
Confianza política y religiosidad en México

Political Trust and Religiosity in México

Héctor Gutiérrez Sánchez* 
Perla Rocío Inclán Padrón**

Recibido el 15 de julio de 2024   
Aceptado el 27 de junio de 2025

Resumen
La confianza ciudadana en las instituciones políticas es fundamental para el fun-
cionamiento de la democracia y una de sus posibles causas es la religiosidad. Sin 
embargo, la relación entre estas variables a veces aparece y a veces no, además 
de que solo se le ha revisado periféricamente para el caso mexicano. Esta inves-
tigación explora si la religiosidad podría ser causa de confianza política utilizando 
la encuesta ENCUCI. A través de regresiones, se encontró que sí hay una relación 
importante entre cuán religiosa es la persona y su confianza en partidos políti-
cos, gobiernos locales, diputados y senadores. Dicha relación es independiente 
de sexo, escolaridad, nivel socioeconómico, simpatía partidista y nacionalismo. 
Además, se encontró que es la intensidad de la religiosidad —y no los vínculos 
grupales que esta genera— lo que más se relaciona con la confianza política. Esto 
contrasta con estudios previos que vinculaban religiosidad y confianza a través de 
un mecanismo de capital social. El trabajo prueba consistentemente la relación 
entre la religiosidad en México y la confianza política, pero deja pendiente indagar 
qué elemento de la religiosidad es lo que más causa tal efecto político.

Palabras clave
Confianza política; religiosidad; capital social; México; democracia; religión.

*	 Doctor en Ciencias Sociales con mención en Sociología por El Colegio de México (COLMEX). Coordina-
dor del Doctorado en Ciencias Sociales de la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales de la Universidad 
Autónoma de Querétaro (UAQ). ORCID: 0000-0002-2646-719X. Correo electrónico: ciudadanohector@
yahoo.com.mx
**	 Maestra en Ciencias Sociales por la Universidad Autónoma de Querétaro (UAQ). ORCID: 0009-0007-
9259-2347. Correo electrónico: perla.inclanp@gmail.com



Revista Mexicana de Opinión Pública • año 20 • núm. 39 • julio - diciembre 2025 • pp. 127 - 148
issn 2448-4911 • DOI: 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39128

Abstract
Citizen trust in political institutions is fundamental for a functioning democracy 
and one of its possible causes is religiosity. However, the relationship between 
these variables does not always appear, in addition, this phenomenon has only 
been reviewed peripherally for the Mexican case. This research explores whether 
religiosity could be a cause of political trust using the ENCUCI survey. Through 
regressions, it was found that there is an important relationship between how reli-
gious the person is and their trust in political parties, local governments, deputies 
and senators. This relationship is independent of sex, education, socioeconomic 
level, party identification and nationalism. Furthermore, it was found that it is the 
intensity of religiosity and not the religious group ties that generates political trust. 
This contradicts previous studies that linked religiosity and trust through a social 
capital mechanism. This paper consistently proves the relationship between reli-
giosity in Mexico and political trust, but leaves pending the investigation of which 
component of religiosity is mainly responsible for such a political effect.

Keywords
Political Trust; Religiosity; Social Capital; Mexico; Democracy; Religion.



129Confianza política y religiosidad en México • DOI 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39.89155
Héctor Gutiérrez Sánchez • Perla Rocío Inclán Padrón

Introducción

A nivel internacional, se suele encontrar que hay un vínculo entre la religiosidad 
y la confianza política (Vaughn, 2022; Poppe, 2004), esta relación generalmente se 
piensa a través de un mecanismo de capital social. Para el caso de México, este 
es un asunto mucho menos explorado, por lo que este artículo investiga si hay 
relación entre el grado de religiosidad de los mexicanos y su confianza política, 
revisando particularmente si el mecanismo de capital social propuesto funciona 
localmente. Para esto se utiliza la Encuesta Nacional de Cultura Cívica (ENCUCI) 
2020, se evalúa primero si hay relación entre las variables de confianza y el grado 
de religiosidad y luego, a través de regresiones, se confirma que tal relación no 
es espuria. Curiosamente, se encontraron pocas evidencias del mecanismo de 
capital social. La religiosidad sí parece causar confianza política, aunque no es 
completamente claro cuál sería el mecanismo causal.

El texto comienza exponiendo por qué importa estudiar la confianza política, 
luego se revisan brevemente las principales teorías causales que la explicarían; 
de entre estas, el trabajo se concentra en el posible rol de la religiosidad y luego 
se revisa a detalle los antecedentes sobre confianza-religión. Dado que se trata 
de una relación que deja dudas y que para el caso mexicano escasamente se la 
ha analizado, se propone estudiar el asunto. En la metodología se habla de la 
aproximación general del trabajo y la base a utilizar. Ya en los resultados se des-
criben las principales variables, así como las relaciones matemáticas que tienen, 
comenzando con solo las relaciones entre confianza política y religiosidad, luego 
se verifican tales relaciones a través de regresiones. Finalmente, en las conclusio-
nes se retoman los resultados, se les contrasta con los antecedentes teóricos del 
trabajo y se proponen algunas líneas futuras de investigación.

Confianza política… y religiosidad

La confianza generalmente es entendida como la creencia en que un actor no hará 
cosas que nos perjudiquen y que, por el contrario, haga acciones que abonen al 
bienestar propio (Segovia et al., 2008; Offe, 1999). Se ha llegado a sugerir que la 
confianza únicamente puede existir entre conocidos, pero generalmente se acepta 
que también puede haber confianza en instituciones, siendo esta quizá menos 
intensa (Hardin, 2000).

Cabe señalar que la confianza generalmente se entiende como un fenómeno 
más difuso que específico (Price y Romantan, 2004). Esto significa que la confianza 
es más que una efímera evaluación de un funcionario público concreto o de una 
política particular; es una actitud relativamente estable en el tiempo, lo que la 
vuelve estratégicamente importante para el funcionamiento del sistema político.

Partiendo de lo anterior, se ha investigado qué tanto la ciudadanía confía 
en diversas instituciones (iglesia, universidades, ONG, etc.), así como las posi-



Revista Mexicana de Opinión Pública • año 20 • núm. 39 • julio - diciembre 2025 • pp. 127 - 148
issn 2448-4911 • DOI: 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39130

bles causas de tal confianza. Como con casi cualquier tema de investigación, los 
antecedentes son amplios y este pequeño texto no alcanza para detallar todas 
las teorías relevantes sobre el origen de la confianza institucional. Se presentará 
entonces una idea general del tema, con miras a enfocarlo en el caso mexicano y 
al rol que la religiosidad tiene en la confianza. Además, el trabajo se limitará a la 
confianza en instituciones políticas, misma que para facilidad de redacción llama-
remos confianza política. Se trabajará aquí principalmente con las instituciones 
plenamente políticas como partidos políticos, cámaras de diputados y senadores, 
así como la presidencia. Es decir, estaremos trabajando con polítical trust, más 
que con confianza en las instituciones.

Ahora bien, la confianza política es importante por varias razones. Se suele 
argumentar que un gobierno autoritario puede recurrir a la coerción para mantener 
la estabilidad, mientras que las democracias dependen de la confianza ciudadana 
para funcionar. De este modo, la confianza funciona como fuente de poder po-
lítico (Bianco, 1994). Además, la confianza hace más propensa a la ciudadanía a 
obedecer la ley y a cooperar (Zmerli et al., 2007). Esto permite que los gobiernos 
destinen más recursos a la atención de los problemas sociales y así se promueve 
una sociedad más funcional y un sistema político más estable (Putnam et al., 1993).

La confianza suele verse como el fundamento del gobierno democrático, por 
lo que una baja confianza política pone en riesgo a la autoridad democrática 
(Vaughn, 2022). Recordemos que la democracia representativa implica encomen-
darse a instituciones que habrán de tomar decisiones que nos afectarán. Además, 
para el caso mexicano la confianza política se ha relacionado con la participación 
electoral (Salazar y Temkin, 2007), lo que también se presenta en otros países la-
tinoamericanos (Rivera, 2019). Todo esto es aún más importante si consideramos 
que la confianza se encuentra en declive en México y en casi todos los países, con 
la posible excepción de las democracias bien consolidadas, lo que en América solo 
incluiría a Canadá y Estados Unidos (Catterberg y Moreno, 2006). El declive en la 
confianza ha sido objeto de discusión y se le ve con preocupación (Hetherington, 
1998; Citrin y Stoker, 2018).

Pocas veces se ha sugerido que una confianza alta sea inconveniente. Cuando 
se propone tal cosa, se piensa que una baja confianza puede servir como incen-
tivo para que las instituciones mejoren su trabajo o podría ser evidencia de una 
ciudadanía más sofisticada y exigente (Moreno, 2010; Catterberg y Moreno, 2006). 
También se ha sugerido que es peligroso que la población confíe ciegamente en 
sus instituciones, pues la falta completa de vigilancia ciudadana podría permitir 
violaciones de parte del Estado (Ackerman 2010). Pero incluso en esta opinión 
minoritaria, la confianza política sigue siendo un fenómeno importante, solo que 
por otros efectos que también podría tener.

Entendiendo la importancia de la confianza política, pasemos ahora a discutir 
qué la determina. Considerando la necesidad de sintetizar y ser breve, se podría 
pensar en tres grandes explicaciones. La primera es cercana a enfoques racionales 
y supone que la confianza política es resultado del desempeño de los gobiernos. 



131Confianza política y religiosidad en México • DOI 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39.89155
Héctor Gutiérrez Sánchez • Perla Rocío Inclán Padrón

La segunda propone que valores sociales nuevos de la sociedad post-material 
causan la desconfianza, y la tercera habla de cómo el capital social de las personas 
causaría la confianza política.

Estas explicaciones suelen estar presentes en casi todo estudio sobre confianza 
política, aunque con matices particulares en cada trabajo. Por ejemplo, Del Tronco 
(2012) propone una explicación “racional-culturalista” en la que la confianza se 
explica por el pobre desempeño de las instituciones (la parte racional), así como 
por elementos culturales asociados al cambio en los valores sociales dominantes 
y al capital social. Vaughn (2022) habla de explicaciones top-down centradas en 
el desempeño del gobierno y de las bottom-up enfocadas en una sociedad civil 
robusta y mucho capital social. González de la Vega et al. (2010), dividen las ex-
plicaciones de la confianza política en dos; a corto y a largo plazo, dentro de las 
primeras estarían problemas económicos o la mala imagen de los líderes políticos 
(explicación más racional). Las explicaciones de más largo plazo incluyen el tema 
de los valores culturales materialistas/postmaterialistas, la idea “socio-psicológica” 
y el “modelo sociocultural” que convergen en “capital social”.

Conviene señalar que el presente trabajo no dialogará mucho con la explica-
ción racional. Esto porque el mecanismo de tal explicación no parece relacionarse 
mucho con lo que aquí interesa: Como se verá más adelante, la relación entre 
religiosidad y confianza se explica generalmente por la teoría del capital social, 
por ende, es cercana a las explicaciones culturales. Contrario a ello, los mecanis-
mos de la explicación por “desempeño” no parecen relacionarse con el tema de 
la religiosidad.

Aunado a esto, la encuesta aquí analizada no contiene reactivos adecuados 
para discutir con la explicación racional: La ENCUCI no incluye variables adecua-
das sobre el desempeño gubernamental. Enríquez (2010), por ejemplo, utiliza la 
variable desempeño económico para intentar explicar la confianza en el Congreso 
de la Unión, Del Tronco (2012) usa el reactivo de si la economía está mejor o peor 
que el año pasado, se ha usado también la satisfacción financiera para estos fines 
(Catterberg y Moreno, 2006). La variable más cercana con la que cuenta la ENCUCI 
es un indicador de nivel socioeconómico, mismo que se agrega en los controles, 
pero no es adecuado como evaluación del desempeño gubernamental.

Como un punto adicional, hay dudas sobre la explicación racional, pues sí hay 
vínculos entre confianza y percepción de desempeño (López Robles, 2023), pero no 
parece haber relación entre la confianza política de los mexicanos y el desempeño 
objetivo de su gobierno (Gutiérrez Sánchez, 2018).

El presente trabajo tiene una mejor relación con la teoría del cambio en los 
valores materiales/posmateriales. Esta idea parte de una división entre la sociedad 
materialista y post-materialista (Inglehart, 1977, 1990, 1997), se piensa aquí que las 
sociedades posteriores a la segunda guerra mundial han logrado satisfacer las 
necesidades materiales más inmediatas de sus ciudadanos, lo que ha dado lugar 
a nuevas generaciones cuyas preocupaciones más inmediatas están cubiertas. 
Estos ciudadanos de cultura pos-materialista estarían más interesados en valores 



Revista Mexicana de Opinión Pública • año 20 • núm. 39 • julio - diciembre 2025 • pp. 127 - 148
issn 2448-4911 • DOI: 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39132

como expresiones identitarias o libertades individuales y serían más exigentes 
con el estado, lo que explicaría la baja en la confianza política.

Este segundo mecanismo explicativo tampoco se relaciona mucho con una 
posible relación entre religiosidad y confianza. Aún así, la ENCUCI contiene reac-
tivos suficientemente cercanos a esta teoría como para incluirlos en regresiones 
a manera de variables de control, lo que se mostrará en la sección de resultados.

Para los intereses de este estudio, la explicación más importante es la del 
capital social, pues parece posible que la religiosidad importe porque vincula  
—al igual que otras identidades o intereses comunes— a la persona con un grupo 
social y tales vínculos podrían ser causa de confianza. Putnam (2000) define al 
capital social como un conjunto de redes sociales, normas y confianza que hacen 
posible que las personas participen de manera colectiva para conseguir objetivos 
comunes. La idea aquí es que cuando las personas interactúan en grupos con 
objetivos compartidos, generan lazos entre ellos y esto los haría más propensos 
a confiar unos en los otros. Tales interacciones habrían de aumentar la confianza 
hacia diversas instituciones (Inglehart, 1990; Putnam et al., 1993; Fukuyama, 1995; 
Putnam, 2000), lo que incluiría a las de carácter político.

Esta es la razón por la que recurrentemente se incluyen variables como la 
confianza en otros o la participación en asociaciones/grupos en los estudios 
sobre confianza política. Esto es especialmente común en las investigaciones que 
específicamente analizan la religiosidad y la confianza, aunque conviene señalar 
que muchos de estos estudios indagan el efecto de la religión en la confianza en 
general (no solo política), encontrando generalmente relaciones positivas entre 
ambos fenómenos (Brañas-Garza, et al., 2009; Welch et al., 2004; Dingemans y Ingen, 
2015; Mencken et al., 2009).

No se encontró ningún trabajo que específicamente analice la relación entre 
religiosidad y confianza política para el caso mexicano, pero a nivel internacional sí 
es un tema estudiado. Por ejemplo, Vaughn (2022) parte de las ideas de Tocqueville 
para señalar cómo una fuerte sociedad civil puede ser favorable políticamente 
(nótese el acento en temas de organizaciones y capital social) y la religiosidad 
podría jugar un rol en ello. El trabajo señala la relevancia de la confianza y los bajos 
niveles que ahora parece tener, luego pasa a las explicaciones generales que ya 
se mostraron previamente y al llegar a religiosidad se presenta principalmente la 
idea de un mecanismo causal a través de vínculos comunitarios y capital social. El 
estudio analiza datos de 8 países (México no se incluyó) y encuentra que pertenecer 
a una organización religiosa y ser activo en ella se relaciona positivamente con 
la confianza. Además, ciertas adscripciones religiosas mostraron más confianza 
política que otras.

El estudio de Vaughn (2022) sigue las tendencias más regulares; vincula positi-
vamente la religiosidad con la confianza y supone un mecanismo de organización 
o capital social. Pese a lo anterior, el trabajo sí señala la posibilidad de que la 
religión tenga un vínculo negativo con la confianza. La idea ahí es que quizá la 
religiosidad sí vincula a las personas con otros miembros de su iglesia, pero al 



133Confianza política y religiosidad en México • DOI 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39.89155
Héctor Gutiérrez Sánchez • Perla Rocío Inclán Padrón

hacerlo de manera intensa, podría generar una lógica de nosotros contra ellos y 
fomentar así desconfianza hacia miembros de la sociedad externos a la iglesia 
de la persona.

Otro estudio enfocado a religiosidad y confianza política es el de Poppe 
(2004), mismo que también arranca señalando la baja confianza política y revisa 
el papel de la religión en ello. Trabajando con datos estadounidenses de varios 
años, encuentra nuevamente que ciertos elementos de la religiosidad, como rezar, 
se relacionan positivamente con la confianza en algunos de los años analizados, 
sin embargo, otras conductas —como ir a la iglesia y ver a la religión como algo 
importante— llegaron a mostrar relaciones negativas con la confianza en otros 
años estudiados. Este estudio también considera el mecanismo causal del capital 
social, aunque destaca por poner particular atención a la posibilidad de efectos 
negativos de la religiosidad en la confianza.

Finalmente, otro trabajo encontrado (Niu et al., 2016) vincula religiosidad con 
confianza específicamente política y analiza datos de China, encontrando una 
relación negativa entre religiosidad y confianza política (especialmente entre cla-
ses de menor educación). Esto, obviamente, debe leerse a la luz de la particular 
relación que históricamente ha tenido el partido comunista chino con la religión.

No hay muchos otros trabajos que analicen confianza política y religiosidad, 
situación que es aún más escasa si nos concentramos únicamente en México. Para 
el caso nacional, generalmente la religiosidad solo se incluye como una variable 
más a considerar como parte de la teoría de confianza vía capital social, o como 
mero control sociodemográfico.

Por ejemplo, Moreno (2010) al hacer un ejemplo de regresión sobre confianza 
política incluye a la religiosidad (siguiendo la lógica de capital social la mide con 
el dato de si el informante asiste a servicios religiosos), la variable resulta signifi-
cativa para algunas instituciones políticas como gobierno federal, partidos, cámara 
de diputados y otras, aunque no se explora más sobre el tema. En el mismo libro, 
Enríquez (2010) no encuentra relación entre religiosidad y confianza en el con-
greso para 2005, 2007 ni 2008; nuevamente se piensa la religión desde el capital 
social al usarse la pregunta de si la persona pertenece a una iglesia, parroquia o 
grupo religioso. Algo similar sucedió en otro capítulo del mismo libro dedicado a 
la confianza en el INE y los partidos políticos (Mendizábal y Moreno, 2010); ahí la 
relación con religión sí aparece al usar la encuesta mundial de valores mundial 
de valores para México 2005-2007, así como para Argentina, pero no en los casos 
de España, Estados Unidos o Suecia. En otro trabajo, Catterberg y Moreno (2006) 
encuentran un resultado similar al detectar relación entre religiosidad y confianza 
en 6 democracias consolidadas, pero no en 6 repúblicas exsoviéticas, ni en 8 nuevas 
democracias de Europa del Este ni en 4 naciones latinoamericanas.

Como se puede ver, la relación entre religiosidad y confianza política dista de 
ser clara; típicamente es positiva, pero a veces no se presenta e incluso puede 
llegar a ser negativa. A esta incertidumbre hay que agregar que para el caso de 
México escasamente se ha investigado el asunto. Todo esto apunta a la necesidad 



Revista Mexicana de Opinión Pública • año 20 • núm. 39 • julio - diciembre 2025 • pp. 127 - 148
issn 2448-4911 • DOI: 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39134

de analizar con más detalle la relación entre la religión y la confianza política, 
especialmente en México. 

La importancia general de la religiosidad para el caso mexicano se puede 
comenzar a dimensionar con datos censales que muestran cómo más de 9 de 
cada 10 mexicanos reconocen tener alguna religiosidad (INEGI, 2023). Además, hay 
antecedentes variados sobre la importancia que tiene lo espiritual-religioso en 
la vida política, por ejemplo, hay estudios sobre el impacto de la religiosidad en 
la participación electoral mexicana (Vilchis, 2020) o sobre cómo grupos religiosos 
concretos se posiciona frente a la política (Inclán, 2020). Hay también trabajos muy 
recientes que son resultado de encuestas específicamente religiosas de gran valor 
para el tema (Hawley, 2025).

La religiosidad muestra también su importancia en México si ampliamos la 
mirada más allá de lo político y revisamos, por ejemplo, trabajos sobre cómo las 
comunidades la practican (religiosidad popular) (Salles y Valenzuela, 1997; Suárez, 
2015). Se ha propuesto también un enfoque bisagra que parte de cómo el sujeto 
experimenta la religiosidad en un nivel mucho más individual (religiosidad vivida), 
pero agregando la relación del actor con la normas sociales (Juárez Huet et al., 
2023). Esta perspectiva de la religiosidad más allá de la institución será impor-
tante después, dado que el vínculo entre religión y confianza se suele imaginar 
a través de capital social y debido a ello, se suele pensar casi automáticamente 
en la iglesia católica. Trabajos como los de De la Torre (2012; 2021) dan cuenta de 
cómo mucha de la religiosidad mexicana parece suceder con relativa autonomía 
de las instituciones religiosas más formales.

Así, la religiosidad es importante en México, pero no se tiene suficiente in-
formación sobre si se vincula, o cómo lo hace, con la confianza política, por lo 
que vale la pena revisar con mayor detalle el tema. Además, el vínculo religiosi-
dad-confianza se suele pensar a través de capital social, por lo que se le canaliza a 
través de la pertenencia a grupos e instituciones, pero la presencia de religiosidad 
mexicana que desborda a las instituciones nos conmina a mantenernos alerta ante 
un posible efecto religioso que no pase por pertenencia a organizaciones. Frente 
todo esto, ¿hay relación entre la religiosidad y la confianza política en México? 
Y asumiendo que la haya, ¿la religiosidad solo tiene efectos a través del capital 
social vinculado a pertenencia a organizaciones?

Metodología

Se desea saber si la religiosidad causa confianza política. En ciencias sociales, 
generalmente al intentar probar una causalidad se recurre a encuestas y se bus-
can relaciones entre variables, tratando de verificar tales relaciones con todos 
los controles posibles. La lógica refutacionista detrás de esto, es que de haber 
una causalidad, deberíamos ver una relación matemática entre la posible causa 
y el posible efecto. Además, dicha relación no sería espuria, por lo que debería 
mantenerse aún en presencia de otras variables de control.



135Confianza política y religiosidad en México • DOI 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39.89155
Héctor Gutiérrez Sánchez • Perla Rocío Inclán Padrón

Para lograr los objetivos de este trabajo, se necesita una encuesta que tenga 
tanto reactivos de religión como de política, además, se necesita un tamaño de 
muestra suficiente y una buena cantidad de reactivos de control para hacer regre-
siones. En función de esto, se optó por la ENCUCI. Dicha encuesta tiene preguntas 
muy básicas sobre religión, pero tiene muchas otras variables de índole políti-
co-social que serán necesarias como control. Además, los datos son relativamente 
recientes y, sobre todo, cuenta con un tamaño de muestra muy grande, así como 
una buena variedad de reactivos políticos, lo que permitió una buena cantidad de 
controles de variables y revisiones en subpoblaciones. La ENCUCI cuenta con cerca 
de 21,500 casos, mientras que el Latinobarómetro, por ejemplo, solo tiene 1,200.

La selección de la encuesta responde principalmente al interés de verificar lo 
más exhaustivamente el vinculo religión-confianza a través de todos los contro-
les que fueran posibles, pero no es la única aproximación posible. Por ejemplo, 
se podría intentar también conocer qué de la religiosidad se vincula más con la 
confianza, esto entendiendo que la experiencia religiosa se compone de diferentes 
elementos como creencias, prácticas, identidad, etcétera (Koenig et al., 2015). En 
ese caso, se necesitaría de una encuesta con muchos reactivos sobre religión (que 
la ENCUCI no posee), pero que también tenga datos sobre confianza.

La ENCUCI cuenta tanto con un buen tamaño de muestra como con una batería 
robusta de variables para usarse de control, lo que la hace ideal para este estudio. 
Tiene como población objetivo a los habitantes de 15 años y más en el territorio 
nacional, cuenta con representatividad federal, así como en 6 regiones del país. Su 
muestra fue probabilística, trietápica y estratificada. El trabajo de campo sucedió 
entre agosto y septiembre del 2020. La muestra contiene un total de 10,159 varones 
y 11,360 mujeres, la edad promedio fue de 42.63 años.

Sobre confianza política, la encuesta contiene la forma “clásica” (Moreno, 2010) 
de los reactivos al respecto, con la pregunta “Por favor dígame, ¿cuánta confianza 
tiene en las siguientes instituciones?”. Dicha pregunta iba seguida por una serie 
de instituciones o actores, dejando las opciones de “mucha confianza”, “algo de 
confianza” “poca confianza” y “nada de confianza”.

Para la religiosidad se utiliza la pregunta “¿Me podría decir cuál es su religión?”, 
con las respuestas “católica”, “otra” “no tiene religión” y “no sabe/No contesta”. 
Cuando la persona respondía con alguna de las dos primeras opciones, se le 
preguntaba después “¿cómo considera su grado de religiosidad?”, lo que tenía las 
posibles respuestas de “muy religioso”, “algo religioso”, “poco religioso” y “nada 
religioso”. Esta medición de religiosidad es sencilla, pues como se dijo antes, la 
religiosidad es un fenómeno polifacético, se complementará también con varia-
ble de si la persona “alguna vez en su vida” ha participado en una “organización 
religiosa”, misma que servirá de control.

Para llevar a cabo controles, se utilizarán también muchas otras variables tanto 
socioeconómicas como políticas. Adicional, pero brevemente, se usarán también 
datos del Latinobarómetro y de la encuesta mundial de valores, pero esto solo 
para puntuales comparaciones con lo aquí encontrado.



Revista Mexicana de Opinión Pública • año 20 • núm. 39 • julio - diciembre 2025 • pp. 127 - 148
issn 2448-4911 • DOI: 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39136

Resultados; religiosidad y confianza política

Esta sección comienza con los descriptivos de las principales variables a estudiar; 
tanto de religión como de confianza. Después se habla de cómo tales variables se 
relacionan y finalmente se revisa si tal relación no es espuria a través de regre-
siones con varios controles.

Sobre la confianza política, se midió principalmente con la confianza en actores 
“plenamente políticos”, que incluyen partidos políticos, presidencia de la república, 
diputados y senadores federales, diputados locales, Instituto Nacional Electoral, 
gobierno estatal y gobierno municipal. Se revisó también la confianza en “otros 
actores del estado” donde se incluyeron jueces, policía, ejército/marina, guardia 
nacional y servidores públicos. Ocasionalmente también se revisó la confianza en 
actores no-políticos, como empresarios, sacerdotes, sindicatos, grupos vecinales, 
universidades, Organizaciones no-gubernamentales y medios de comunicación. 
Coincidiendo con los antecedentes, la confianza en instituciones políticas es baja, 
como se muestra en la gráfica uno:

Gráfica 1. Confianza en instituciones plenamente políticas  
y otros actores del estado

Fuente: Elaboración propia con datos de la ENCUCI 2020.

0 10 20 30 40 50 60 70 80 90 100

Partidos políticos
Presidencia de la república

Diputados y senadores federales
Diputados locales

INE
Gobierno estatal

Gobierno municipal

Jueces
Policía

Ejército y marina
Guardia nacional

Confianza en instituciones políticas y otros actores del estado

Nada de confianza Poca confianza Algo de confianza Mucha confianza



137Confianza política y religiosidad en México • DOI 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39.89155
Héctor Gutiérrez Sánchez • Perla Rocío Inclán Padrón

La confianza política es generalmente baja, aunque hay diferencias impor-
tantes; los diputados y partidos reciben muy poca confianza, mientras que el 
INE y el presidente (Andrés Manuel López Obrador en dicho año) parecen mejor 
evaluados. Entre las demás instituciones del estado, destaca la alta confianza en 
fuerzas armadas.

Sobre la religiosidad se usaron dos preguntas que se combinaron. En la 
primera variable se encontraron 15,893 (74.3%) católicos, 3,082 (14.4%) de “otra” 
religión y 2,427 (11.3%) que dicen no tener religión (la encuesta no dividió entre 
ateos, agnósticos o no-adscritos). Para los primeros dos grupos, se preguntó cómo 
consideraban su religión entre “muy religioso” y “nada religioso”. Al combinar las 
dos variables, tenemos que 2,427 (11.4%) informantes dicen no tener religión, 501 
(2.3%) se dicen “nada religiosos” (aunque sí dijeron tener una religión en la primera 
pregunta) 5,573 (26.1%) son “poco religiosos”, 9,392 (44%) serían “algo religiosos” y 
3,461 (16.2%) “muy religiosos”.

Pasando ahora a las relaciones entre variables, se revisó primero la relación 
entre la confianza en cada una de las 19 instituciones o figuras mencionadas en el 
segundo párrafo de los resultados (plenamente políticas, otros actores del estado 
y no-políticos) y la variable de religiosidad descrita en el párrafo anterior. En las 
19 pruebas de chi² se obtuvo un P menor a .001. Gracias al tamaño de muestra 
no hubo celdas con frecuencias esperadas menores a cinco, lo que valida los re-
sultados; la frecuencia esperada menor fue de 14.05. En todos los casos, los más 
religiosos mostraban mayor confianza.

Si bien todas las relaciones fueron significativas y positivas, no todas tuvieron 
la misma intensidad. La tabla uno muestra cómo la religiosidad parece impactar 
más en la confianza de los actores políticos. Para hacer la tabla, todas las varia-
bles antes descritas se volvieron dicotómicas: Se dividieron a los poco religiosos 
(quienes dijeron no tener religión o ser “poco” o “nada” religiosos) y a los muy 
religiosos (quienes dijeron ser “muy” o “algo” religiosos); el punto de corte res-
pondió a intentar dejar dos grupos de tamaño similar. Por otro lado, se dividieron 
también los grados de confianza en poca confianza (respuestas “poca y “nada”) y 
mucha confianza (respuestas “mucha” y “algo”). Las celdas de la siguiente tabla 
muestran el porcentaje de personas que tienen mucha confianza, dividiendo los 
casos según sean poco o muy religiosos:



Revista Mexicana de Opinión Pública • año 20 • núm. 39 • julio - diciembre 2025 • pp. 127 - 148
issn 2448-4911 • DOI: 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39138

Tabla 1. Porcentajes de personas con alta confianza en instituciones políticas 
según su grado de religiosidad 

 Porcentaje de alta confianza en figuras plenamente políticas

% de personas con alta confianza en: poco religiosos muy religiosos diferencia

Partidos políticos 18.3% 26.4% +8.1

Presidente de la República 51.4% 59.4% +8

Diputados y senadores federales 19.1% 28.3% +9.2

Diputados locales 19.3% 27.7% +8.4

Instituto Nacional Electoral 55.5% 63.9% +8.4

Gobierno estatal 35.8% 46.8% +11

Gobierno municipal 33.7% 43.2% +9.5

Fuente: Elaboración propia con datos de la ENCUCI 2020

El grupo de los más religiosos siempre tuvo mayor porcentaje de personas con 
mucha confianza, de ahí que las diferencias en la columna de la derecha siempre 
sean positivas. En el caso de los actores plenamente políticos, estas diferencias 
fueron de entre 8 y 11 puntos, pero al analizar otros actores se encontraron valores 
menores. Revisando a los otros actores del estado, encontramos una diferencia de 
+7 para servidores públicos, +7.2 para jueces, +8.3 para policías, +7.1 para ejército y 
marina y +8.1 para guardia nacional. Las diferencias vistas en este segundo grupo 
de entidades aún son altas, pero no como en los actores plenamente políticos 
de la tabla uno.

Cuando se revisó a los actores no políticos, las diferencias fueron aún meno-
res. Para universidades fue de +4.4, empresarios +5.3, ONGs +6.4, grupos vecinales 
+8.2, sindicatos +8.4, medios de comunicación +11.6 y sacerdotes +29.6. Predecible-
mente la religiosidad se vincula fuertemente con la confianza en sacerdotes, pero 
curiosamente se relaciona más con figuras plenamente políticas cuyo promedio 
de diferencias fue de 8.9 que con “otros actores del estado” cuyo promedio de 
diferencias fue de 7.54, dejando hasta el final a los actores no-políticos con un 
promedio de 7.3 (excluyendo sacerdotes).

Podemos entonces afirmar que hay una relación entre religiosidad y con-
fianza y que es más intensa con las figuras plenamente políticas. Sin embargo, la 
relación podría ser espuria. Siguiendo los antecedentes del tema, es posible que 
la religiosidad solo importe porque une al sujeto a un grupo y dicha unión (con 
independencia del tema o interés común del grupo) es lo que realmente causa 
la confianza política. Si este fuera el caso, al hacer una regresión que incluya 
tanto al nivel de religiosidad como a la pertenencia a una organización religiosa, 
deberíamos ver que la primera deja de ser relevante, pues sería la pertenencia y 
no el grado de religiosidad lo que finalmente importa. Sin embargo, se encontró 
lo opuesto:



139Confianza política y religiosidad en México • DOI 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39.89155
Héctor Gutiérrez Sánchez • Perla Rocío Inclán Padrón

Tabla 2. Regresiones logísticas entre confianza en instituciones políticas,  
religiosidad y variables de capital social

Regresiones sobre determinantes de la confianza política
Variable  

independiente Institución política

Pa
rt

id
os

 
po

lít
ic

os

Pr
es

id
en

te
 d

e 
la

 re
pú

bl
ic

a

Di
pu

ta
do

s 
y 

se
na

do
re

s 
 

fe
de

ra
le

s

Di
pu

ta
do

s 
lo

ca
le

s

In
st

itu
to

  
Na

ci
on

al
  

El
ec

to
ra

l

Go
bi

er
no

 
es

ta
ta

l

Go
bi

er
no

 
m

un
ic

ip
al

Religiosidad .000*
.414

.000*
.281

.000*
.514

.000*
.476

.000*
.352

.000*
.478

.000*
.392

Pertenecer a organiza-
ción religiosa .894 .606 .588 .599 .045 .955 .660

Pertenecer a alguna 
organización .929 .002*

.108 .835 .504 .001*
.121

.000*
.155

.000*
.131

Confianza en personas .000*
.675

.000*
.647

.000*
.672

.000*
.695

.000*
.564

.000*
.682

.000*
.779

Fuente: Elaboración propia con datos de la ENCUCI 2020. Se presentan solo las 3 primeras cifras de 
los valores P y coeficientes.

Todas las variables de todas las regresiones de la tabla dos fueron dicotómicas; 
las variables dependientes fueron la confianza en cada institución política señala-
da. Las variables independientes incluyeron a la religiosidad como se presentó en la 
tabla uno; si la persona pertenece o no a alguna organización religiosa; si pertenece 
o no a cualquier tipo de organización no-religiosa (sindicatos, grupo estudiantil, 
asociación profesional, partido político, organización deportiva, organización cul-
tural, asociación de padres, asociación de voluntariado, de derechos humanos, 
ambientalista, de vecinos, o de exigencia de mejores servicios a gobierno) y un 
índice de confianza en las personas. Este índice se elaboró sumando las variables 
de confianza en “las personas”, en “las personas que conoce personalmente” y “las 
personas que viven en su colonia o localidad”, luego se dividió la variable con un 
punto de corte que dejó dos grupos de tamaño similar. Las últimas dos variables 
se incluyen como controles comunes a la idea de capital social.

Cabe señalar que 4,206 (19.6%) casos sí han pertenecido a una organización 
religiosa y 17,249 (80.4%) no. Por otro lado, 6,191 (38.1%) informantes dijeron haber 
pertenecido a alguna de las organizaciones no-religiosas antes enlistadas. Los 
modelos de la tabla dos son logísticos dicotómicos, se realizaron también mode-
los polinómicos y ordenados, encontrándose resultados similares; se muestra el 
modelo logístico dicotómico por ser el más sencillo de presentar.

Las celdas de la tabla dos contienen primero el valor P de la variable indepen-
diente, cuando la variable era significativa con P menor a .01, se le marca con un 



Revista Mexicana de Opinión Pública • año 20 • núm. 39 • julio - diciembre 2025 • pp. 127 - 148
issn 2448-4911 • DOI: 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39140

asterisco y en esos casos se incluye en la misma celda el coeficiente lineal de la 
regresión (no es la razón de momios). Dado que todas las variables son dicotómi-
cas, ese coeficiente puede interpretarse como el peso de la variable en cuestión. 
Como se puede ver, el grado de religiosidad siempre fue estadísticamente signi-
ficativo, pero pertenecer a una organización religiosa nunca lo fue. Pertenecer al 
algún otro tipo de organización fue significativo en 4 de 7 casos y la confianza en 
las personas siempre fue significativa con coeficientes incluso mayores que los de 
la religiosidad. Sobre esta última variable, conviene tener cierto atisbo, pues se 
trata ya de una medición de confianza, lo que conlleva riesgo de endogeneidad.

Este hallazgo es relevante dado que la religiosidad generalmente se piensa 
como parte del capital social generado por la pertenencia a grupos. Como era 
de esperarse, los de religiosidad más intensa pertenecen más frecuentemente a 
grupos religiosos, la prueba de chi² arrojó un P de <.001 en este análisis. Además, 
la pertenencia a grupos religiosos se relaciona positivamente con la confianza en 
todos los actores políticos y con los “otros actores del estado” (salvo INE con P 
de .105 y diputados/senadores federales con P de .062). Pero las regresiones de 
la tabla dos muestran que es el grado de religiosidad y no la pertenencia a un 
grupo religioso lo que realmente se vincula con la confianza política, incluso si la 
hipótesis del capital social sugeriría lo contrario. Para dar aún más claridad a este 
hallazgo, las regresiones de la tabla dos incluyen también pertenecer a alguna otra 
organización y la confianza en las personas: Incluso en presencia de esos controles 
típicos del capital social, la religiosidad sigue manteniéndose significativa.

Profundizando en este mismo asunto, se hicieron revisiones rápidas con otras 
bases y se encontró que, por ejemplo, la relación entre religiosidad y confianza 
política no es significativa en el Latinobarómetro 2023. Sin embargo, dicha encuesta 
pregunta por ser desde “muy practicante” a “nada practicante”, lo que podría ser 
indicador de una religiosidad más protocolaria e institucional. Cabe señalar que 
se hicieron ejercicios con ponderadores y se puede afirmar que la diferencia en 
los resultados de las encuestas no se debe a los distintos tamaños de muestra. 
La relación religión-confianza tampoco es muy notoria en la encuesta mundial 
de valores, cuyos reactivos sobre religión también son bastante institucionales. El 
hecho de que las variables de religiosidad más institucionales muestren menos 
relación con la confianza política nos hace cuestionar si la religiosidad afecta a la 
confianza a través de capital social, pero eso se profundizará en las conclusiones.

De vuelta a los análisis estadísticos, se hicieron regresiones similares a las de 
la tabla dos con otros actores del estado encontrándose los mismos resultados; 
la religiosidad siempre fue significativa, pertenecer a una organización religiosa 
nunca lo fue; la pertenencia a otro tipo de organización a veces fue significativa y 
la confianza en otros siempre fue significativa. Las regresiones con actores no-po-
líticos arrojaron los mismos resultados salvo que la pertenencia a organización 
religiosa fue significativa para la confianza en sacerdotes (junto con el grado de 
religiosidad).



141Confianza política y religiosidad en México • DOI 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39.89155
Héctor Gutiérrez Sánchez • Perla Rocío Inclán Padrón

Se ha mostrado ya que el grado de religiosidad sí se relaciona con la confian-
za política y que dicha relación no parece reducirse al efecto de la pertenencia a 
organizaciones. Sin embargo, otras variables podrían ser las verdaderas causas de 
la confianza y controlar a la religiosidad. Por ejemplo, el nacionalismo mexicano 
está muy vinculado con la religiosidad (De la Torre, 2014) y de hecho, los encues-
tados más orgullosos de ser mexicanos son los que tienen más confianza política 
y también son más religiosos (pruebas de chi² con valor P de <.001 en todos los 
casos), lo último se volverá a mencionar en las conclusiones.

Se pueden pensar argumentos similares para variables sociodemográficas 
como edad, sexo, nivel socioeconómico o escolaridad. El mismo argumento puede 
hacerse para variables políticas como simpatizar con algún partido político, cuán 
interesado se está en la política, si la persona cree tener conocimientos y habili-
dades para participar en política y el grado de satisfacción con la democracia. Esto 
nos lleva a la elaboración de regresiones extensas donde se incluyeron muchas 
variables de control y que solo fueron posibles gracias al tamaño de muestra de la 
ENCUCI y su amplia batería de preguntas. Se incluirá también un índice de valores 
materialistas que refleja si la persona cree que entre los principales problemas 
del país está tanto la pobreza como el desempleo. Tales ejercicios mostraron que 
—salvo en el caso del presidente— la religiosidad tiene relación con la confianza 
política independientemente de todos los demás factores considerados.

Tabla 3. Regresiones logísticas entre confianza en instituciones políticas,  
religiosidad y variables recontrol

Regresiones sobre determinantes de la confianza política
Variable  

independiente Institución política

Pa
rt

id
os

  
po

lít
ic

os

Pr
es

id
en

te
  

de
 la

  
Re

pú
bl

ic
a

Di
pu

ta
do

s 
y 

se
na

do
re

s 
 

fe
de

ra
le

s

Di
pu

ta
do

s 
lo

ca
le

s

In
st

itu
to

  
Na

ci
on

al
  

El
ec

to
ra

l

Go
bi

er
no

  
es

ta
ta

l

Go
bi

er
no

  
m

un
ic

ip
al

Religiosidad .000* .404 .000* .000* .000* .000* .000*

Pertenecer a organiza-
ción religiosa .489 .264 .498 .605 .927 .963 .227

Pertenecer a alguna 
organización .757 .280 .606 .284 .312 .001* .028

Confianza en personas .000* .000* .000* .000* .000* .000* .000*

Edad .587 .157 .459 .090 .000* .287 .478

Sexo .136 .000* .946 .486 .834 .778 .629

Ingreso .003* .000* .000* .055 .018 .092 .855



Revista Mexicana de Opinión Pública • año 20 • núm. 39 • julio - diciembre 2025 • pp. 127 - 148
issn 2448-4911 • DOI: 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39142

Regresiones sobre determinantes de la confianza política
Variable  

independiente Institución política

Pa
rt

id
os

  
po

lít
ic

os

Pr
es

id
en

te
  

de
 la

  
Re

pú
bl

ic
a

Di
pu

ta
do

s 
y 

se
na

do
re

s 
 

fe
de

ra
le

s

Di
pu

ta
do

s 
lo

ca
le

s

In
st

itu
to

  
Na

ci
on

al
  

El
ec

to
ra

l

Go
bi

er
no

  
es

ta
ta

l

Go
bi

er
no

  
m

un
ic

ip
al

Escolaridad .000* .815 .000* .000* .000* .049 .879

Nacionalismo .014 .000* .038 .178 .000* .002* .038

Simpatizar con partido .000* .000* .000* .000* .000* .000* .000*

Interés en política .432 .305 .585 .852 .283 .690 .321
Tener conocimientos y 
habilidades políticos .000* .331 .001* .000* .032 .002* .000*

Satisfacción con la 
democracia .000* .000* .000* .000* .000* .000* .000*

Índice valores materia-
listas .010* .148 .013 .002* .141 .008* .047*

Fuente: Elaboración propia con datos de la ENCUCI 2020.

La Tabla 3 tiene un formato similar a la dos, pero ahora solo se muestran 
los valores P. Como se puede ver, salvo por el caso del presidente, la religiosidad 
siempre fue significativa, cosa que solo se repite con la confianza en las personas, 
simpatizar con algún partido y satisfacción con la democracia. Curiosamente y con-
trario a lo esperado, en estas regresiones, la variable sobre valores materialistas 
mostró una relación positiva; más valores materialistas implican más confianza. 
Las regresiones de la Tabla 3 muestran la consistencia en la relación de confianza 
política y religiosidad, así como la peculiaridad de la confianza en el presidente, 
misma que podría depender más de simpatías específicamente apuntadas a la 
persona del mandatario en turno.

Cabe señalar que se hicieron regresiones similares para los “otros actores del 
estado” y el grado de religiosidad siguió siendo significativo, los valores P fueron 
menores a .001 salvo en el caso de servidores públicos (.033) y policía (.001). La 
religiosidad también se mantuvo significativa con otros actores no-políticos.

Discusión y conclusiones

Los resultados presentados dejan claro que la religiosidad sí se relaciona con la 
confianza política, pero no coinciden mucho con los mecanismos normalmente 
asociados a dicha relación. Generalmente se pensaría que la religiosidad hace 



143Confianza política y religiosidad en México • DOI 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39.89155
Héctor Gutiérrez Sánchez • Perla Rocío Inclán Padrón

que las personas formen parte de comunidades al integrarlas a alguna forma de 
organización religiosa. Tales vínculos comunitarios harían más propensa a la gente 
a confiar y ello impactaría en su confianza política.

Si lo anterior fuera cierto, veríamos que en realidad no importa cuán religiosa 
diga ser la persona, sino cuánto se vincula con otros. Curiosamente apareció lo 
opuesto; el grado de religiosidad no solo se vincula con la confianza independien-
temente de si la persona pertenece a una comunidad religiosa, sino que el vínculo 
grupal solo tiene una relación espuria con la confianza debido a su relación con la 
religiosidad. Esto no invalida la teoría más general según la cual la pertenencia a 
grupos de cualquier tipo genera confianza política; recordemos que la variable de 
pertenecer a algún grupo sí se relaciona positivamente con la confianza, aunque 
no siempre. Sin embargo, este hallazgo parece sugerir que hay un mecanismo 
que vincula religiosidad y confianza que no estamos entendiendo y que podría 
no incluir capital social.

Para intentar resolver este enigma, será de gran ayuda hacer después un 
trabajo similar a este, pero con enfoque distinto. Como se dijo en la metodología, 
aquí se aprovechó una encuesta eminentemente política de buen tamaño de 
muestra y abundantes reactivos para poder hacer muchos controles políticos 
y socioeconómicos, logrando así afirmar con gran confianza que la religiosidad 
efectivamente se relaciona con la confianza política, pero no necesariamente vía 
capital social. Otra aproximación también válida sería trabajar con encuestas 
enfocadas a religión pero que tengan aunque sea unas pocas preguntas de con-
fianza política, lo que permitiría indagar qué aspecto de la experiencia religiosa 
se relaciona más con la confianza política. Quizá, por ejemplo, creer en Dios se 
relacione más con la confianza que asistir a servicios religiosos u orar diario sea 
más importante que auto adscribirse a alguna religión. Claro que esta propuesta 
solo tiene sentido habiendo verificado primero la relación religiosidad-confianza 
con controles exhaustivos, que es justo lo que aquí recién se realiza.

Aún sin contar con un trabajo como el antes descrito, se pueden hacer varias 
hipótesis sobre cómo podría ser la relación religiosidad-confianza más allá del 
capital social. Una de ellas es el credo; quizá la religiosidad importa porque inculca 
en las personas la obediencia a la autoridad y con ello la confianza en actores 
políticos. Esto contradice algunos estudios previos (Poppe, 2004), pero hay que 
reconocer que el credo católico sí podría inculcar el respeto —y quizá con ello la 
confianza— en la autoridad. De acuerdo a la Biblia, “Todos deben someterse a las 
autoridades públicas, pues no hay autoridad que Dios no haya dispuesto, así que 
las que existen fueron establecidas por él. Por lo tanto, todo el que se opone a la 
autoridad se rebela contra lo que Dios ha instituido” (Rom, 13:1-2 Nueva Versión 
Internacional). Siendo México un país principalmente católico, es posible que la 
religión cause confianza por el contenido del credo.

Esta hipótesis tendría como contra-argumento la posibilidad de que el credo 
sea algo muy determinado por la institución formal católica, y como vimos, es la 
religiosidad y no la adscripción institucional lo que más se vincula a la confianza. 



Revista Mexicana de Opinión Pública • año 20 • núm. 39 • julio - diciembre 2025 • pp. 127 - 148
issn 2448-4911 • DOI: 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39144

Además, como también se mencionó, mucho de la religiosidad mexicana sucede 
con relativa independencia de lo que dictan las instituciones religiosas formales 
(De la Torre 2012; 2021). Cabe también agregar que con datos de la misma ENCUCI y 
solo considerando a los que dicen tener alguna religión, vemos que la confianza en 
diputados/senadores federales, diputados locales, gobierno estatal y municipal es 
la misma entre “católicos” y de “otra religión”: solo parece haber diferencias signi-
ficativas con la confianza en el INE, el presidente y los partidos. Dado que el credo 
cambia entre denominaciones, se esperaría mayor relación entre la adscripción y 
la confianza, pero la relación más fuerte parece ser entre el grado de religiosidad 
(con independencia de denominación) y la confianza política.

 Otra posibilidad sería que quizá las personas más religiosas tienden a 
vincularse de mejor manera con su sociedad en general. Durkheim describió la 
religión como intrínsicamente vinculada a una “iglesia” que se entiende como la 
“comunidad moral” construida alrededor de un sistema de creencias y prácticas 
(Durkheim, 2001). La “iglesia” puede ser interpretada como un grupo concreto de 
creyentes que se ven recurrentemente en servicios religiosos, pero también podría 
pensarse en la “comunidad moral” en un sentido más amplio: la sociedad mexicana 
podría tener un “sistema de creencias y prácticas” que le es propio y que está por 
encima de idiosincrasias más puntuales de iglesias particulares.

Sobre esta hipótesis, conviene recordar que se encontró una relación posi-
tiva entre el orgullo de ser mexicano y la religiosidad. Además, la religiosidad se 
relacionó más con las instituciones plenamente políticas que con otros actores 
y son las primeras las que, en su discurso al menos, son las representantes de la 
sociedad mexicana. Quizá una mayor religiosidad hace que las personas respeten 
a las figuras políticas como una proyección de su estima por la sociedad general. 
Aún así, es complicado imaginar una religiosidad que vincule al sujeto con la so-
ciedad general, pero no con su organización religiosa más inmediata.

Finalmente, también debemos considerar la posibilidad de que, pese a lo aquí 
mostrado, en realidad no haya relación entre el nivel de religiosidad y la confianza 
política. Una primera posibilidad para ello es que se haya omitido alguna variable 
relevante. Por ejemplo, la base no incluyó reactivos sobre la evaluación más inme-
diata del gobierno en turno, mismos que de haberse incluido tienen la posibilidad 
de finalmente mostrar que el vínculo religiosidad-confianza es espurio: Es difícil 
visualizar cómo o por qué sucedería tal cosa, pero no es imposible.

No se puede descartar la existencia de alguna variable aquí omitida que pu-
diera falsear lo presentado, pero tampoco parece un escenario muy probable, dado 
que se incluyeron ya las variables que tenían mayor potencial. Hay sin embargo, 
otros escenarios más allá de la variable omitida que también son posibles. Por 
ejemplo, quizá deberíamos analizar con más cuidado la pregunta “Alguna vez en 
su vida, ¿usted ha participado en alguno de los siguientes grupos o asociaciones?… 
Organización Religiosa”. Lo aquí mostrado parece sugerir que es una religiosidad 
poco institucional la que más se asocia con la confianza política, y en tal sentido, 
quizá cuando a los encuestados se les pregunta por su participación en “organiza-



145Confianza política y religiosidad en México • DOI 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39.89155
Héctor Gutiérrez Sánchez • Perla Rocío Inclán Padrón

ciones religiosas” piensan solo en las oficiales de la iglesia, lo que podría deberse 
al diseño de la encuesta.

En muchas partes de México hay, por ejemplo,grupos de danzantes (De la 
Torre y Gutiérrez, 2017) con claras connotaciones religiosas, pero es posible que 
un participante de tales grupos no se reconozca como parte de una “organización 
religiosa”. Esto también podría pasar con otros grupos poco instituidos como un 
grupo barrial de oración. Es posible que, pese a todo, sí sea un mecanismo de 
capital social lo que vincula la religiosidad con la confianza, pero quizá necesi-
temos rastrear grupos de carácter religioso que podrían estar lejos de la iglesia 
formalmente instituida. Esto nuevamente nos lleva a la necesidad de cotejar la 
confianza política con distintas facetas de la religiosidad y no solo con una me-
dición general de esta.

En conclusión, la religiosidad sí parece determinar la confianza política, lo 
que es afortunado en un país con baja confianza política y alta religiosidad. Sin 
embargo, no es claro cómo se da dicha causalidad. Para resolver este misterio, 
será necesario continuar la línea de investigación revisando ahora qué de la expe-
riencia religiosa se relaciona más con la confianza política. De momento, pareciera 
que el mecanismo causal no pasa por la pertenencia a organizaciones religiosas y 
por ende no involucra capital social, pero el tema no estará claro hasta entender 
suficientemente el mecanismo causal entre religiosidad y confianza.

Referencias

Ackerman, J. M. (2010). The 2006 Elections: Democratization and Social Protest. En A. Selee 
y J. Peschard (coords.). Mexico’s Democratic Challenges. Wilson Center Press y Stanford 
University Press.

Bianco, W. (1994). Trust Representatives and Constituents. University of Michigan Press.
Brañas-Garza, P., Rossi, M. y Zaclicever, D. (2009). Individual’s Religiosity Enhances Trust: 

Latin American Evidence for the Puzzle. Journal of Money, Credit and Banking, 41(2/3), 
555-566. http://www.jstor.org/stable/25483506

Catterberg, G. y Moreno, A. (2006). The Individual Bases of Political Trust: Trends in New and 
Established Democracies. International Journal of Public Opinion Research, 18(1), 31-48. 
https://doi.org/10.1093/ijpor/edh081

Citrin, J. y Stoker, L. (2018). Political trust in a cynical age. Annual review of political science, 
21(1), 49-70. https://doi.org/10.1146/annurev-polisci-050316-092550

De la Torre, R. (2012). La religiosidad popular como “entre-medio” entre la religión insti-
tucional y la espiritualidad individualizada. Civitas-Revista de Ciências Sociais, 12(3), 
506-521. https://doi.org/10.15448/1984-7289.2012.3.13013

De la Torre, R. (2014). Los símbolos y la disputa por la definición de los límites entre fe y 
política en México. En A. Amegeiras (Coord.), Los símbolos religiosos y los procesos de 
construcción política de identidades en Latinoamérica (pp.17-39). CLACSO.



Revista Mexicana de Opinión Pública • año 20 • núm. 39 • julio - diciembre 2025 • pp. 127 - 148
issn 2448-4911 • DOI: 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39146

De La Torre, R. (2021). La religiosidad popular de América Latina: una bisagra para colocar 
lived religion en proyectos de descolonización. Cultura y religión, 15(1), 259-298. https://
doi.org/10.4067/S0718-47272021000100259

De la Torre, R. y Gutiérrez Z. C. (2017). Mismos pasos y nuevos caminos. Transnacionalización 
de la danza conchero azteca. El Colegio de Jalisco y Centro de Investigaciones y Estudios 
Superiores en Antropología Social.

Del Tronco, J. (2012). Las causas de la desconfianza política en México. Perfiles Latinoame-
ricanos, 20(40), 227-251. https://doi.org/10.18504/pl2040-227-2012

Dingemans, E. y Ingen, E. V. (2015). Does Religion Breed Trust? A Cross-National Study of the 
Effects of Religious Involvement, Religious Faith, and Religious Context on Social Trust. 
Journal for the Scientific Study of Religión, 54(4), 739-755. https://doi.org/10.1111/jssr.12217

Durkheim, E. (2001). Las formas elementales de la vida religiosa. Ediciones Coyoacán.
Enríquez, L. L. (2010). Confianza ciudadana en el Poder Legislativo. En A. Moreno (Coord.), La 

confianza en las instituciones. México en perspectiva comparada (pp. 147-174). CESOP/
ITAM.

Fukuyama, F. (1995). Trust: The Social Virtues and the Creation of Prosperity. Free Press.
González de la Vega, A., Quintanilla, A. y Taponar M. (2010). Confianza en las instituciones 

políticas mexicanas: ¿capital social, valores culturales o desempeño?. En A. Moreno 
(Coord.). La confianza en las instituciones. México en perspectiva comparada (pp. 63-
98). CESOP/ITAM, México.

Gutiérrez Sánchez, H. (2018). La desaprobación del Gobierno mexicano. Más que ineficien-
cia. Espiral, 25(72), 83-121. https://doi.org/10.32870/espiral.v25i72.6384

Hardin, R. (2000). The Public Trust. En S. Pharr y R. Putnam (Eds.), Disaffected Democracies 
(pp. 31-51). Princeton University Press.

Hawley, S. A. (2025). Do Mexicans Support a Secular Regime? Types of Attitudes Towards Se-
cularism Policies in Four Religious Groups. En J. Tyssens, N. De Nutte y S. Schröder (Eds.), 
The Non-Religious and the State: Seculars Crafting Their Lives in Different Frameworks 
from the Age of Revolution to the Current Day (pp.147-166). De Gruyter Oldenbourg.

Hetherington, M. J. (1998). The political relevance of political trust. American political science 
review, 92(4), 791-808. https://doi.org/10.2307/2586304

INEGI. (2023). Panorama de las religiones en México 2020. Instituto Nacional de Estadística 
y Geografía.

Inclán, P. P. R. (2020). No ruego que los quites del mundo, sino que los guardes del mal. 
La creciente participación política de los líderes evangélicos en Querétaro. [Tesis de 
Maestría, Universidad Autónoma de Querétaro]. Repositorio Institucional DGBSDI-UAQ. 
https://ri-ng.uaq.mx/handle/123456789/2462

Inglehart, R. (1977). The Silent Revolution: Changing Values and Political Styles among Western 
Publics. Princeton University Press.

Inglehart, R. (1990). Culture Shift in Advanced Industrial Society. Princeton University Press.
Inglehart, R. (1997). Postmaterialist Values and the Erosion of Institutional Authority. Why 

People Don’t Trust Government. Harvard University Press.
Juárez Huet, N., De la Torre, R. y Gutiérrez, C. (2023). De la religiosidad vivida a la religiosidad 

bisagra. Experiencias de lo sagrado en el México contemporáneo. Casa Chata.



147Confianza política y religiosidad en México • DOI 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39.89155
Héctor Gutiérrez Sánchez • Perla Rocío Inclán Padrón

Koenig, H. G., Al Zaben, F., Khalifa, D. A. y Shohaib, S. A. (2015). Measures of Religiosity. En G. 
J. Boyle, D. H. Saklofske, G. Matthews (Eds.), Measures of Personality and Social Psycho-
logical Constructs (pp. 530-561). Academic Press.

López Robles, A. (2023). El declive de la confianza institucional en México: ¿desempeño polí-
tico o cultura?. Revista Mexicana de Opinión Pública, (34), 39-57. https://doi.org/10.22201/
fcpys.24484911e.2023.34.84413

Mencken, F. C., Bader, C. y Embry, E. (2009). In God We Trust: Images of God and Trust in the 
United States among the Highly Religious. Sociological Perspectives, 52(1), 23–38. https://
doi.org/10.1525/sop.2009.52.1.23

Mendizábal, Y. y Moreno, A. (2010). La confianza electoral: el IFE y los partidos políticos. En 
A. Moreno (Coord.), La confianza en las instituciones. México en perspectiva comparada 
(pp.227-248). CESOP/ITAM.

Moreno, A. (Coord.) (2010). La confianza en las instituciones. México en perspectiva compa-
rada. CESOP/ITAM.

Niu, G., Zhao, G. y Ding, B. (2016). Religion and public trust in government in contemporary 
China. SSRN Electronic Journal, 1-27. https://doi.org/1010.2139/ssrn.2861849

Offe, C. (1999). How Can We Trust Our Fellow Citizens?. En M. Warren (Ed.), Democracy and 
Trust (pp. 42-87). Cambridge University Press.

Poppe, J. (2004). Political trust and religion. CHARIS: A Journal of Lutheran Scholarship, 
Thought, and Opinion, 4, 27-42.

Price, V. y Romantan, A. (2004). Confidence in Institutions Before, During, and After “Indecision 
2000”. Journal of Politics, 66(3), 939-956. https://doi.org/10.1111/j.1468-2508.2004.00284.x

Putnam, R., Leonardi, R. y Nanetti, R. Y. (1993). Making democracy work: civic traditions in 
modern Italy. Princeton University Press.

Putnam, R. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community. Simon 
& Schuster.

Rivera, S. (2019). Confianza y participación política en América Latina. Revista Mexica-
na de Ciencias Políticas y Sociales, 64(235), 555-583. https://doi.org/10.22201/
fcpys.2448492xe.2019.235.65728.

Salazar, E. R. y Temkin, Y. B. (2007). Abstencionismo, escolaridad y confianza en las institucio-
nes. Las elecciones federales de 2003 en México. Política y Gobierno, XIV(1), 5-42. https://
cide.repositorioinstitucional.mx/jspui/bitstream/1011/587/1/000001497_documento.pdf

Salles, V. y Valenzuela, J. M. (1997). En muchos lugares y todos los días. Vírgenes, santos y 
niños dios. Mística y religiosidad popular en Xochimilco. El Colegio de México. 

Segovia, C., Haye, A., González, R. y Manzi, J. (2008). Confianza en instituciones políticas en 
Chile: un modelo de los componentes centrales de juicios de confianza. Revista de 
Ciencia Política, 28(2), 39-60. http://dx.doi.org/10.4067/S0718-090X2008000200002

Suárez, H. J. (2015). Creyentes urbanos. Sociología de la experiencia religiosa en una colonia 
popular de la Ciudad de México. Universidad Nacional Autónoma de México.

Vaughn, C. (2022). Faith & Trust: Religion’s Impact on Political Trust. Aletheia: The Alpha Chi 
Journal of Undergraduate Scholarship, 7(2), 2-15. https://doi.org/10.21081/ax0354



Revista Mexicana de Opinión Pública • año 20 • núm. 39 • julio - diciembre 2025 • pp. 127 - 148
issn 2448-4911 • DOI: 10.22201/fcpys.24484911e.2025.39148

Vilchis, C. D. E. (2020). Participaré, si Dios quiere. Influencia de las creencias religiosas sobre 
la participación política de los católicos en el México del siglo XXI. Política Y Cultura, 
(54), 11-36. https://doi.org/10.24275/NHON4112	

Welch, M., Sikkink, D., Sartain, E. y Bond, C. (2004). Trust in God and Trust in Man: The Ambi-
valent Role of Religion in Shaping Dimensions of Social Trust. Journal for the Scientific 
Study of Religion, 43(3), 317-343. https://doi.org/10.1111/j.1468-5906.2004.00238.x

Zmerli, S., Newton, K. y Montero, J. R. (2007). Trust in people, confidence in political institu-
tions, and satisfaction with democracy. En J. W. Van Deth, J. R. Montero y A. Westholm 
(Eds.), Citizenship and involvement in European democracies: A comparative analysis 
(pp. 35-65). Routledge.


