uimica

Los pueblos originarios de América. Entrevista con
Ambrosio Velasco

Indigenous Peoples of the Americas: Interview with Ambrosio Velasco

José Antonio Chamizo!

Resumen

La entrevista con Ambrosio Velasco analiza el concepto de pueblos originarios de América desde una
perspectiva filosdfica, cultural e histérica. Velasco cuestiona la narrativa eurocéntrica que ubica a Grecia
como cuna de la filosoffa, resaltando la autonomia y riqueza cultural de las civilizaciones mesoamericanas
e incaicas. Sefiala la importancia de entender a los pueblos originarios en términos culturales, enfatizando
lengua, practicas y cosmovisiones, mas alla de la raza. También reflexiona sobre modernidad, mestizaje,
aculturacion vy la persistencia de hegemonias culturales que afectan el buen vivir de estas comunidades. La
entrevista propone un enfoque critico de la historia, el progreso y la interculturalidad, resaltando el respeto
a la diversidad.

Palabras clave : pueblos originarios, civilizaciones mesoamericanas, interculturalidad, cultura, filosofia de
la ciencia.

Abstract

The interview with Ambrosio Velasco explores the concept of Indigenous peoples of the Americas from
philosophical, cultural, and historical perspectives. Velasco challenges the Eurocentric narrative placing
Greece as the cradle of philosophy, highlighting the autonomy and cultural richness of Mesoamerican
and Inca civilizations. He stresses the importance of understanding Indigenous peoples in cultural terms,
emphasizing language, practices, and worldviews beyond race. He also reflects on modernity, mestizaje,
acculturation, and the persistence of cultural hegemonies that impact these communities” well-being. The
interview offers a critical perspective on history, progress, and interculturality, emphasizing respect for
diversity.

Keywords : Indigenous peoples, Mesoamerican civilizations, interculturality, culture, philosophy of science.

COMO CITAR:
Chamizo, J. A. (2025, noviembre). Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco. Educacion
Quimica, 36(Niumero especial). https://doi.org/10.22201/fq.18708404e.2025.4.93561e

1 Instituto de Investigaciones Filosoficas, Universidad Nacional Autonoma de México, México.

Facultad de Quimica, Universidad Nacional Auténoma de México =iz
Este es un articulo de acceso abierto bajo la licencia de Creative Commons 4.0 (©OSC @

(>


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.22201/fq.18708404e.2025.4.93561e

Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco,
José Antonio Chamizo

1 doctor Ambrosio Velasco, destacado fildsofo mexicano, se ha distinguido por

promover una filosofia original, plural, humanista, critica y auténtica del mas alto nivel

desde una perspectiva intercultural y transdisciplinaria, asi como por su compromiso
de fortalecer las comunidades filos6ficas mexicana e iberoamericana. Lleva mas de dos
décadas impulsando el desarrollo de una perspectiva iberoamericana de filosofia de las
ciencias que se distingue por integrar aspectos histdricos, sociales y epistemolégicos con
un enfoque critico al colonialismo intelectual.

La entrevista se realizé en el Instituto de Investigaciones Filoséficas de la UNAM el
12 de mayo del 2025. Posteriormente se transcribi6, edité y aprob6 por el entrevistado.

JAC — Buenos dias, Ambrosio, gracias por la entrevista. ;Qué piensas de la idea del fil6sofo
vasco Javier Echeverria en relaciéon a que los griegos son pueblo originario de
América?

AV — Bueno, creo que eso tiene sentido en una reconstrucciéon histoérica de la filosofia,
que es una entre muchas y muy cuestionable, de que la filosofia se inicia en la
antigua Grecia con los presocraticos, Sécrates, Platon, Aristoteles, etc.,, y de ahi va
circulando al resto del mundo hasta llegar en el siglo XVI a Bélgica. Me parece que
es una narrativa muy discutible y deja a otros muchos espacios en este planeta sin
sus propias tradiciones filosdficas, como sin duda las hay en Oriente o en América.
Entonces, por ahi yo cuestionaria que sea Grecia un pueblo originario frente a otros,
como los pueblos originarios del continente americano, asiatico o africano. Es muy
cuestionable y vamos a llamarle asi narrativa eurocéntrica, asumiendo ademas que
Grecia se encuentra exclusivamente en Europa, que no esta tan claro...

Quizas aqui es interesante traer a colacion lo que nos dice Miguel Ledén Portilla sobre
las civilizaciones originarias. No habla de pueblos, habla de grandes civilizaciones
originarias y ciertamente no incluye a los griegos; incluye a las civilizaciones de
Mesopotamia y, desde luego, a Mesoamérica como civilizacién originaria. Y da las
razones de cdmo estas civilizaciones son originarias porque no se derivan de otras
grandes civilizaciones, como si puede ser las griegas, desde luego, con una enorme
influencia de la cultura egipcia y también de Mesopotamia. Entonces, en la vision
de Miguel Leo6n Portilla, las civilizaciones mesoamericanas e incaicas son culturas.
Ciertamente tiene mucho mas sentido hablar de las culturas, de las civilizaciones y
de los pueblos mesoamericanos como pueblos originarios.

36(Numero especial) = noviembre, 2025 n



Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco,

u mica José Antonio Chamizo

JAC — ;Se puede equiparar el concepto de pueblo originario a los pueblos prehispanicos?

AV — Hay un concepto que es mas de caracter juridico, y que esta sobre todo en México, en
la Constitucion y otras leyes. Allf se indica que los pueblos originarios son aquellos
que habitaban antes de la llegada, de la conquista y del genocidio de Europa sobre
América, particularmente de este caso de Espafia sobre México. Entonces son esos
pueblos, esas civilizaciones, que son ademas muy variadas, las que en realidad
constituyen el fundamento del caracter pluricultural de la nacién mexicana, tal y
como se define en el articulo segundo constitucional, después de muchas, muchas
y muchos afios de discusiones. Y desde luego muy en contra de nuestro lema
universitario Por mi raza hablard el espiritu... hoy sabemos que no hay razas. Por
ejemplo, en las narrativas propias de los cddices nahuas, los toltecas son el referente
principal, pero eso es para la civilizacion y las culturas de los pueblos nahuas.

En la enorme diversidad de culturas, pueblos y lenguas que existen y persisten
actualmente, estamos hablando de 364 lenguas, y aqui cuento los llamados dialectos
como lenguas y no les llamo dialectos por recomendacién del mismo Instituto Nacional
de Lenguas Indigenas. Imaginémonos, aparte del espafiol, estan todas las otras 363
lenguas originarias que subsisten... y no tengo presente el dato de cudntas mas existian
antes. El nimero de pueblos originarios o culturas originarias de México es enorme. No
podria decir cudl es la mas originaria de todas, aunque generalmente la cultura olmeca
se toma como el referente originario. Ahora bien, hay el uso que se esta extendiendo
mucho entre los propios colegas indigenas, pongo el caso de Manuel Bolon, que
prefiere pueblos originarios y no tanto pueblos indigenas. Creo que es importante
utilizar la misma expresién que los colegas y miembros del ambito académico utilizan
para referirse a si mismos, es decir, pueblos originarios y no indigenas.

JAC — Un colega brasilefio del Comité Editorial de Educacién Quimica pregunta: ;desde
cuando y hasta donde se es originario?

AV — Yo creo que es importante considerar el concepto de pueblos. No circunscrito al
ambiguo y muy cuestionado concepto de raza, sino ante todo tomarlo en su aspecto
cultural. Y en este sentido, lo importante es que un pueblo originario no lo es porque
no se ha mezclado con otros grupos étnicos, sino porque es un pueblo en el que
su cultura sigue vinculada estrechamente a creencias, practicas e instituciones, lo
que llamamos cosmovisiones. Que tienen su origen y se han transformado en esas
poblaciones originarias, pero que se sustentan no solo en los descendientes exclusivos
de esas poblaciones originarias, sino en todos sus descendientes y, sobre todo, mas
alla de este vinculo sanguineo que toman y adoptan las culturas, las lenguas y las
costumbres de esas poblaciones originarias. Es decir, lo que quisiera aqui ampliar es
el concepto de pueblo originario a un aspecto eminentemente cultural y dejar de lado
inclusive el aspecto sanguineo.

JAC — Entonces, ;1o que se conserva es la cultura?

AV — Lo que se conserva es la cultura y, sobre todo, un rasgo claro que se considera en
antropologia: la lengua. La lengua no es el tinico factor de identidad cultural, pero es
uno de los mas importantes.

36(Numero especial) = noviembre, 2025 n



Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco,
José Antonio Chamizo

JAC — ;Transculturacién, interculturalidad, multiculturalidad?

AV —Tengo ciertareticencia atantos conceptos. Me interesa mas el de interculturalidad, que
me parece de lo mas importante, o claramente multiculturalidad y multiculturalismo,
que son los conceptos mas utilizados en el ambito filosofico y también en el ambito
antropolégico. Por ejemplo, en la UNAM, en nuestra carrera de desarrollo y gestion
interculturales hay una fuerte discusion sobre los conceptos de multiculturalismo,
multiculturalidad, interculturalidad, transculturalidad. Por consenso se ha aceptado
mas el de interculturalidad, porque es el que nos permite mayor flexibilidad. Ese ha
sido el argumento. Que es precisamente el didlogo y la transformacidn reciproca de
culturas. Eso es muy diferente a conceptos como el de cultura, en la que claramente
son relaciones, por ejemplo, de dominio de una cultura sobre otra.

Un concepto importado de la antropologia norteamericana es el de aculturacion,
de expansion. Y asi estoy parafraseando la expansiéon de una cultura dominante
sobre culturas minoritarias para lograr una homogeneizacion de culturas. Esto es
coincidente con la idea de mestizaje. El proyecto del mestizaje se desarrolla sobre
todo a partir del México independiente.

Sivemos los datos de la poblaciéon mestiza hasta 1800, son una minoria de la poblacién;
la mayoria son poblaciones indigenas y originarias de esos pueblos. No hay la intencién
de crear un mestizaje antes de la independencia. Los procesos de homogenizacion
cultural y homogenizacion de la poblacion, inclusive sanguinea, es decir, el mestizaje,
se promueven principalmente a partir de la segunda mitad del siglo XIX.

Y recordemos, voy a citar una obra clasica, la de Andrés Molina Enriquez, en su
estudio sobre los problemas nacionales indica claramente que el proyecto del
Porfiriato, para tener una nacién estable, es el de una homogenizacion cultural, a
través del mestizaje, a través de la educacion, a través de la lengua. Y este ha sido uno
de los procesos mas intensos que se han desarrollado en México y en otros paises.

Carlos Montemayor, gran historiador humanista, en un librito que se llama Los
pueblos indios en México, dice que en un siglo de liberalismo mexicano se destruyeron
mas de las culturas indigenas que en tres siglos de dominacion colonial. Y tiene toda
la razon. Entonces, respecto al concepto de cultura y el concepto de mestizaje, los
veo claramente como ubicados en un proceso hegeménico de dominacién cultural y
de construccion de la nacion que persiste hasta nuestros dias, incluso en el estudio
del genoma del mexicano. Entonces, a final de cuentas, como Carlos Lopez Beltran ha
mostrado en sus investigaciones, se asume una homogeneidad mestiza del mexicano,
y esto claramente es racista, un racismo muy arraigado en la poblacién mexicana, en
la cultura mexicana y en la universidad. De nuevo vuelvo a leer Por mi raza hablard
el espiritu... no por mi raza, que claramente no es la de bronce, que no es pura y es
una sintesis de todas las razas mas relevantes a nivel mundial, con una caracteristica
distintiva, lo que Bonfil Batalla insiste en llamar el blanqueamiento del indio y,
obviamente, aqui hay un desprecio a las culturas indigenas originarias.

36(Numero especial) = noviembre, 2025



Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco,
José Antonio Chamizo

JAC — En diferentes estudios sobre la cultura se indica que “la cultura es una solucién
inestable”.

AV — La cultura no es una solucién hoy. No es una solucién a un problema. ;De qué?
No entiendo la frase. ;Es una solucidn inestable a qué problema? La cultura es
constitutiva de los seres humanos. No hay ser humano sin cultura; no puede haber
cultura fuera de los seres humanos. La cultura es resultado de la relacién de los seres
humanos comunitarios con el medio ambiente y consigo mismos. Entonces, yo no
podria pensar la cultura como la solucién a un problema, sino mas bien como la
ontologia misma.

La cultura estd en constante transformacion, tal vez por eso la palabra inestable.
Quizas aqui habria que pensar esta idea de equilibrio y estabilidad. Si la estabilidad
implica permanencia y no transformacién, pues la cultura obviamente es inestable.
Pero, desde luego, no es un proceso lineal, ni predeterminado, ni puede predecirse.
Aqui recuperaria esa maravillosa concepcién de Marx: la historia indiscutiblemente
la hacen los hombres, y la hacen los hombres de carne y hueso, con intereses y
voluntad, pero resulta alguien que nadie quiere en particular. Entonces la cultura
no es un proceso determinista; no estd de ninguna manera regido por leyes fijas
universales que fijan las etapas de transformacion, como se ha llegado a pensar.

JAC — ;La modernidad es un proceso de secularizacion?

AV — Las narrativas filosoficas e historicas de la modernidad, como muchas narrativas,
crean algunos ejes de interpretacion, mitos, que pueden ser muy cuestionables,
como puede ser precisamente la idea de que en la modernidad hay un proceso
de secularizacion que implica la exclusién de lo sagrado, de lo religioso, de lo
divino. Me parece que esta narrativa histéoricamente es inaceptable. Pensemos en
las grandes figuras de la modernidad. Pensemos en Locke, pensemos en Hobbes,
pensemos en Newton. Todos ellos son te6logos e incorporan a Dios en su relato. No
solo lo incorporan, recuerdo aqui un maravilloso trabajo de Elia Nathan, nuestra
colega que desgraciadamente murié hace varios afios aqui en el Instituto, sobre
la relacién entre la mecanica y la teologia en el propio Newton, y muestra cémo la
idea de providencia divina, que implica una accién a distancia, esta en la base de la
idea de fuerza de gravedad.

Entonces, esta separacion tajante es insostenible y, sobre todo, se ha utilizado mucho
también en contra de la filosofia, los conocimientos y las ciencias de los pueblos
originarios, porque se sigue esta narrativa: la etapa metafisica, la etapa teoldgica, la
etapa cientifica, que son narrativas modernas, inaceptables. Y creo que no podemos
entender el desarrollo de las ciencias ni de la filosofia moderna como una ruptura
con la religién. En este sentido, no hay una diferencia sustantiva tajante entre el
pensamiento de los pueblos indigenas, que siempre esta vinculado a ideas religiosas,
y el pensamiento que consideramos de las ciencias modernas. Precisaria: se trata de la
imagen publica de la ciencia, no de la practica ni de los contenidos de la ciencia misma.

36(Numero especial) = noviembre, 2025 n



Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco,
José Antonio Chamizo

Por otro lado, las ciencias y las ideas religiosas se han mercantilizado. Es decir, lo
que importa es sobre todo su valor de cambio y no su valor de uso. Y en este sentido
puede ser un uso epistémico, un uso contemplativo, un uso religioso y sagrado.
Efectivamente, creo que el desarrollo de la modernidad basada en la expansién del
modo de produccién capitalista ha tendido, ahi si, a una mercantilizacién de las ideas
religiosas, de las ideas cientificas, de las ideas filosoéficas, en las que su valor de uso
estd sobredeterminado por su valor de cambio... en relacién al control de las almas
a través del cuerpo y los confesionarios. Hay un libro muy interesante de Alonso
de la Veracruz, que es fundador de la Universidad de México y para mi el fildsofo
mas importante desde el siglo XVI en México, el critico mas radical de la conquista
y, bueno, uno de los fildsofos mas importantes en toda la historia de la filosofia
iberoamericana. Tiene una obra antropolégica que se llama Speculum Coniugiorum
(“Espejo de cényuges”), publicada inicialmente en 1567, en donde estudia las
comunidades purépechas, en Michoacan, lugar donde radicé mas de una década. Alli
estudio la familia, incluyendo, desde luego, las relaciones sexuales y el matrimonio.

Se plante6 el problema de la validez de dicha institucién entre los purépechas, a pesar
de que los ritos, ceremonias y tradiciones de sus matrimonios eran completamente
diferentes. Ese es el problema bdasico. O necesariamente eran otras practicas,
demoniacas, no aceptables, y por lo tanto tenian que ser de nuevo sancionadas por
el sacramento del matrimonio cristiano o eran validas en si mismas. La conclusién
a que llega es que son tan validas como las cristianas porque cumplen con la ley
natural. Ese es un concepto muy importante: el concepto de ley natural. Y todo esto
estd en esa obra. El concepto de ley natural, que es fundamental desde la antigliedad,
la escolastica y la modernidad, tiene muy diferentes interpretaciones. La que
predomina en la escolastica es un concepto rigido, una sola interpretacién, univoca,
que se aplica segun los criterios de quien la aplica, es decir, de los inmigrantes. Alonso
de Veracruz tiene ahi una fuerte influencia nominalista y aqui hay que recordar que el
nominalismo es una de las filosofias, a mi juicio, mas revolucionarias que han existido
en toda la historia de la filosofia, porque lo que niega es la realidad, los universales.

La tesis fundamental del nominalismo, por ejemplo, de Guillermo de Ockham, es
que los Unicos conceptos universales son vacios porque no hay nada, no hay nada
universal en lo real. Todo lo real es particular. Lo inico que podemos encontrar son
semejanzas, analogias, aires de familia, como dirfa Wittgenstein, este gran artista
del siglo XX. Lo que encuentra Alonso de Veracruz es que ambas instituciones estan
cubiertas por la ley natural, aunque de manera muy distinta, porque la ley natural,
general y abstracta, nunca puede aplicarse directamente a ninguna circunstancia.
Son las convenciones particulares de cada pueblo, de cada nacién, codmo interpretar
esa ley universal; esto le llama los segundos principios de la ley natural. Y los
segundos principios de la ley natural son siempre locales y cambian con la historia.
De tal manera que lo que para los espafioles puede ser pecaminoso, injusto y malo,
puede no serlo para los indigenas. Y nadie tiene el derecho a imponer los segundos
principios de una nacién sobre otros. Relativismo si, pero acotado a un principio
literal de la ley natural.

36(Numero especial) = noviembre, 2025 n



Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco,
José Antonio Chamizo

JAC — ;Qué entendemos por progreso?

AV — ;Hay progreso en la historia? Una pregunta que se hace Kant y que da lugar a una
maravillosa reflexion de filosofia politica respondiendo si y solo si las sociedades se
encaminan a la vida republicana. Esa es la respuesta de los etnocéntricos. ;Qué es
la vida republicana? Fijate que tal y como lo entiende Kant, es algo muy interesante.
Ahi dice lo que yo llamo el “imperativo categdrico politico” de Kant: legisla de tal
manera que la ley que se dicte pudiera haber sido dictada por cualquier miembro de
la sociedad y del Estado. Es republicanismo como libertad absoluta. Explico: la ley
debe ser aceptada por cualquier ciudadano. Este es el maximo de democracia.

JAC — Pero en tu definiciéon de pueblos originarios, no estan las ideas de democracia, no
estan las ideas de republicanismo.

AV — No. Progreso tiene que ver con la idea de comunidad. En el bien comun, a eso iba.
Aunque, al final de cuentas, esta idea kantiana, desde luego, es una perspectiva
individual que cada individuo debe de aceptar, como si cada individuo pudiera
dictarse a si mismo su propia ley. Creo que por analogia siempre se puede utilizar la
idea del buen vivir. Vivir y vivir bien es vivir bien de toda la comunidad. Y segunda
condicion: vivir bien implica vivir en armonia con todos los seres que tienen corazon,
es decir, con toda la naturaleza e incluso con el cosmos.

JAC — Entonces, las aqui identificadas como comunidades originarias, habiendo ya roto la
barrera temporal de prehispanicas, ;cémo progresan hoy?

AV — No han progresado, al contrario, han retrocedido. Ha habido un interés por la
destruccion de sus culturas, por el no reconocimiento de sus autonomias. Ha habido
impedimentos cada vez mas fuertes para la construccion de ese buen vivir y, por el
contrario, el progreso entendido en términos de desarrollo social, de aculturacion,
de consolidacién de la nacion, ha implicado conducir un retroceso de los pueblos
indigenas. Y esto lo ve muy claramente Miguel Le6n Portilla. Hay un librito que
recomiendo muchisimo de él, que se llama Independencia, Reforma, Revolucion, ;y
los indios qué? Yo hice una resefia cuando se publicé y exactamente lo que maneja es
eso. En la medida en que se ha consolidado el Estado Nacional se han destruido mas
y mas los derechos indigenas, empezando desde los Borbones, cuando se empiezan a
destruir las “Republicas de Indios”.

JAC — Muchas gracias, Ambrosio.

36(Numero especial) = noviembre, 2025



