
1 Facultad de Química, Universidad Nacional Autónoma de México
Este es un artículo de acceso abierto bajo la licencia de Creative Commons 4.0 

Re
fle

xi
ón

Los pueblos originarios de América. Entrevista con 
Ambrosio Velasco

Indigenous Peoples of the Americas: Interview with Ambrosio Velasco

José Antonio Chamizo1

Resumen

La entrevista con Ambrosio Velasco analiza el concepto de pueblos originarios de América desde una 
perspectiva filosófica, cultural e histórica. Velasco cuestiona la narrativa eurocéntrica que ubica a Grecia 
como cuna de la filosofía, resaltando la autonomía y riqueza cultural de las civilizaciones mesoamericanas 
e incaicas. Señala la importancia de entender a los pueblos originarios en términos culturales, enfatizando 
lengua, prácticas y cosmovisiones, más allá de la raza. También reflexiona sobre modernidad, mestizaje, 
aculturación y la persistencia de hegemonías culturales que afectan el buen vivir de estas comunidades. La 
entrevista propone un enfoque crítico de la historia, el progreso y la interculturalidad, resaltando el respeto 
a la diversidad.

Palabras clave : pueblos originarios, civilizaciones mesoamericanas, interculturalidad, cultura, filosofía de 
la ciencia.

Abstract

The interview with Ambrosio Velasco explores the concept of Indigenous peoples of the Americas from 
philosophical, cultural, and historical perspectives. Velasco challenges the Eurocentric narrative placing 
Greece as the cradle of philosophy, highlighting the autonomy and cultural richness of Mesoamerican 
and Inca civilizations. He stresses the importance of understanding Indigenous peoples in cultural terms, 
emphasizing language, practices, and worldviews beyond race. He also reflects on modernity, mestizaje, 
acculturation, and the persistence of cultural hegemonies that impact these communities’ well-being. The 
interview offers a critical perspective on history, progress, and interculturality, emphasizing respect for 
diversity.

Keywords : Indigenous peoples, Mesoamerican civilizations, interculturality, culture, philosophy of science.

Cómo citar: 
Chamizo, J. A. (2025, noviembre). Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco. Educación 
Química, 36(Número especial). https://doi.org/10.22201/fq.18708404e.2025.4.93561e

1	  Instituto de Investigaciones Filosóficas, Universidad Nacional Autónoma de México, México.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.22201/fq.18708404e.2025.4.93561e


36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 2

Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco, 
José Antonio Chamizo

El doctor Ambrosio Velasco, destacado filósofo mexicano, se ha distinguido por 
promover una filosofía original, plural, humanista, crítica y auténtica del más alto nivel 
desde una perspectiva intercultural y transdisciplinaria, así como por su compromiso 

de fortalecer las comunidades filosóficas mexicana e iberoamericana. Lleva más de dos 
décadas impulsando el desarrollo de una perspectiva iberoamericana de filosofía de las 
ciencias que se distingue por integrar aspectos históricos, sociales y epistemológicos con 
un enfoque crítico al colonialismo intelectual.

La entrevista se realizó en el Instituto de Investigaciones Filosóficas de la UNAM el 
12 de mayo del 2025. Posteriormente se transcribió, editó  y aprobó por el entrevistado.

JAC — Buenos días, Ambrosio, gracias por la entrevista. ¿Qué piensas de la idea del filósofo 
vasco Javier Echeverría en relación a que los griegos son pueblo originario de 
América?

AV — Bueno, creo que eso tiene sentido en una reconstrucción histórica de la filosofía, 
que es una entre muchas y muy cuestionable, de que la filosofía se inicia en la 
antigua Grecia con los presocráticos, Sócrates, Platón, Aristóteles, etc., y de ahí va 
circulando al resto del mundo hasta llegar en el siglo XVI a Bélgica. Me parece que 
es una narrativa muy discutible y deja a otros muchos espacios en este planeta sin 
sus propias tradiciones filosóficas, como sin duda las hay en Oriente o en América. 
Entonces, por ahí yo cuestionaría que sea Grecia un pueblo originario frente a otros, 
como los pueblos originarios del continente americano, asiático o africano. Es muy 
cuestionable y vamos a llamarle así narrativa eurocéntrica, asumiendo además que 
Grecia se encuentra exclusivamente en Europa, que no está tan claro…

Quizás aquí es interesante traer a colación lo que nos dice Miguel León Portilla sobre 
las civilizaciones originarias. No habla de pueblos, habla de grandes civilizaciones 
originarias y ciertamente no incluye a los griegos; incluye a las civilizaciones de 
Mesopotamia y, desde luego, a Mesoamérica como civilización originaria. Y da las 
razones de cómo estas civilizaciones son originarias porque no se derivan de otras 
grandes civilizaciones, como sí puede ser las griegas, desde luego, con una enorme 
influencia de la cultura egipcia y también de Mesopotamia. Entonces, en la visión 
de Miguel León Portilla, las civilizaciones mesoamericanas e incaicas son culturas. 
Ciertamente tiene mucho más sentido hablar de las culturas, de las civilizaciones y 
de los pueblos mesoamericanos como pueblos originarios.



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 3

Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco, 
José Antonio Chamizo

JAC — ¿Se puede equiparar el concepto de pueblo originario a los pueblos prehispánicos?

AV — Hay un concepto que es más de carácter jurídico, y que está sobre todo en México, en 
la Constitución y otras leyes. Allí se indica que los pueblos originarios son aquellos 
que habitaban antes de la llegada, de la conquista y del genocidio de Europa sobre 
América, particularmente de este caso de España sobre México. Entonces son esos 
pueblos, esas civilizaciones, que son además muy variadas, las que en realidad 
constituyen el fundamento del carácter pluricultural de la nación mexicana, tal y 
como se define en el artículo segundo constitucional, después de muchas, muchas 
y muchos años de discusiones. Y desde luego muy en contra de nuestro lema 
universitario Por mi raza hablará el espíritu… hoy sabemos que no hay razas. Por 
ejemplo, en las narrativas propias de los códices nahuas, los toltecas son el referente 
principal, pero eso es para la civilización y las culturas de los pueblos nahuas.

En la enorme diversidad de culturas, pueblos y lenguas que existen y persisten 
actualmente, estamos hablando de 364 lenguas, y aquí cuento los llamados dialectos 
como lenguas y no les llamo dialectos por recomendación del mismo Instituto Nacional 
de Lenguas Indígenas. Imaginémonos, aparte del español, están todas las otras 363 
lenguas originarias que subsisten… y no tengo presente el dato de cuántas más existían 
antes. El número de pueblos originarios o culturas originarias de México es enorme. No 
podría decir cuál es la más originaria de todas, aunque generalmente la cultura olmeca 
se toma como el referente originario. Ahora bien, hay el uso que se está extendiendo 
mucho entre los propios colegas indígenas, pongo el caso de Manuel Bolón, que 
prefiere pueblos originarios y no tanto pueblos indígenas. Creo que es importante 
utilizar la misma expresión que los colegas y miembros del ámbito académico utilizan 
para referirse a sí mismos, es decir, pueblos originarios y no indígenas.

JAC — Un colega brasileño del Comité Editorial de Educación Química pregunta: ¿desde 
cuándo y hasta dónde se es originario?

AV — Yo creo que es importante considerar el concepto de pueblos. No circunscrito al 
ambiguo y muy cuestionado concepto de raza, sino ante todo tomarlo en su aspecto 
cultural. Y en este sentido, lo importante es que un pueblo originario no lo es porque 
no se ha mezclado con otros grupos étnicos, sino porque es un pueblo en el que 
su cultura sigue vinculada estrechamente a creencias, prácticas e instituciones, lo 
que llamamos cosmovisiones. Que tienen su origen y se han transformado en esas 
poblaciones originarias, pero que se sustentan no solo en los descendientes exclusivos 
de esas poblaciones originarias, sino en todos sus descendientes y, sobre todo, más 
allá de este vínculo sanguíneo que toman y adoptan las culturas, las lenguas y las 
costumbres de esas poblaciones originarias. Es decir, lo que quisiera aquí ampliar es 
el concepto de pueblo originario a un aspecto eminentemente cultural y dejar de lado 
inclusive el aspecto sanguíneo.

JAC — Entonces, ¿lo que se conserva es la cultura?

AV — Lo que se conserva es la cultura y, sobre todo, un rasgo claro que se considera en 
antropología: la lengua. La lengua no es el único factor de identidad cultural, pero es 
uno de los más importantes.



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 4

Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco, 
José Antonio Chamizo

JAC — ¿Transculturación, interculturalidad, multiculturalidad?

AV — Tengo cierta reticencia a tantos conceptos. Me interesa más el de interculturalidad, que 
me parece de lo más importante, o claramente multiculturalidad y multiculturalismo, 
que son los conceptos más utilizados en el ámbito filosófico y también en el ámbito 
antropológico. Por ejemplo, en la UNAM, en nuestra carrera de desarrollo y gestión 
interculturales hay una fuerte discusión sobre los conceptos de multiculturalismo, 
multiculturalidad, interculturalidad, transculturalidad. Por consenso se ha aceptado 
más el de interculturalidad, porque es el que nos permite mayor flexibilidad. Ese ha 
sido el argumento. Que es precisamente el diálogo y la transformación recíproca de 
culturas. Eso es muy diferente a conceptos como el de cultura, en la que claramente 
son relaciones, por ejemplo, de dominio de una cultura sobre otra.

Un concepto importado de la antropología norteamericana es el de aculturación, 
de expansión. Y así estoy parafraseando la expansión de una cultura dominante 
sobre culturas minoritarias para lograr una homogeneización de culturas. Esto es 
coincidente con la idea de mestizaje. El proyecto del mestizaje se desarrolla sobre 
todo a partir del México independiente.

Si vemos los datos de la población mestiza hasta 1800, son una minoría de la población; 
la mayoría son poblaciones indígenas y originarias de esos pueblos. No hay la intención 
de crear un mestizaje antes de la independencia. Los procesos de homogenización 
cultural y homogenización de la población, inclusive sanguínea, es decir, el mestizaje, 
se promueven principalmente a partir de la segunda mitad del siglo XIX.

Y recordemos, voy a citar una obra clásica, la de Andrés Molina Enríquez, en su 
estudio sobre los problemas nacionales indica claramente que el proyecto del 
Porfiriato, para tener una nación estable, es el de una homogenización cultural, a 
través del mestizaje, a través de la educación, a través de la lengua. Y este ha sido uno 
de los procesos más intensos que se han desarrollado en México y en otros países.

Carlos Montemayor, gran historiador humanista, en un librito que se llama Los 
pueblos indios en México, dice que en un siglo de liberalismo mexicano se destruyeron 
más de las culturas indígenas que en tres siglos de dominación colonial. Y tiene toda 
la razón. Entonces, respecto al concepto de cultura y el concepto de mestizaje, los 
veo claramente como ubicados en un proceso hegemónico de dominación cultural y 
de construcción de la nación que persiste hasta nuestros días, incluso en el estudio 
del genoma del mexicano. Entonces, a final de cuentas, como Carlos López Beltrán ha 
mostrado en sus investigaciones, se asume una homogeneidad mestiza del mexicano, 
y esto claramente es racista, un racismo muy arraigado en la población mexicana, en 
la cultura mexicana y en la universidad. De nuevo vuelvo a leer Por mi raza hablará 
el espíritu… no por mi raza, que claramente no es la de bronce, que no es pura y es 
una síntesis de todas las razas más relevantes a nivel mundial, con una característica 
distintiva, lo que Bonfil Batalla insiste en llamar el blanqueamiento del indio y, 
obviamente, aquí hay un desprecio a las culturas indígenas originarias.



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 5

Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco, 
José Antonio Chamizo

JAC — En diferentes estudios sobre la cultura se indica que “la cultura es una solución 
inestable”.

AV — La cultura no es una solución hoy. No es una solución a un problema. ¿De qué? 
No entiendo la frase. ¿Es una solución inestable a qué problema? La cultura es 
constitutiva de los seres humanos. No hay ser humano sin cultura; no puede haber 
cultura fuera de los seres humanos. La cultura es resultado de la relación de los seres 
humanos comunitarios con el medio ambiente y consigo mismos. Entonces, yo no 
podría pensar la cultura como la solución a un problema, sino más bien como la 
ontología misma.

La cultura está en constante transformación, tal vez por eso la palabra inestable. 
Quizás aquí habría que pensar esta idea de equilibrio y estabilidad. Si la estabilidad 
implica permanencia y no transformación, pues la cultura obviamente es inestable. 
Pero, desde luego, no es un proceso lineal, ni predeterminado, ni puede predecirse. 
Aquí recuperaría esa maravillosa concepción de Marx: la historia indiscutiblemente 
la hacen los hombres, y la hacen los hombres de carne y hueso, con intereses y 
voluntad, pero resulta alguien que nadie quiere en particular. Entonces la cultura 
no es un proceso determinista; no está de ninguna manera regido por leyes fijas 
universales que fijan las etapas de transformación, como se ha llegado a pensar.

JAC — ¿La modernidad es un proceso de secularización?

AV — Las narrativas filosóficas e históricas de la modernidad, como muchas narrativas, 
crean algunos ejes de interpretación, mitos, que pueden ser muy cuestionables, 
como puede ser precisamente la idea de que en la modernidad hay un proceso 
de secularización que implica la exclusión de lo sagrado, de lo religioso, de lo 
divino. Me parece que esta narrativa históricamente es inaceptable. Pensemos en 
las grandes figuras de la modernidad. Pensemos en Locke, pensemos en Hobbes, 
pensemos en Newton. Todos ellos son teólogos e incorporan a Dios en su relato. No 
solo lo incorporan, recuerdo aquí un maravilloso trabajo de Elia Nathan, nuestra 
colega que desgraciadamente murió hace varios años aquí en el Instituto, sobre 
la relación entre la mecánica y la teología en el propio Newton, y muestra cómo la 
idea de providencia divina, que implica una acción a distancia, está en la base de la 
idea de fuerza de gravedad.

Entonces, esta separación tajante es insostenible y, sobre todo, se ha utilizado mucho 
también en contra de la filosofía, los conocimientos y las ciencias de los pueblos 
originarios, porque se sigue esta narrativa: la etapa metafísica, la etapa teológica, la 
etapa científica, que son narrativas modernas, inaceptables. Y creo que no podemos 
entender el desarrollo de las ciencias ni de la filosofía moderna como una ruptura 
con la religión. En este sentido, no hay una diferencia sustantiva tajante entre el 
pensamiento de los pueblos indígenas, que siempre está vinculado a ideas religiosas, 
y el pensamiento que consideramos de las ciencias modernas. Precisaría: se trata de la 
imagen pública de la ciencia, no de la práctica ni de los contenidos de la ciencia misma.



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 6

Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco, 
José Antonio Chamizo

Por otro lado, las ciencias y las ideas religiosas se han mercantilizado. Es decir, lo 
que importa es sobre todo su valor de cambio y no su valor de uso. Y en este sentido 
puede ser un uso epistémico, un uso contemplativo, un uso religioso y sagrado. 
Efectivamente, creo que el desarrollo de la modernidad basada en la expansión del 
modo de producción capitalista ha tendido, ahí sí, a una mercantilización de las ideas 
religiosas, de las ideas científicas, de las ideas filosóficas, en las que su valor de uso 
está sobredeterminado por su valor de cambio… en relación al control de las almas 
a través del cuerpo y los confesionarios. Hay un libro muy interesante de Alonso 
de la Veracruz, que es fundador de la Universidad de México y para mí el filósofo 
más importante desde el siglo XVI en México, el crítico más radical de la conquista 
y, bueno, uno de los filósofos más importantes en toda la historia de la filosofía 
iberoamericana. Tiene una obra antropológica que se llama Speculum Coniugiorum 
(“Espejo de cónyuges”), publicada inicialmente en 1567, en donde estudia las 
comunidades purépechas, en Michoacán, lugar donde radicó más de una década. Allí 
estudió la familia, incluyendo, desde luego, las relaciones sexuales y el matrimonio.

Se planteó el problema de la validez de dicha institución entre los purépechas, a pesar 
de que los ritos, ceremonias y tradiciones de sus matrimonios eran completamente 
diferentes. Ese es el problema básico. O necesariamente eran otras prácticas, 
demoníacas, no aceptables, y por lo tanto tenían que ser de nuevo sancionadas por 
el sacramento del matrimonio cristiano o eran válidas en sí mismas. La conclusión 
a que llega es que son tan válidas como las cristianas porque cumplen con la ley 
natural. Ese es un concepto muy importante: el concepto de ley natural. Y todo esto 
está en esa obra. El concepto de ley natural, que es fundamental desde la antigüedad, 
la escolástica y la modernidad, tiene muy diferentes interpretaciones. La que 
predomina en la escolástica es un concepto rígido, una sola interpretación, unívoca, 
que se aplica según los criterios de quien la aplica, es decir, de los inmigrantes. Alonso 
de Veracruz tiene ahí una fuerte influencia nominalista y aquí hay que recordar que el 
nominalismo es una de las filosofías, a mi juicio, más revolucionarias que han existido 
en toda la historia de la filosofía, porque lo que niega es la realidad, los universales.

La tesis fundamental del nominalismo, por ejemplo, de Guillermo de Ockham, es 
que los únicos conceptos universales son vacíos porque no hay nada, no hay nada 
universal en lo real. Todo lo real es particular. Lo único que podemos encontrar son 
semejanzas, analogías, aires de familia, como diría Wittgenstein, este gran artista 
del siglo XX. Lo que encuentra Alonso de Veracruz es que ambas instituciones están 
cubiertas por la ley natural, aunque de manera muy distinta, porque la ley natural, 
general y abstracta, nunca puede aplicarse directamente a ninguna circunstancia. 
Son las convenciones particulares de cada pueblo, de cada nación, cómo interpretar 
esa ley universal; esto le llama los segundos principios de la ley natural. Y los 
segundos principios de la ley natural son siempre locales y cambian con la historia. 
De tal manera que lo que para los españoles puede ser pecaminoso, injusto y malo, 
puede no serlo para los indígenas. Y nadie tiene el derecho a imponer los segundos 
principios de una nación sobre otros. Relativismo sí, pero acotado a un principio 
literal de la ley natural.



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 7

Los pueblos originarios de América. Entrevista con Ambrosio Velasco, 
José Antonio Chamizo

JAC — ¿Qué entendemos por progreso?

AV — ¿Hay progreso en la historia? Una pregunta que se hace Kant y que da lugar a una 
maravillosa reflexión de filosofía política respondiendo sí y solo si las sociedades se 
encaminan a la vida republicana. Esa es la respuesta de los etnocéntricos. ¿Qué es 
la vida republicana? Fíjate que tal y como lo entiende Kant, es algo muy interesante. 
Ahí dice lo que yo llamo el “imperativo categórico político” de Kant: legisla de tal 
manera que la ley que se dicte pudiera haber sido dictada por cualquier miembro de 
la sociedad y del Estado. Es republicanismo como libertad absoluta. Explico: la ley 
debe ser aceptada por cualquier ciudadano. Este es el máximo de democracia.

JAC — Pero en tu definición de pueblos originarios, no están las ideas de democracia, no 
están las ideas de republicanismo.

AV — No. Progreso tiene que ver con la idea de comunidad. En el bien común, a eso iba. 
Aunque, al final de cuentas, esta idea kantiana, desde luego, es una perspectiva 
individual que cada individuo debe de aceptar, como si cada individuo pudiera 
dictarse a sí mismo su propia ley. Creo que por analogía siempre se puede utilizar la 
idea del buen vivir. Vivir y vivir bien es vivir bien de toda la comunidad. Y segunda 
condición: vivir bien implica vivir en armonía con todos los seres que tienen corazón, 
es decir, con toda la naturaleza e incluso con el cosmos.

JAC — Entonces, las aquí identificadas como comunidades originarias, habiendo ya roto la 
barrera temporal de prehispánicas, ¿cómo progresan hoy?

AV — No han progresado, al contrario, han retrocedido. Ha habido un interés por la 
destrucción de sus culturas, por el no reconocimiento de sus autonomías. Ha habido 
impedimentos cada vez más fuertes para la construcción de ese buen vivir y, por el 
contrario, el progreso entendido en términos de desarrollo social, de aculturación, 
de consolidación de la nación, ha implicado conducir un retroceso de los pueblos 
indígenas. Y esto lo ve muy claramente Miguel León Portilla. Hay un librito que 
recomiendo muchísimo de él, que se llama Independencia, Reforma, Revolución, ¿y 
los indios qué? Yo hice una reseña cuando se publicó y exactamente lo que maneja es 
eso. En la medida en que se ha consolidado el Estado Nacional se han destruido más 
y más los derechos indígenas, empezando desde los Borbones, cuando se empiezan a 
destruir las “Repúblicas de Indios”.

JAC — Muchas gracias, Ambrosio.


