
1 Facultad de Química, Universidad Nacional Autónoma de México
Este es un artículo de acceso abierto bajo la licencia de Creative Commons 4.0 

Re
fle

xi
ón

Diálogo Intercultural entre os conhecimentos do povo 
Guarani Mbyá/Nhandeva e o ensino de Química

Intercultural Dialogue between the knowledge of the Guarani Mbyá/Nhandeva 
people and the teaching of Chemistry

Luely Miguel Pereira1 y Vilmone Benites Samaniego2

Resumo

O diálogo intercultural com os povos originários nos permite aprender com suas cosmopercepções, construir 
e promover projetos contra-hegemônicos no campo educacional, possibilitando a formulação de perspectivas 
na educação a partir e com os povos indígenas. Neste trabalho pretendemos abordar a relação entre os 
conhecimentos originários e práticas pedagógicas do povo Guarani Mbyá/Nhandeva e o ensino de Ciências da 
Natureza, com ênfase em Química, de modo a contribuir para uma educação científica intercultural. Para isso, 
desenvolvemos um diálogo intercultural entre dois professores, uma professora não indígena de Química e 
um professor indígena Guarani Mbyá/Nhandeva de Ciências da Natureza, nos pautamos sob uma perspectiva 
não dicotomizada ou hierarquizada. Identificamos práticas da educação escolar indígena relacionadas à 
constituição e propriedades da matéria e suas transformações, funções orgânicas, misturas, soluções, entre 
outros. Além disso, destacamos a importância da oralidade, da prática e da conexão com a natureza no 
processo de ensino-aprendizagem, contrastando com os métodos tradicionais eurocêntricos. Que possamos 
seguir refletindo sobre práticas pedagógicas interculturais que abordem, de maneira respeitosa e crítica, os 
saberes Guarani Mbyá/Nhandeva, construindo pontes com os conhecimentos científicos.

Palavras-chave : Educação Básica; Contextualização; Ensino; Conhecimentos indígenas; Interculturalidade.

Abstract

Intercultural dialogue with Indigenous peoples allows us to learn from their world-sense and to build and 
promote counter-hegemonic projects within the educational field, enabling the development of educational 
perspectives from and with Indigenous peoples. In this work, we aim to address the relationship between 
the ancestral knowledge and pedagogical practices of the Guarani Mbyá/Nhandeva people and the teaching 
of Natural Sciences, with an emphasis on Chemistry, in order to contribute to an intercultural scientific 
education. To this end, we developed an intercultural dialogue between two teachers: a non-Indigenous 
Chemistry teacher and an Indigenous Guarani Mbyá/Nhandeva Natural Sciences teacher, guided by a 
non-dichotomized and non-hierarchical perspective. We identified Indigenous school education practices 
related to the composition and properties of matter and its transformations, organic functions, mixtures, 
solutions, among others. Furthermore, we highlight the importance of orality, hands-on practice, and the 
connection with nature in the teaching-learning process, in contrast to traditional Eurocentric methods. 
May we continue reflecting on intercultural pedagogical practices that respectfully and critically engage 
with Guarani Mbyá/Nhandeva knowledge, building bridges with scientific knowledge.

Keywords : Basic Education; Contextualization; Teaching; Indigenous knowledge; Interculturality.

Cómo citar: 
Miguel Pereira, L., y Benites Samaniego, V. (2025, noviembre). Diálogo Intercultural entre os conhecimentos do 
povo Guarani Mbyá/Nhandeva e o ensino de Química. Educación Química, 36(Número especial). https://doi.
org/10.22201/fq.18708404e.2025.4.91795e

1	  Universidade Federal de Santa Catarina, Brasil.
2	  Eief Pira Rupa, Brasil.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.22201/fq.18708404e.2025.4.91795e
https://doi.org/10.22201/fq.18708404e.2025.4.91795e


36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 2

Diálogo Intercultural entre os conhecimentos do povo Guarani Mbyá/Nhandeva e o 
ensino de Química, 

Luely Miguel Pereira y Vilmone Benites Samaniego

Introdução

O apagamento das histórias e dos conhecimentos dos povos originários deu-se por meio 
de dinâmicas opressoras, de violência e de exploração, intrínsecas e constitutivas 
dos processos colonizatórios da América Latina. Este período resultou em uma série 

de ações e efeitos: estabeleceu o sistema-mundo moderno-colonial; instituiu uma divisão 
racial do trabalho; a história passou a ser considerada mundial, inserindo uma perspectiva 
única e universal branco-eurocentrada; intensificou o acúmulo de capital nos países 
colonizadores; provocou violências e violações físicas, cognitivas e simbólicas nos sujeitos 
dos territórios colonizados (Ballestrin, 2013; Dussel, 2005; Quijano, 2005). Considerar as 
histórias dos povos que foram subalternizados envolve compreender esses processos de 
domínio, exploração, escravização, violências, hierarquização dos sujeitos, iniciadas com a 
colonização dos territórios latinos-americanos.

Embora tenha iniciado durante a colonização, as opressões persistem e são 
perpetuadas em várias dimensões da sociedade. A herança eurocêntrica na perspectiva 
da produção de conhecimento influencia quais saberes epistemológicos são legitimados, 
implicando na super valorização do conhecimento científico e no silenciamento das vozes 
dos povos indígenas, quilombolas, ribeirinhos, negros, ou outros, e favorecendo sistemas 
de discriminações e subalternização (Araújo & Maeso, 2010; Pinheiro, 2019). Isto instituiu 
uma hierarquização de saberes que persiste até os dias atuais, no qual o conhecimento 
produzido sob uma lógica branco-eurocentrada é situado de forma superior em relação aos 
conhecimentos dos povos que não seguem esta mesma lógica, invalidando e apagando suas 
contribuições à ciência e à tecnologia. 

O sistema educacional pode ser um motor de manutenção dessas redes de opressões. 
Veiga (2022) aponta que o sistema educacional formal foi implantado na América Latina 
como uma solução homogeneizante, visando a elevação das “raças inferiores” ao patamar 
de civilização e, neste contexto, a educação formal promoveu aculturação, tendo a cultura 
européia colonizadora como um referencial a ser alcançado, impondo seus costumes e 
conhecimentos. A educação imposta aos povos indígenas possuía o objetivo de “integração”, 
catequização e “civilização” dessa população, em  uma política de massacre, escravização 
e apropriação de terras (Bitencourt, 2024). Essa perspectiva evidencia como a instituição 
escolar pode ser uma ferramenta de reprodução de desigualdades e violências históricas.

Ainda hoje, podemos observar o apagamento de culturas e a valorização de aspectos 
eurocêntricos (e mais recentemente norte-americanos) nas escolas. Por exemplo, autores e 
cientistas europeus e norte-americanos são referências centrais nos dispositivos escolares 
(Dutra  et  al.,  2019) e em reformas educacionais que foram constituídas como uma tradução 
direta de manuais oriundos de países considerados desenvolvidos (Andrade, 2011). Desta 
forma, a educação com caráter eurocêntrico pode perpetuar o cenário de silenciamentos, 
opressões e discriminações (Scanavaca et al., 2022), também causando desvalorização das 
culturas locais. 



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 3

Diálogo Intercultural entre os conhecimentos do povo Guarani Mbyá/Nhandeva e o 
ensino de Química, 

Luely Miguel Pereira y Vilmone Benites Samaniego

A educação indígena está pautada nas realidades vivenciadas em suas comunidades, 
mas enfrenta obstáculos para sua implementação. Após uma longa luta dos movimentos 
indígenas, conquista-se o direito a uma educação intercultural, bilíngue, comunitária, 
específica e diferenciada (Lei nº 9.394, 1996), assegurados na Constituição Federal do 
Brasil (1988). No entanto, enfrentam diversos desafios na implementação da educação 
específica, pois ela ainda está pautada por documentos, normativas, legislações, órgãos e 
instituições orientados por uma perspectiva moderno-ocidental e brancocêntrica. 

A pesquisadora Guarani Nhandeva Sandra Benites (2018) conta que na educação 
indígena o conhecimento está nas comunidades, nos sujeitos que a constroem, nas 
anciãs e anciãos, nas lideranças, nos jovens, nas mulheres e nas crianças. Na perspectiva 
Guarani, o arandu, que pode ser aproximado da ideia de conhecimento, tem os valores e 
ideias fundamentais para cada povo e são essenciais na formação do sujeito. Enquanto na 
escola tradicional as histórias ensinadas são sob o ponto de vista do juruá (não-indígena), 
os povos Guarani aprendem a sua história verdadeira por meio das narrativas, que não 
indígenas chamam de mitos, contadas pelas pessoas mais velhas, por meio das quais são 
transmitidos os conhecimentos de vida. Esse processo é chamado de educação diferenciada, 
uma educação que valoriza seus modos de ser, fortalecendo sua cultura e seus costumes. 

O conceito de conhecimento pode adquirir diferentes sentidos e significados, 
dependendo do contexto em que é veiculado. Pensando sobre as relações entre a instituição 
escolar e os conhecimentos indígenas, Sandra Benites (2018) entende que na escola 
tradicional juruá são reproduzidos conhecimentos denominados “ciência”, produzidos 
por não indígenas, dado como algo certo, imutável e universal; ou seja, conhecimentos 
que serviriam igualmente a todos os povos, independentemente da cultura, contextos e 
cosmopercepção. Diferentemente, na cosmopercepção Guarani o conhecimento é dinâmico. 
Para a pesquisadora, os conhecimentos científicos e indígenas percorrem “caminhos de 
pensamento diferentes, portanto não é fácil entrar no consenso comum entre diferentes 
teko (modo de ser) sem conflitos” (Benites, 2018, p. 40). 

Propostas que buscam estabelecer uma ponte entre esses conhecimentos, 
pertencentes a sistemas distintos, são desenvolvidas no âmbito da educação intercultural. 
Compreendendo as diferenças entre esses conhecimentos, a educação Guarani não deve 
ser uma tradução a ser comparada ao conhecimento do branco moderno-ocidental, pois 
mesmo que a tradução seja feita com boas intenções, os conflitos de poder persistirão 
(Benites, 2018). Por isso, Sandra Benites (2018) pergunta: 

Mas como podemos pensar a interculturalidade como uma forma de trocas e ganhos 
para ambos os lados? Normalmente, os saberes das anciãs e dos anciãos não são 
valorizados como saberes na ciência dos juruá, muitas vezes os saberes tradicionais 
são vistos como inferiores, não são bem-vistos pela maioria e nas academias (p. 55). 

Partindo do princípio do reconhecimento que o conhecimento científico e o 
conhecimento dos povos indígenas são diferentes, o objetivo não é tentar igualá-los, mas 
sim cultivar práticas de respeito e reconhecimento da relevância de cada um em seus 
contextos. Nesse sentido, ressalta-se a necessidade de um diálogo entre os dois, com 
intenção de promover um sistema de ensino-aprendizagem mais justo e igualitário, que 
valorize os diferentes saberes e culturas.



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 4

Diálogo Intercultural entre os conhecimentos do povo Guarani Mbyá/Nhandeva e o 
ensino de Química, 

Luely Miguel Pereira y Vilmone Benites Samaniego

Diante disso, o diálogo intercultural com os povos originários nos permite aprender 
com suas cosmopercepções e construir e promover projetos contra-hegemônicos no campo 
educacional (Fleuri, 2023), possibilitando a formulação de perspectivas na educação a partir e 
com os povos indígenas. Neste trabalho, pretendemos abordar a relação entre os conhecimentos 
originários do povo Guarani Mbyá/Nhandeva e o ensino de Ciências da Natureza, com ênfase 
em Química, de uma forma não dicotomizada ou hierarquizada. Para isso, estabelecemos um 
diálogo intercultural entre dois professores, uma professora não indígena de Química e um 
professor indígena Guarani Mbyá/Nhandeva de Ciências da Natureza.  Aqui, compartilhamos 
algumas das reflexões e possíveis pontes entre esses conhecimentos.

Educação Escolar Indígena e Interculturalidade
Os povos indígenas, milenarmente, desenvolvem e estabelecem suas próprias formas de 
organização social, política, religiosa, econômica e educacional. Essas populações possuem 
sua própria educação tradicional, baseada na sua cultura, tradição, espiritualidade, língua 
e que envolve os conhecimentos e vivências cotidianas. Seus processos educacionais 
envolvem relações de ensino-aprendizagem a partir de sua cosmopercepção, em um 
movimento de compartilhamento entre a comunidade. 

O contato com o mundo juruá, por meio da obrigatoriedade da escolarização, impactou 
esses processos com a implantação da educação formal que, historicamente, possuía o 
objetivo de “integração”, catequização e “civilização” dos povos indígenas, em  uma política 
de massacre, escravização e apropriação de terras (Bitencourt, 2024). Ao longo do tempo, a 
educação para indígenas foi organizada por diversos setores, pelos religiosos-missionários, 
agentes militares dos postos indígenas, etc. Na Constituição Federal  do Brasil (1988), há 
o direito assegurado de uma educação diferenciada, uma conquista após uma longa luta 
do movimento indígena. Assim, os povos indígenas conquistam o direito a uma educação 
intercultural, bilíngue, comunitária, específica e diferenciada (Lei nº 9.394, 1996).

Uma característica fundamental da educação escolar indígena é sua formulação a partir 
da realidade vivenciada nos territórios. Para a consolidação deste processo, que incentiva a 
participação de toda a comunidade, necessita-se a construção de uma escola que não esteja 
focada apenas nos conteúdos curriculares promovidos pela Secretaria de Educação, na 
reprodução de conteúdos e na memorização de conceitos, tal como nas escolas não indígenas. 
Além disso, a oralidade e a prática são os fundamentos da escola indígena.

A educação intercultural parte de uma concepção que exige a interação entre 
diferentes culturas. Fleuri (2001) aponta que 

em nível das práticas educacionais, a perspectiva intercultural propõe novas 
estratégias de relação entre sujeitos e entre grupos diferentes. Busca promover a 
construção de identidades sociais e o reconhecimento das diferenças culturais. Mas, 
ao mesmo tempo, procura sustentar a relação crítica e solidária entre elas (p. 4). 

Há, aqui, uma importante distinção entre o movimento multicultural e o intercultural. 
Embora ambos referem-se à coexistência de duas ou mais culturas distintas, a relação entre 
essas culturas é concebida de forma diferente, particularmente no que tange a prática 
educativa. Dentre as distinções, destacamos a intencionalidade, os modos de entender as 
relações entre as culturas na prática educativa e a ênfase nos sujeitos da relação dada na 
educação intercultural  (Fleuri, 2001).



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 5

Diálogo Intercultural entre os conhecimentos do povo Guarani Mbyá/Nhandeva e o 
ensino de Química, 

Luely Miguel Pereira y Vilmone Benites Samaniego

Portanto, entende-se a educação intercultural como a pedagogia do encontro, a qual 
visa “promover uma experiência profunda e complexa, em que o encontro/confronto de 
narrações diferentes configura uma ocasião de crescimento para o sujeito, uma experiência 
não superficial e incomum de conflito/acolhimento” (Fleuri, 2001, p. 7). Superar o caráter 
monocultural da instituição escolar,  em suas funções, métodos e conteúdos, é essencial 
para alcançarmos processos educacionais que promovam relações justas, respeitosas 
e horizontais. Nesse sentido, o diálogo intercultural permite confrontar duas culturas 
diferentes, promovendo uma troca de saberes e favorecendo aprendizados. 

O nosso laboratório é o nosso território
O ensino de Ciências da Natureza (CN) está baseado em preceitos eurocêntricos, tanto nos 
conteúdos como também nas formas de ensinar e aprender. O conhecimento europeu nas 
CN se propaga em diversas dimensões. Quando olhamos para a História da Ciência, seu 
surgimento é associado ao continente europeu, o berço da modernidade, que ocupa um lugar 
de conhecimento dominante e como a única forma de conhecimento válido (Araújo et al., 
2021). A partir da apropriação do discurso científico, cria-se uma suposta hierarquização 
entre conhecimentos científicos e não-científicos, emergindo dicotomias como místico/
racional, no qual os conhecimentos dos povos que foram subalternizados são marginalizados 
por não seguirem a lógica dominante moderno-ocidental (Dutra et al., 2019).

Nisso, também ficam de lado as questões étnico-raciais envolvidas na produção 
e disseminação de conhecimento. No Brasil, há importantes marcos legais que visam 
promover a inserção deste debate na trajetória escolar. As Leis nº 10.639 (2003) e  nº 
11.645 (2008) tornam obrigatório o estudo da história e cultura africana, afro-brasileira 
e indígena em todo o trajeto escolar básico brasileiro. Apesar da obrigatoriedade imposta 
por estes dispositivos, diversas pesquisas revelam uma abordagem insuficiente sobre 
as questões raciais no ensino de CN (Ayres & Brando, 2021; Carvalho et al., 2019).  A 
efetivação dessas normativas podem impactar diretamente na forma como a história e 
os conhecimentos dos povos indígenas e afro-brasileiros estão sendo reconhecidos. Por 
isso, Pereira e Ibraim (2024) afirmam que  “a educação científica deve revelar, reconhecer 
e incorporar o interculturalismo, promovendo problematizações sobre o contexto dos 
educandos, buscando valorizar as subjetividades e romper com as lógicas racistas e de 
exclusão” (p. 8).

Enquanto isso, a educação indígena e a educação escolar indígena contemplam 
outros modos de fazer e sentir. Por exemplo, Sandra Benites afirma que 

Porque nós indígenas, de modo geral, nós temos nossa forma de resolver física e 
química, inclusive fazendo ritual, e isso a gente pratica no dia a dia. O que a gente 
chama de ritos. Nós temos ritual para tudo quanto é coisa. Isso é a nossa forma de 
educar e preservar o nosso ser e aquilo que está em torno da gente, que é o nosso 
mundo. Nosso corpo é o mundo (Benites, 2023).

Fica evidente que para os povos indígenas o conhecimento não é compartimentalizado 
em categorias das disciplinas específicas, mas integrado à vida cotidiana, aos ritos, às 
práticas espirituais e ao cuidado com o mundo ao redor. Lideranças e intelectuais indígenas 
têm reivindicado o valor e a legitimidade dos saberes e conhecimentos próprios de seus 
povos, que são desvalorizados e invisibilizados pelo sistema de conhecimento ocidental. 



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 6

Diálogo Intercultural entre os conhecimentos do povo Guarani Mbyá/Nhandeva e o 
ensino de Química, 

Luely Miguel Pereira y Vilmone Benites Samaniego

Esses saberes estão presentes em todos os membros das comunidades, desde as crianças 
até os anciãos e anciãs, e  para que seja possível estabelecer um diálogo entre culturas, é 
preciso pesquisa de ambos os lados (índigena e não-indígena). Nesse sentido, é fundamental 
desenvolver instrumentos que aproximem os dois mundos e facilitem a relação entre seus 
saberes, embora ainda existam desafios para essa aproximação (Benites, 2018).

Para atender às demandas e exigências do sistema educacional, por meio da matriz 
curricular, e também como um caminho para a integração com o mundo juruá — que 
funcione como ferramenta de comunicação e de autonomia para o povo —, é do interesse 
dos povos indígenas aprender as disciplinas específicas, como física e química, mas sem 
abrir mão de sua cultura.

Neste trabalho, nosso propósito foi, a partir do diálogo entre uma professora não 
indígena de Química e um professor indígena Guarani  Mbyá/Nhandeva de Ciências 
da Natureza, refletir sobre tópicos que possam, ao mesmo tempo, colaborar para a 
transformação de práticas juruá e promover conhecimentos específicos com base na 
culturas dos povos indígenas. Ressaltamos que buscar tais convergências-diálogos, não 
deve ser parte de um esforço de validação de um sistema de conhecimento sobre o outro. 
Ao contrário, deve estar orientada à luta contra a injustiça e racismo epistêmico/cognitivo 
(El-Hani, 2023).

Muito antes do estabelecimento de uma educação escolar, os povos indígenas já 
estabeleciam modos de classificação do mundo natural, seus elementos e sua transformação. 
Quando falamos da Química, sob a perspectiva científica moderna-ocidental, ela é definida 
como estudo da matéria e suas transformações. Portanto, os conhecimentos desenvolvidos 
pelos povos originários também abrangem isso que chamamos de Química. 

Alguns estudos buscam estabelecer relações entre os conteúdos curriculares de 
Química e o contexto indígena. Vanuchi e Raupp (2022) realizaram uma revisão sistemática 
da literatura para investigar como a temática indígena tem sido abordada no ensino de CN 
e observaram que, embora a obrigatoriedade esteja prevista em lei (Lei nº 11.645/2008), a 
história e cultura dos povos originários ainda é pouco evidenciada nas pesquisas. Entre os 
poucos trabalhos encontrados, observa-se que a abordagem da temática indígena nas aulas 
de CN geralmente se dá a partir de um único traço ou aspecto cultural e com limitações 
quanto ao ensino de Química no Ensino Médio.

Além da questão do conteúdo, podemos refletir sobre as diferentes práticas pedagógicas. 
Como já mencionado, o povo Guarani têm seus próprios modos de aprender e ensinar química, 
inclusive fazendo rituais. No sistema educacional juruá, por outro lado, as práticas pedagógicas 
são pautadas sobre um sistema que valoriza a disciplina, o silêncio, a racionalidade eurocêntrica, 
e que exclui, na maioria dos conteúdos curriculares, o uso do corpo.

A fundamentação da educação escolar indígena está na realidade vivenciada pela 
comunidade. Um exemplo dessa relação entre a educação e o território pode ser observado 
na utilização da Opy (casa de reza) como uma forma de contextualizar a educação escolar. 
A Opy é um local de extrema importância para a cultura Guarani, sendo um  lugar de 
aprendizado e diálogo da comunidade, pois é onde se aprende a ser Guarani, a cultura, as 
histórias ancestrais, ensinamentos, rituais e medicina, danças e cantos. É na casa de reza 
onde o Xeramoi (liderança, pessoa mais velha) reúne as pessoas mais jovens e compartilha 
seus saberes, histórias de tempos antigos que permanecem vivas em sua memória, passando 



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 7

Diálogo Intercultural entre os conhecimentos do povo Guarani Mbyá/Nhandeva e o 
ensino de Química, 

Luely Miguel Pereira y Vilmone Benites Samaniego

esse conhecimento como educação (Antunes, 2015).  Portanto, a Opy é um elemento central 
nas aldeias guarani e se apresenta como um importante espaço de compartilhamento de 
saberes e aprendizados, uma formação que faz parte da constituição dos modos de ser e 
viver Guarani, pois “não é uma educação da cabeça ou mente, mas sim um conhecimento e 
um sentimento de ser Guarani” (Antunes, 2015, p. 12).

Mas há um prédio, chamado de escola, que é uma instituição formal onde ocorre a 
educação escolar indígena (Antunes, 2015).  Como uma forma de articular o território no 
cotidiano escolar e exercitando a ideia de que se aprende praticando, a Opy é inserida neste 
contexto também. Um exemplo de prática do professor indígena de CN, em uma atividade 
que articula conhecimento, oralidade, prática e valorização do conhecimento originário, 
a construção de uma maquete com os estudantes possibilita o compartilhamento de uma 
série de conhecimentos científicos. Desde o princípio, discute-se a questão da retirada 
de matéria prima da natureza, para a construção da Opy  que é feita a partir do barro e 
de taquara, onde podem ser abordados conceitos das CN, conhecimentos matemáticos 
e geográficos. Essa indissociação entre as diferentes disciplinas específicas denota a 
interdisciplinaridade presente na educação escolar indígena. 

Na percepção indígena, tudo é interligado. Então o conhecimento químico só faz 
sentido se articulado com a cosmopercepção e o conhecimento Guarani.  Partindo da 
percepção típica do povo Guarani de que nós somos o território e que nós fazemos parte 
da natureza, a entrada na mata para retirar a matéria prima é precedida por um momento 
de reconhecimento dos propósitos dessa ação, um momento com Petynguá (cachimbo 
tradicional), para entrar, respeitar e compreender que está entrando em um lugar que tem 
os protetores da natureza.  

Na construção da maquete da Opy, há alguns assuntos químicos que podem ser 
abordados. Por exemplo, na retirada das matérias prima na mata, é possível levantar os 
conceitos de separação de misturas heterogêneas. Ao  fazer o barro para a montagem das 
paredes, é possível relacionar conhecimentos sobre misturas homogêneas e heterogêneas, 
classificando o solvente e o soluto,  sobre as transformações físicas da matéria e sobre a 
constituição do barro, falando sobre os diversos elementos químicos ali presentes. 

Dessa forma, a Opy, além de ser um espaço de profundo significado cultural para o 
povo Guarani, também pode se tornar um ponto de partida para integrar conhecimentos 
científicos e escolares, além de demonstrar a importância de situar os processos de ensino 
e aprendizagem nos contextos locais. Ao relacionar práticas tradicionais com conceitos da 
química, a educação escolar indígena amplia as possibilidades de aprendizagem, sem romper 
com os modos próprios de viver e compreender o mundo. Assim, a construção da maquete 
da Opy não se limita a uma atividade didática, mas se apresenta como uma oportunidade 
de diálogo intercultural, em que saberes indígenas e científicos se encontram, promovendo 
uma educação mais contextualizada, significativa e respeitosa às especificidades culturais.

Outra prática pedagógica utilizada pelo professor indígena é a trilha com os 
estudantes. Este é um momento de aprendizado que envolve o corpo como um agente 
de conhecimento, ou seja, por meio do uso do corpo e das sensações é que se constrói 
o aprendizado. A matéria apresenta-se na natureza, principalmente, em três estados 
físicos (líquido, sólido e gasoso) e ao longo da trilha podemos nos deparar com alguns 
exemplos. O banho na cachoeira pode ser a oportunidade de falar do estado líquido, onde 
os aprendizes podem experimentar com o corpo a sensação deste estado físico, bem como 



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 8

Diálogo Intercultural entre os conhecimentos do povo Guarani Mbyá/Nhandeva e o 
ensino de Química, 

Luely Miguel Pereira y Vilmone Benites Samaniego

seu comportamento. Para conhecer e experienciar o estado sólido, os estudantes podem 
tocar as pedras, árvores e outros objetos.  Esta pode ser uma abordagem inicial sobre a 
matéria e suas propriedades, no entanto, também é possível discutir a organização interna 
da matéria, analisando a força de atração entre as partículas e a energia cinética. 

Nas escolas não indígenas, que são espaços de aprendizagem regidos por uma 
ótica da racionalidade eurocêntrica, há um desaparecimento do corpo como agente nos 
processos de construção de conhecimento em grande parte das componentes curriculares, 
promovendo fragmentação entre corpo e mente (Gonçalves, 2024). Portanto, as filosofias 
ameríndias podem ensinar perspectivas eurocêntricas sobre a possibilidade de construir 
conhecimento a partir de experiências perceptivas, colocando o corpo como um agenciador 
de conhecimentos, integrando razão, sentimento e emoção. 

Diversos povos  ao redor do globo construíram conhecimentos por meio da 
descoberta, seleção e manejo de vegetais, animais e minerais. O conhecimento tradicional 
sobre a extração de corantes para produção de tinturas é um exemplo. As pinturas corporais 
são uma identidade cultural carregadas no rosto e no corpo, marcas de muitas populações 
indígenas (Samaniego, 2024). Geralmente, as tinturas são produzidas a partir de elementos 
naturais, como o jenipapo e o urucum. Este pode ser um assunto a ser explorado tanto 
como contextualização como também em práticas experimentais, na qual os estudantes 
são convidados a produzirem suas próprias tinturas. Como conteúdos químicos podemos 
citar os pigmentos e suas funções orgânicas, separação de mistura, extração,  solubilidade 
das substâncias em diferentes solventes.

O momento de pintar o corpo também é muito significativo na cultura Guarani, pois 
representa um instante de conexão, propósito e espiritualidade. A pintura não é feita apenas 
por estética, mas carrega significados profundos, pois podem demonstrar sentimentos de 
felicidade, tristeza, luto, casamento, entre outros (Samaniego, 2024). As pinturas feitas 
podem durar dias no corpo. Nessa prática, é possível estabelecer conexões com conteúdos 
de Química, como, por exemplo, a discussão sobre o processo de fixação da tintura na pele. 

(Des)aprendizados a partir do Diálogo Intercultural
A educação escolar indígena resiste à lógica de dominação e colonização, evidenciando a 
pluralidade dos conhecimentos e a importância de construí-los em consonância com as 
necessidades das comunidades locais, sobretudo, colaborando no fortalecimento na luta 
desses povos pela terra, pela natureza, pela manutenção de suas culturas e suas vidas. Neste 
sentido, a promoção da educação intercultural também deve carregar esses princípios. 

Por outro lado,  a educação escolar indígena também tem sido provocada a incluir os 
conhecimentos das diretrizes curriculares. Por isso, surge a necessidade de aprofundar o 
conhecimento em áreas específicas, como a Química, para atender às exigências impostas 
pela matriz curricular. No entanto, esse aprendizado deve ocorrer sem esquecer ou 
desvalorizar a Química tradicional presente nos rituais e saberes dos povos indígenas.

O diálogo intercultural entre professores é essencial de ambos os lados. Seja para a 
transformação de práticas pedagógicas que ainda são pautadas em um caráter eurocêntrico 
que perpetuam discriminações e outras opressões; seja para o empoderamento e 
fortalecimento de culturas que foram subalternizadas, silenciadas e apagadas em 
um contínuo processo colonizatório. Concordamos com Candau (2020) que somente 



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 9

Diálogo Intercultural entre os conhecimentos do povo Guarani Mbyá/Nhandeva e o 
ensino de Química, 

Luely Miguel Pereira y Vilmone Benites Samaniego

“promovendo o diálogo intercultural é possível construir uma nova perspectiva mais 
holística e plural em que todos os sujeitos socioculturais sejam reconhecidos como atores 
sociais e produtores de conhecimento” (p. 681).

As relações com os conteúdos específicos da Química podem ser de interesse e 
utilidade para os povos indígenas, desde que sejam abordadas de maneira respeitosa, 
reconhecendo seus saberes tradicionais e contextos culturais. Esses conhecimentos podem 
contribuir para o acesso a direitos, possibilitar o diálogo com outras culturas e sistemas 
de conhecimento, fortalecer a luta por justiça social, além de promover autonomia e 
protagonismo, permitindo que os próprios povos indígenas sejam produtores de soluções 
para os desafios que enfrentam em seus territórios. Também, aprender Química pode ser 
uma forma de reaprender e ressignificar o conhecimento científico, ampliando a reflexão 
sobre processos já vivenciados na prática cotidiana.

Ao compartilhar as práticas da educação escolar indígena, identificamos tópicos 
relacionados à conteúdos específicos da Química, tais como a constituição e propriedades 
da matéria e suas transformações, funções orgânicas, misturas, soluções, entre outros. 
Além disso, destacamos a importância da oralidade, da prática e da conexão com a 
natureza no processo de ensino-aprendizagem, contrastando com os métodos tradicionais 
eurocêntricos.

Portanto, a partir dessas práticas, podemos compreender a oralidade, a prática 
e o território como elementos centrais do saber e da educação indígena. Esse modo de 
construir uma pedagogia na educação escolar indígena pode, inclusive, inspirar escolas não 
indígenas, ao oferecer caminhos para articular teoria e prática de forma mais significativa, 
contribuindo para a desaprendizagem de métodos coloniais de ensino. As práticas aqui 
compartilhadas podem contribuir para a implementação efetiva da Lei nº 11.645 (2008), 
além de exemplificar propostas pedagógicas comprometidas e politicamente engajadas 
com a superação de ideias racistas. Para isso, é essencial uma aproximação  com a cultura 
indígena e disposição para construir uma educação verdadeiramente intercultural, 
reconhecendo a importância de situar a aprendizagem nas realidades vivenciadas pelos 
estudantes e valorizando a prática como processo essencial na construção do conhecimento.

Este trabalho nasce do diálogo entre professores, e é justamente essa troca que inspira 
o desejo de seguir refletindo sobre práticas pedagógicas interculturais que abordem, de 
maneira respeitosa e crítica, os saberes Guarani Mbyá/Nhandeva, construindo pontes com 
os conhecimentos científicos.

Referências
Andrade, G. T. B. (2011). Percursos históricos de ensinar ciências através de atividades 

investigativas. Ensaio: Pesquisa em Educação em Ciências, 13(1), 121–138. https://doi.
org/10.1590/1983-21172013130109

Antunes, E. (s. f.). História e mito na educação Guarani [Trabalho de Conclusão de Curso, 
Universidade Federal de Santa Catarina]. https://licenciaturaindigena.ufsc.br/
files/2015/04/Elizete-Antunes.pdf

Araújo, B. S. B., Rocha, D. M., & Vieira, F. P. (2021). Pensando num ensino de ciências 
decolonial a partir da poesia “Eu-mulher” de Conceição Evaristo. Filosofia e Educação, 
13(1), 1917–1937. https://doi.org/10.20396/rfe.v13i1.8664162

https://doi.org/10.1590/1983-21172013130109
https://doi.org/10.1590/1983-21172013130109
https://licenciaturaindigena.ufsc.br/files/2015/04/Elizete-Antunes.pdf
https://licenciaturaindigena.ufsc.br/files/2015/04/Elizete-Antunes.pdf
https://doi.org/10.20396/rfe.v13i1.8664162


36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 10

Diálogo Intercultural entre os conhecimentos do povo Guarani Mbyá/Nhandeva e o 
ensino de Química, 

Luely Miguel Pereira y Vilmone Benites Samaniego

Araújo, M., & Maeso, S. R. (2010). Explorando o eurocentrismo nos manuais portugueses 
de história. Estudos de Sociologia, 15(28), 239–270. https://periodicos.fclar.unesp.br/
estudos/article/view/2559

Ayres, A. D., & Brando, F. da R. (2021). O olhar eurocêntrico no contexto escolar brasileiro. 
Eventos Pedagógicos, 12(1), 177–191. https://doi.org/10.30681/reps.v12i1.10322

Ballestrin, L. (2013). América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência 
Política, 11(1), 89–117. https://doi.org/10.1590/S0103-33522013000200004

Benites, S. (2018). Viver na língua Guarani Nhandewa (mulher falando) [Dissertação 
de mestrado, Universidade Federal do Rio de Janeiro]. Portal de Dados Abertos da 
CAPES. https://sucupira-legado.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/
trabalhoConclusao/viewTrabalhoConclusao.jsf?popup=true&id_trabalho=5614290

Benites, S. (2023, 10 de novembro). A tradição indígena e a crise climática [Vídeo]. YouTube. 
https://www.youtube.com/watch?v=tdIZjaxGyRg

Bittencourt, C. (2024). Projetos políticos e educativos para indígenas da Monarquia à 
República no Brasil. In Y. Liva & C. Fernandez (Coord.), Educacion para Indígenas: 
Experiências latino americanas de los siglos XIX e XX (pp. 121–156). El Colégio Mexiquense.

Candau, V. M. (2020). Diferenças, educação intercultural e decolonialidade: temas 
insurgentes. Revista Espaço do Currículo, 13(Especial), 678–686.

Carvalho, I. V., Monteiro, B. A. P., & Costa, F. A. G. (2019). A Lei 10.639/03 no ensino de 
ciências: uma proposta decolonial para o currículo de Química. Revista Exitus, 9(5), 
47–76. https://doi.org/10.24065/2237-9460.2019v9n5id1100

Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. (1988).

Dussel, E. (2005). Europa, modernidade e eurocentrismo. In E. Lander (Org.), A colonialidade 
do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino americanas (pp. 24–32). 
CLACSO.

Dutra, D. S. de A., Castro, D. J. F. de A., & Monteiro, B. A. P. (2019). Educação em ciências e 
decolonialidade: em busca de caminhos outros. In B. A. P. Monteiro, D. S. de A. Dutra, 
S. Cassiani, C. Sanchez, & R. Oliveira (Eds.), Decolonialidades na educação em ciências. 
Editora Livraria da Física.

El-Hani, C. (2023). Convergências parciais e educação intercultural como diálogo entre 
sistemas de conhecimento [Comunicação oral]. Encontro Nacional de Pesquisa em 
Educação em Ciências, Caldas Novas.

Fleuri, R. M. (2001). Desafios à educação intercultural no Brasil. Percursos, 2, 1–14.

Fleuri, R. M. (2023). Educação intercultural: aprender com os povos originários do Sul a 
decolonizar a educação. In R. M. Fleuri & J. A. A. Okawati (Eds.), Decolonizar a Educação: 
entretecer caminhos de Bem Viver. Pedro & João Editores.

Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. (1996). Estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional.

https://periodicos.fclar.unesp.br/estudos/article/view/2559
https://periodicos.fclar.unesp.br/estudos/article/view/2559
https://doi.org/10.30681/reps.v12i1.10322
https://doi.org/10.1590/S0103-33522013000200004
https://sucupira-legado.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/trabalhoConclusao/viewTrabalhoConclusao.jsf?popup=true&id_trabalho=5614290
https://sucupira-legado.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/trabalhoConclusao/viewTrabalhoConclusao.jsf?popup=true&id_trabalho=5614290
https://www.youtube.com/watch?v=tdIZjaxGyRg
https://doi.org/10.24065/2237-9460.2019v9n5id1100


36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 11

Diálogo Intercultural entre os conhecimentos do povo Guarani Mbyá/Nhandeva e o 
ensino de Química, 

Luely Miguel Pereira y Vilmone Benites Samaniego

Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. (2003). Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 
1996, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática 
“História e Cultura Afro-Brasileira”.

Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. (2008). Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 
1996, modificada pela Lei nº 10.639/2003, para incluir no currículo oficial da rede de 
ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”.

Pereira, L. M., & Ibraim, S. de S. (2024). Sob uma perspectiva decolonial: Análise de unidades 
de História e Natureza da Ciência de livros didáticos do PNLD 2021. Revista Brasileira 
de Pesquisa em Educação em Ciências, 24, 1–29. https://doi.org/10.28976/1984-
2686rbpec2024u765793

Pinheiro, B. C. S. (2019). Educação em ciências na escola democrática e as relações étnico-
raciais. Revista Brasileira de Pesquisa em Educação em Ciências, 19, 329–344. https://
doi.org/10.28976/1984-2686rbpec2019u329344

Quijano, A. (2005). Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In E. Lander 
(Org.), A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino 
americanas (pp. 117–142). CLACSO.

Samaniego, C. (2024). Nhomboe’a Popygua: Guia do Professor. M. A. Silva (Trad.).

Scanavaca, R. P., Cassiani, S., & Nascimento, C. C. (2022). Denúncias e anúncios na temática 
biomas nos livros didáticos de ciências da natureza: interlocuções decoloniais. Revista 
de Ensino de Biologia da SBEnBio, 15(2), 872–887. https://doi.org/10.46667/renbio.
v15inesp2.737

Vanuchi, V., & Raupp, D. (2022). Revisão sistemática de literatura acerca da abordagem da 
temática indígena no ensino de ciências. Amazônia: Revista de Educação em Ciências e 
Matemáticas, 18(40). https://doi.org/10.18542/amazrecm.v18i40.12719

Veiga, C. G. (2022). Subalternidade e opressão sociorracial: questões para a historiografia da 
educação latino-americana. Editora Unesp.

Recepción: 2025-07-10. ▪ Aceptación: 2025-08-27. 

https://doi.org/10.28976/1984-2686rbpec2024u765793
https://doi.org/10.28976/1984-2686rbpec2024u765793
https://doi.org/10.28976/1984-2686rbpec2019u329344
https://doi.org/10.28976/1984-2686rbpec2019u329344
https://doi.org/10.46667/renbio.v15inesp2.737
https://doi.org/10.46667/renbio.v15inesp2.737
https://doi.org/10.18542/amazrecm.v18i40.12719

