
1

Re
la

to
s 

de
 E

xp
er

ie
nc

ia

Facultad de Química, Universidad Nacional Autónoma de México
Este es un artículo de acceso abierto bajo la licencia de Creative Commons 4.0 

“La materia está constituida por el colectivo”: una clase de 
química en el contexto de la formación inicial de docentes 
indígenas

“Matter is constituted by the collective”: a chemistry class in the context of the initial 
training of indigenous teachers

Fernando César Silva1

Resumen

Una Educación Química integrada con los saberes indígenas debe valorar el territorio, reconocer 
las prácticas sociales de cada grupo étnico y promover la justicia y la dignidad. Este trabajo relata una 
experiencia en una clase de Química sobre la constitución de la materia, impartida en el curso de Formación 
Intercultural de Educadores Indígenas, en el área de Ciencias de la Vida y Naturales de una universidad 
brasileña. En la actividad, indígenas de distintos grupos crearon dibujos para expresar sus explicaciones 
sobre la constitución de la materia, ampliando la comprensión de la teoría atómica y mostrando la relación 
compleja entre seres vivos y no vivos. De este modo, el conocimiento indígena se vinculó a la Educación 
Química, problematizando la relación entre humanos y materiales, y promoviendo la diversidad, inclusión 
y sostenibilidad. Este relato puede ser útil para docentes e investigadores interesados en métodos de 
enseñanza de la Química en contextos interculturales.

Palabras clave: Educación Química intercultural, saberes indígenas, enseñanza de la química, diversidad, 
sostenibilidad, formación de docentes indígenas.

Abstract

Chemistry education integrated with indigenous knowledge must value the territory, recognize the social 
practices of each ethnic group, and promote justice and dignity. This paper describes an experience in a 
chemistry class on the constitution of matter, taught in the Intercultural Training of Indigenous Educators 
course in the Life and Natural Sciences program at a Brazilian university. In the activity, indigenous students 
from different groups created drawings to express their explanations of the constitution of matter, enhancing 
the understanding of atomic theory and illustrating the complex relationship between living and non-living 
entities. In this way, indigenous knowledge was linked to chemistry education, problematizing the relationship 
between humans and materials and promoting diversity, inclusion, and sustainability. This report may be 
useful for teachers and researchers interested in chemistry teaching methods in intercultural contexts.

Keywords : Intercultural chemistry education, indigenous knowledge, chemistry teaching, diversity, 
sustainability, training of indigenous teachers.

Cómo citar: 
Silva. F. C. (2025, noviembre). “La materia está constituida por el colectivo”: una clase de química en el contexto 
de la formación inicial de docentes indígenas. Educación Química, 36(Número especial). https://doi.org/10.22201/
fq.18708404e.2025.4.91780e

1	  Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.22201/fq.18708404e.2025.4.91780e
https://doi.org/10.22201/fq.18708404e.2025.4.91780e


36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 2

“La materia está constituida por el colectivo”: una clase de química en el contexto de 
la formación inicial de docentes indígenas, 

Fernando César Silva

Introducción

El concepto actual de materia se considera uno de los mayores logros de la investigación 
científica, representando un largo recorrido que abarca desde las preguntas planteadas 
durante el nacimiento de la filosofía en la Antigua Grecia hasta los recientes avances 

en Física y Química Cuántica (Evangelisti, 2023). Sin embargo, esta historia se ha narrado 
desde una perspectiva eurocéntrica, ignorando las contribuciones de otros pueblos durante 
el proceso de proposición, comunicación, evaluación y legitimación de la teoría atómica. 
Por ejemplo, aunque aún no se ha confirmado, existen escritos fechados entre los siglos 
VI y II a. C. que plantean la posibilidad de que Demócrito aprendiera la teoría atómica de 
filósofos hindúes durante una posible visita a la India (Sosnowski, 2005).

En los libros de texto, la presentación del desarrollo de la teoría atómica enfatiza 
una concepción simplista y lineal de la ciencia, tratándola como un esfuerzo individual 
(Moura y Guerra, 2016). Sin embargo, según estos autores, un estudio más profundo de la 
historiografía de la ciencia contemporánea revela que el proceso de desarrollo de modelos 
atómicos a finales del siglo XIX y principios del XX fue mucho más complejo de lo que se 
suele presentar. Además, la enseñanza de la teoría atómica se considera un reto inmenso. 
Por lo tanto, es fundamental que los cursos de formación inicial de profesores fomenten 
debates sobre la complejidad de este tema, incluyendo el proceso de desarrollo de la teoría 
atómica y las dificultades que enfrentan los estudiantes en su proceso de aprendizaje (Melo 
y Neto, 2013).

En este relato de experiencia, centrado en la formación inicial de profesores en 
un contexto intercultural indígena, se aborda una situación docente que implica debates 
iniciales sobre la teoría atómica. La educación intercultural en el contexto indígena 
implica la creación de un proceso educativo dialógico, ya sea recuperando la memoria de 
tradiciones oprimidas en la historia de su universo cultural o enriqueciendo el horizonte 
mediante el encuentro con tradiciones de otras culturas, como las científicas (Valladares, 
2021a). Por lo tanto, es necesario ser conscientes de que el conocimiento de estos docentes 
y el aprendizaje que construyen pueden vincularse de forma mucho más compleja con la 
cosmología de su pueblo. Esta particularidad, al mismo tiempo que dificulta la comprensión 
de este contexto, posiciona a quienes participan en esta formación como aprendices del 
mundo de los otros (Silveira y Mortimer, 2011).

La formación de docentes indígenas en Brasil se estableció para satisfacer la demanda 
de estos profesionales en las escuelas indígenas. Se guía por el respeto a la organización 
sociopolítica y territorial de los pueblos, la valoración de las lenguas indígenas y la 
promoción de la interculturalidad (Brasil, 2015; Rosa y Lopes, 2018). La formación inicial 
debe llevarse a cabo en cursos específicos de pregrado ofrecidos por las universidades, 
considerando las particularidades de los más de 305 pueblos indígenas del país (Rosa 
y Lopes, 2018). Estos cursos de pregrado se organizan en cuatro áreas principales, con 
algunas variaciones en la denominación según la universidad: Ciencias Sociales; Lenguas, 
Artes y Literatura; Matemáticas; y Ciencias Naturales.

Los docentes indígenas con formación en Ciencias Naturales están cualificados 
para impartir Biología, Física y Química en escuelas indígenas. La capacitación de estos 
profesionales va más allá de la formación técnica, valorando las aspiraciones específicas 
de cada grupo étnico y sus comunidades (Rosa y Lopes, 2018). Los currículos de estos 



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 3

“La materia está constituida por el colectivo”: una clase de química en el contexto de 
la formación inicial de docentes indígenas, 

Fernando César Silva

cursos pueden organizarse temáticamente para facilitar los procesos de enseñanza y 
aprendizaje de los contenidos de las diversas áreas del conocimiento escolar. Se busca un 
enfoque interdisciplinario, transversal y contextualizado, considerando las realidades de 
las comunidades indígenas (Brasil, 2015). Además, estos programas priorizan la formación 
política de los futuros docentes, lo que incluye la participación de académicos y líderes 
indígenas (Rosa y Lopes, 2018).

Aunque la formación de profesores indígenas en Ciencias Naturales está consolidada 
en varias universidades brasileras, hay una carencia de estudios interculturales, 
especialmente en el área de Química (Monteiro y Zuliani, 2020). Estos estudios son aún 
más escasos en el ámbito de la teoría atómica. Silveira y Mortimer (2011) investigaron las 
relaciones entre los conocimientos del grupo étnico Maxakali y el concepto científico de 
transformación de la materia en clases de un curso de formación de profesores de Ciencias 
Naturales. Según estos autores, identificaron tres tipos de explicaciones para lo que serían 
las transformaciones químicas de los materiales: i) una explicación que se aparta de la 
Química —atribuye la transformación a la acción de los espíritus. Para los Maxakali, la 
vida y los acontecimientos naturales están intrínsecamente ligados a las relaciones entre 
los seres humanos y estos espíritus; ii) una explicación que converge con la Química —
basada en aspectos materiales y energéticos. En algunas actividades cotidianas de los 
Maxakali, como cocinar, sus explicaciones se acercaban más a las científicas, centrándose 
en asociaciones materiales (por ejemplo, el calor del fuego que transforma la carne); y 
iii) una explicación híbrida —combina las dos anteriores (Rosa y Lopes, 2018). Por lo 
tanto, Silveira y Mortimer (2011) concluyen que las situaciones cotidianas que facilitan la 
convergencia entre ambos pensamientos pueden utilizarse como una oportunidad para las 
clases de Química en contextos interculturales.

Al igual que en Brasil, México cuenta con varios pueblos indígenas y también ha 
enfrentado el reto de diseñar e implementar enfoques interculturales que sean sensibles 
y apropiados a la diversidad cultural del país (Valladares, 2011). En un estudio con 
pueblos indígenas mexicanos, Flores-López et al. (2020) desarrollaron una adaptación 
de la tabla periódica al náhuatl. Esta adaptación consideró tres criterios de traducción: la 
etimología directa del nombre del elemento, la etimología de las palabras de las que deriva 
el nombre y las características generales del elemento. Dicha adaptación, al considerar 
las particularidades del náhuatl, puede fomentar vocaciones científicas en estudiantes de 
pueblos indígenas (Flores-López et al., 2022).

La escasez de relatos sobre enfoques interculturales en las clases de Química, 
especialmente en el contexto de un curso de formación inicial para profesores indígenas, 
justifica este trabajo. Este relato busca describir la experiencia vivida durante una 
actividad sobre la constitución del concepto de materia en un curso de formación para 
docentes de Ciencias Naturales y de la Vida en una universidad pública brasilera. Por lo 
tanto, se espera que este relato contribuya a la Educación Química, promoviendo enfoques 
interculturales en un tema que a menudo presenta desafíos tanto para la enseñanza como 
para el aprendizaje.

Marco conceptual
Para los pueblos indígenas, la educación es un instrumento vital en la lucha por sus 
derechos y dignidad, ya que el legado del colonizador aún persiste, lo que dificulta su pleno 



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 4

“La materia está constituida por el colectivo”: una clase de química en el contexto de 
la formación inicial de docentes indígenas, 

Fernando César Silva

reconocimiento (Pataxoop y Pataxoop, 2020). Según estos autores indígenas, la educación 
actúa tanto como medio de defensa como para romper el proceso de colonización en 
curso. Las comunidades indígenas tienen derecho a una educación específica que respete 
sus formas de vida, permitiéndoles narrar su propia historia y cosmovisión. Esto, hasta 
ahora, era dominio exclusivo de autores no indígenas (Pataxoop y Pataxoop, 2020). Por lo 
tanto, los enfoques de la educación indígena requieren aprender del territorio que habitan, 
reconociendo y valorando las prácticas sociales de los pueblos indígenas (Valladares, 2023).

El concepto de territorio no solo abarca el espacio físico, sino que reside en su uso; 
es decir, es el espacio vivido, habitado y transformado por las prácticas sociales (Santos, 
1998). Por lo tanto, según el autor, el territorio involucra objetos y acciones, siendo el 
escenario de relaciones sociales, relaciones de poder, tensiones y colectividades. La 
importancia del territorio no reside en su dimensión intrínseca, sino en su uso por parte de 
diferentes actores sociales (Santos, 1998). Así, el territorio es donde se desarrolla la vida 
de la comunidad originaria, que interactúa con base en la reciprocidad y la participación en 
actividades colectivas, tanto materiales como espirituales, para alcanzar objetivos comunes 
(Valladares, 2023).

Con estas ideas en mente, los cursos de formación intercultural para educadores 
indígenas en ciencias deben conectarse con los territorios, “afirmando los derechos de 
los pueblos indígenas, valorando su lengua, cultura y conocimientos tradicionales que se 
transmiten en las prácticas sociales cotidianas” (Braz y Valadares, 2021, p. 5). Así, en la 
Educación Científica, desde una perspectiva intercultural, la ciencia no se presenta como 
una imposición, sino como una opción más, sin que esto signifique la pérdida de la propia 
identidad (Valladares, 2021a). Sin embargo, ¿cómo podría lograrse esto en un curso de 
formación para docentes indígenas si todo su profesorado está compuesto por personas 
no indígenas?

Valladares (2021b), en diálogo con los aportes de León Olivé, filósofo mexicano que 
investigó las relaciones interculturales desde una filosofía de la ciencia con perspectiva 
crítica y latinoamericana, propuso cuatro tesis para interculturalizar la enseñanza de las 
ciencias:

i) Pluralización de la idea de ciencia: esta busca una comprensión crítica de la 
historia de la ciencia, considerando cómo el conocimiento de diferentes culturas (china, 
india, árabe, egipcia) fue indispensable para el surgimiento de la ciencia moderna, 
destacando sus raíces dialógicas. Además, se analizan las ciencias naturales a partir de 
sus interacciones con las ciencias sociales y las humanidades, lo que permite una visión 
conceptual amplia del conocimiento científico.

ii) Pluralización de la idea de conocimiento científico: esta busca comprenderlo 
como una práctica con características compartidas con otras formas de conocimiento, un 
proceso dinámico que se manifiesta en el acto de conocer y en las interacciones con el mundo. 
En esta perspectiva práctica, el conocimiento es indeterminado, posee una dimensión 
tácita (es decir, es difícil de formalizar, articular en palabras, reglas o procedimientos) y se 
manifiesta localmente en las prácticas sociales (Valladares y Olivé, 2015).

iii) Pluralización del currículo de ciencias: esta busca la construcción colaborativa 
de currículos interculturales, dialógicos, participativos, democráticos y respetuosos 
con la diversidad cultural. Implica que no basta construir currículos que solo presenten 



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 5

“La materia está constituida por el colectivo”: una clase de química en el contexto de 
la formación inicial de docentes indígenas, 

Fernando César Silva

las características de diversas culturas; es fundamental, sobre todo, comprender los 
significados que las acciones de estas culturas asumen en sus respectivos patrones y estar 
dispuestos a ser interpelados por estos significados y por los significados construidos en 
tales contextos (Fleuri, 2003; Braz y Valadares, 2020).

iv) Pluralización de la enseñanza de las ciencias: esta busca implementar las tesis 
anteriores en el aula, transformando las prácticas hegemónicas de enseñanza y aprendizaje 
de las ciencias, lo que incluye la formación docente y los materiales educativos. Esto implica, 
como se mencionó anteriormente, conectar con los territorios indígenas, recuperando 
formas específicas y locales de enseñanza y aprendizaje esenciales para evitar la pérdida 
de conocimientos y la erosión de las lenguas y culturas indígenas (Valladares, 2021b).

Estas tesis propuestas por Valladares (2021) pueden extrapolarse al contexto de la 
formación de docentes indígenas, ya que la Educación Científica Intercultural amplía el 
abanico de opciones de los futuros docentes. Esto permite que el conocimiento científico e 
indígena coexista y contribuya a sus expectativas y deseos (Valladares, 2011). De esta manera, 
se forma un docente capaz de adoptar lo mejor de la ciencia y, simultáneamente, preservar y 
valorar su propia cultura e identidad (Valladares, 2011; Braz y Valadares, 2021).

Metodología
Este relato de experiencia es el resultado de una actividad sobre la constitución de la 
materia, desarrollada en un curso de formación inicial para docentes indígenas en Ciencias 
Naturales y de la Vida en una universidad pública del sureste de Brasil. El Curso de Formación 
Intercultural para Educadores Indígenas se imparte en esta universidad desde 2009 con 
el objetivo de formar docentes indígenas, en formato de grado completo, con un enfoque 
intercultural para la docencia en los últimos años de la educación primaria y secundaria. 
El curso ofrece cuatro áreas de profundización: Lenguas, Artes y Literatura; Matemáticas; 
Ciencias Naturales y de la Vida; y Ciencias Sociales y Humanidades. Recientemente, la 
universidad también ofrece un curso de Pedagogía Intercultural.

El curso se estructura en torno a un eje temático común que recorre todas las 
titulaciones, con el tema integrador desarrollado a través del eje “La Escuela Indígena 
y sus Individuos”. Además, existen ejes específicos centrados en la formación del 
profesorado indígena en cada titulación, considerando sus aspectos teóricos, conceptuales 
y metodológicos. El programa del curso se organiza mediante las siguientes actividades:

i) Seminarios Temáticos: con la participación de docentes y líderes indígenas de 
Brasil como invitados para debatir temas relacionados con la educación intercultural.

ii) Asignaturas: para profundizar en las áreas de conocimiento de cada habilitación.

iii) Prácticas Docentes: para reflexionar sobre experiencias en escuelas indígenas.

iv) Pasantías Curriculares: para intercambiar experiencias en escuelas indígenas 
(preferentemente) y en otros proyectos educativos relacionados (escuelas agrícolas 
familiares, escuelas de campamentos y asentamientos, escuelas rurales).

v) Actividades Culturales: para integrar a los estudiantes en el espacio urbano, por 
ejemplo, visitas a teatros, cines y conciertos.

vi) Proyectos de Investigación e Intervención: se realizan a lo largo del curso, 
con preguntas definidas por cada estudiante o grupo de estudiantes, con el apoyo de un 



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 6

“La materia está constituida por el colectivo”: una clase de química en el contexto de 
la formación inicial de docentes indígenas, 

Fernando César Silva

docente asesor, y culminan con la elaboración del trabajo final del curso.

La carrera tiene una duración de cuatro años y se organiza en diferentes tiempos y 
espacios, enfatizando y valorando la experiencia sociocultural de los futuros docentes. Esto 
se logra con periodos de formación en la universidad, denominados módulos, y periodos en 
el espacio propio de actividad y experiencias, denominados intermódulos.

La titulación en Ciencias de la Vida y Naturales incluye asignaturas que abordan los 
temas y procesos de la Biología, la Física y la Química. Entre las asignaturas que se ofrecen 
en esta carrera se encuentran las más generales, que integran todas las áreas mencionadas, 
por ejemplo, “Ciencias Naturales como Campo de Conocimiento” y “Biodiversidad Brasilera”, 
así como las más específicas, que corresponden a “Temas de Biología, Física y Química”.

La actividad sobre la constitución de la materia, reportada en este artículo, se 
impartió en la segunda clase de la disciplina “Temas de Química B”. Esta se llevó a cabo 
durante el módulo del segundo semestre de 2024, mientras los futuros profesores estaban 
en la universidad. En esta disciplina se abordaron los siguientes contenidos: la constitución 
de la materia, los modelos atómicos y la construcción de los conceptos de átomo, elemento 
y sustancia. Se realizaron cuatro sesiones de cuatro horas cada una durante el módulo en 
la universidad.

Además, tras el módulo, el profesorado en formación inicial se reunió durante 
aproximadamente cinco días para realizar el intermódulo en comunidades indígenas, 
donde se debatieron temas comunes a todas las carreras. En el segundo semestre de 
2024, el tema fue “Tiempos escolares y tiempos de la naturaleza”. Durante el intermódulo, 
también se ofreció orientación sobre las asignaturas y los trabajos de investigación para la 
finalización de la licenciatura, así como una actividad organizada por los propios indígenas.

Treinta y cinco estudiantes se matricularon en el curso “Temas de Química B”: once 
de ellos pertenecían al grupo étnico Maxakali, doce al grupo étnico Xakriabá, once al grupo 
étnico Pataxó (de dos estados diferentes de Brasil) y uno al grupo étnico Xukuru-Kariri. 
Dado que muchos estudiantes Maxakali no hablan portugués como lengua materna, tienen 
una clase específica solo para ellos, con un traductor durante las clases en la universidad. 
Por lo tanto, se esperaba que hubiera 24 estudiantes de otros grupos étnicos en el curso. 
Muchos de los estudiantes que tomaron el curso ya trabajan en escuelas indígenas, ya sea 
en la docencia o en la administración. Varios de ellos ya tienen hijos y algunos son líderes 
en sus comunidades; por ejemplo, había un cacique en la clase.

El profesor de la asignatura, una persona no indígena, participaba en una asignatura 
por segunda vez. Sin embargo, llevaba siete años en la universidad, impartiendo asignaturas 
en cursos de grado en Química, Licenciatura de Campo y Pedagogía. También trabajó en 
cursos de posgrado, supervisando estudiantes de maestría y doctorado. Su trayectoria 
académica se desarrolló en el ámbito de la Química, con interés en los procesos de enseñanza 
y aprendizaje, los métodos y técnicas de enseñanza, y los procesos de construcción del 
conocimiento químico, con énfasis en el estudio de las representaciones utilizadas en la 
Química. Más recientemente, el profesor se ha centrado en los estudios decoloniales a partir 
de una colaboración con una profesora de una escuela del noreste de Brasil, quien se dedica a 
la enseñanza de enfoques vinculados a los territorios desde una perspectiva decolonial.

En la primera clase de la asignatura, los estudiantes participaron en un debate con 
la profesora colaboradora mencionada anteriormente. Esta profesora presentó y debatió 



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 7

“La materia está constituida por el colectivo”: una clase de química en el contexto de 
la formación inicial de docentes indígenas, 

Fernando César Silva

el trabajo que viene desarrollando con sus alumnos de secundaria en la escuela donde 
trabaja, en el interior del noreste de Brasil.

En la segunda clase, la actividad descrita en este artículo se planificó de la siguiente 
manera: inicialmente, el profesor preguntaba a los estudiantes de qué materiales están 
hechos los objetos, los animales y las plantas. Para ello, planteó la siguiente pregunta: “¿De 
qué está hecho todo en la naturaleza y en el mundo? En otras palabras, ¿de qué están hechos 
los materiales que utilizamos, que se encuentran en la naturaleza y que fueron producidos 
por la humanidad?”. A continuación, les daba a los estudiantes unos 30 minutos para 
debatir en grupos. Por lo general, los estudiantes de la misma etnia realizaban el trabajo en 
los mismos grupos. El alumno de la etnia Xukuru-Kariri alternaba entre las etnias Pataxó 
y Xakriabá, ya que los alumnos de la etnia Maxakali realizaban el curso con otro profesor, 
acompañados por un traductor.

Tras la discusión grupal, un estudiante de cada grupo presentó las respuestas 
discutidas para su posterior debate con toda la clase. El profesor pretendía conocer las 
visiones del mundo de cada grupo étnico sobre la constitución de la materia. Posteriormente, 
abordó aspectos de la historia de la ciencia para tratar los modelos atómicos y finalizó la 
segunda clase con una discusión sobre el modelo atómico de Dalton para iniciar la discusión 
del concepto de átomo, elemento y sustancia. La clase tuvo una duración aproximada de 
cuatro horas. Las clases tercera y cuarta de la disciplina no se incluirán aquí debido al 
límite de páginas y a que no son el tema central de este relato de experiencia.

Resultados y Discusiones
Muchas de las explicaciones que se encuentran en las cosmovisiones indígenas están 
intrínsecamente ligadas a las relaciones que se establecen entre los humanos y los espíritus 
(Silveira y Mortimer, 2011). Por lo tanto, queda claro que el tema de los átomos no podría 
abordarse sin considerar primero las explicaciones de los estudiantes sobre la constitución 
de la materia. Por ejemplo, los Maxakali entienden el crecimiento de un niño como un 
proceso asociado a la influencia de los espíritus, a diferencia de la Química, que lo explica 
con base en la teoría atómica. Según la Química, a través de reacciones químicas, los átomos 
presentes en los alimentos se incorporan al cuerpo, lo que resulta en el crecimiento (Silveira 
y Mortimer, 2011). En consecuencia, se entiende que un conocimiento no reemplaza a 
otro, ni uno es mejor que el otro. Según Valladares (2011), se debe promover la pluralidad 
dialógica en el aula. Esto permite que los estudiantes indígenas de cualquier etnia no 
abandonen su identidad, pudiendo adoptar lo mejor que la Química tiene para ofrecer para 
resolver determinados problemas y, al mismo tiempo, valorar los conocimientos de sus 
propias culturas (Valladares, 2011), que pueden resolver otros problemas o sumarse a las 
estrategias que utiliza la Química.

Al preguntar: “¿De qué está hecho todo en la naturaleza y en el mundo? En otras 
palabras, ¿de qué están hechos los materiales que utilizamos, que se encuentran en la 
naturaleza y que fueron producidos por la humanidad?”, se pretendía promover una clase 
dialógica que valorara la diversidad cultural (Valladares, 2021b). Sin embargo, no se trataba 
de crear una lista de información sobre las explicaciones de cada grupo étnico en la clase. 
Al contrario, la idea era invitar a la reflexión sobre las diferentes formas de explicación, 
permitiéndoles cuestionar y enriquecer nuestra propia comprensión (Fleuri, 2003).



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 8

“La materia está constituida por el colectivo”: una clase de química en el contexto de 
la formación inicial de docentes indígenas, 

Fernando César Silva

El día de esta clase, debido a factores organizativos 
internos de la coordinación del curso, los Maxakali participaron 
por primera vez en una clase con todos los demás grupos étnicos. 
Ante la ausencia de traductor, el profesor, en lugar de pedir 
a los estudiantes que expresaran oralmente sus respuestas 
(discutidas en grupos), les pidió que las presentaran mediante 
dibujos en la pizarra. Este enfoque fue necesario porque algunos 
de los estudiantes Maxakali no hablan portugués y el profesor 
de la asignatura no habla el idioma Maxakali. Sin embargo, había 
un estudiante Maxakali que hablaba portugués y un becario 
del curso, quienes ayudaron a los demás con la comunicación, 
especialmente en la presentación de los enunciados de las 
actividades.

Luego del debate grupal, los estudiantes de la etnia 
Xakriabá dibujaron en la pizarra sus explicaciones sobre la 
constitución de la materia (Figura 1).

Los estudiantes Xakriabá dibujaron la lluvia cayendo de las 
nubes sobre una montaña con un árbol frutal y una flor, y un río 
en la llanura aluvial. En este sentido, para estos estudiantes, la 
constitución de la materia está dada por la naturaleza. El término 
“naturaleza” fue ampliamente utilizado por los estudiantes 
durante la discusión y presentación del dibujo a la clase. En 
química, en resumen, el átomo es un modelo creado para 
comprender y predecir los fenómenos naturales. Como cualquier 

otro modelo, no representa la realidad misma (Silveira, 2015). En este modelo, el átomo 
constituye la materia que forma las montañas, los árboles, los ríos y la lluvia. Sin embargo, 
para los estudiantes indígenas, la constitución de la materia es, por lo tanto, más compleja 
que una agrupación de átomos.

Para los pueblos indígenas, existe una fuerte relación entre la materia y la naturaleza. 
Según Lima (2020), el concepto indígena de naturaleza se diferencia del concepto no 
indígena en que abarca entidades y procesos. Esta perspectiva se ilustra con la afirmación 
“tenemos el brazo dado con la naturaleza” (Querer decir: estamos vinculados a la naturaleza 
porque estamos relacionados con ella) (Pataxoop y Pataxoop, 2020, p. 141). Esta 
comprensión se demuestra en los dibujos de los estudiantes Pataxó en la pizarra, que 
representan sus explicaciones sobre la constitución de la materia (Figura 2).

Figura 1. Dibujo realizado 
por estudiantes de la etnia 

Xakriabá. 
Fuente: archivo personal del 

autor.

Figura 2. Dibujo elaborado 
por los estudiantes de la 

etnia Pataxó. 
Fuente: archivo personal del 

autor.



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 9

“La materia está constituida por el colectivo”: una clase de química en el contexto de 
la formación inicial de docentes indígenas, 

Fernando César Silva

Para estos estudiantes, “la materia está constituida por lo colectivo”, afirma un 
estudiante pataxó durante la presentación, ilustrada por dos indígenas alrededor de una 
fogata, uno de ellos con una maraca (instrumento musical indígena). Desde un punto de 
vista químico, la materia está formada por grupos de átomos organizados de una manera 
específica, lo cual define el material (Silveira, 2015). Por lo tanto, químicamente, la materia 
es un colectivo de átomos. Sin embargo, la noción de colectivo para los indígenas es más 
amplia que para los no indígenas, ya que para ellos incluye instrumentos, animales, plantas 
y naturaleza.

Esto plantea un desafío, ya que la producción de gran parte del conocimiento químico, 
disociada de aspectos sociales más amplios y complejos, ha resultado, por ejemplo, en la 

destrucción de la biodiversidad y la injusticia 
social. Gandolfi (2025) explora estos puntos al 
presentar la extracción de recursos minerales 
metálicos como el litio y el cobalto. Si bien 
estos minerales suelen presentarse como 
cruciales para combatir el cambio climático 
mediante la transición energética, se descuida 
el contexto de su producción. La mayoría de 
los proyectos de extracción de minerales para 
energías limpias se superponen con tierras 
indígenas, y se han documentado diversos 
impactos socioambientales en comunidades 
y ecosistemas indígenas en Minas Gerais, 
Brasil, debido a la minería de litio (Gandolfi, 
2025). Por lo tanto, es urgente pensar más 
allá y dentro de los espacios de producción 
de conocimiento químico, considerando 
los impactos socioambientales y políticos 
derivados de dicha producción.

Para los Maxakali, las explicaciones están 
estrechamente vinculadas a las relaciones 
entre los seres humanos y los espíritus (Silveira 
y Mortimer, 2011). Según estos autores, es la 

acción de los espíritus la que justifica la ocurrencia de los fenómenos naturales. Por lo 
tanto, cualquier intento de interferencia humana en estos procesos requiere una negociación 
con los espíritus, cuyo éxito puede llevar a los Maxakali a lograr la intervención deseada. En 
el conocimiento químico, la comprensión de los fenómenos naturales se basa únicamente 
en el aspecto material. Cuanto más profundamente se sea capaz de interpretar la 
constitución de la materia, más significativamente se podrá intervenir en estos fenómenos 
(Silveira y Mortimer, 2011). Así, para los estudiantes Maxakali, la constitución de la materia 
implica una intrincada red de interacciones entre los materiales, los espíritus y los propios 
pueblos indígenas (Figura 3).

Los estudiantes solo comenzaron a dibujar cuando hubo consenso en el grupo 
sobre qué dibujo representaba, para ellos, la explicación de la constitución de la materia. 
Dibujaron de qué está hecha cada parte de un arco para disparar flechas (1), revelando 

Figura 3. Dibujo inicial 
elaborado por los 

estudiantes de la etnia 
Maxakali a partir de la 

discusión que mantuvieron 
en el grupo. 

Fuente: archivo personal del 
autor.



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 10

“La materia está constituida por el colectivo”: una clase de química en el contexto de 
la formación inicial de docentes indígenas, 

Fernando César Silva

una compleja red de interacciones entre lo que, para ellos, constituye la materia. La parte 
del arco que se sostiene proviene de un árbol específico (2), que se utiliza para construir el 
tronco que se erige en el centro de la aldea (3) durante los períodos rituales. La cuerda de 
la flecha se fabrica con otra planta (4), que también se utiliza para fabricar un objeto para 
pescar (5) peces (6) en el río y para producir la flecha (7). Los árboles al nacimiento del río 
sirven para mostrar su importancia para mantenerlo “vivo”. El otro árbol (8) se utiliza para 
construir la estructura de las casas (9), y el árbol (10) se utiliza para hacer el tocado (11) 
que se lleva en la cabeza del espíritu (Yãmĩyxop) y el techo de las casas (12).

A pesar de siglos de contacto con la cultura dominante, los Maxakali, conocidos como 
el “Pueblo del Canto”, han preservado su cultura, lengua y religión (Silveira, 2015). Según la 
autora, sus vidas están profundamente conectadas con los espíritus sagrados (Yãmĩyxop), 
que son la principal fuente de conocimiento para este pueblo. Añade también que es a 
través de las canciones que los espíritus transmiten todo el conocimiento necesario. Las 
aldeas Maxakali están construidas con casas de madera y paja, dispuestas en semicírculo 
frente a la casa religiosa (la más grande, como se ilustra en la Figura 3), que da al bosque 
(Silveira, 2015). Según la misma autora, los espíritus enseñan y ayudan en diversas 
actividades cotidianas, como la caza, la siembra, la artesanía, la construcción, las canciones 
y las batallas. Toda la vida de los Maxakali está mediada por esta relación con los espíritus, 
que, de hecho, constituyen la propia persona Maxakali.

Durante la presentación a los demás, algunos estudiantes de Maxakali fueron al 
pizarrón y dibujaron el sol y otro árbol (Figura 4).

Figura 4. Dibujo realizado 
por estudiantes de la etnia 

Maxakali a partir de la 
discusión que mantuvieron 

en el grupo. 
Fuente: archivo personal del 

autor.



36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 11

“La materia está constituida por el colectivo”: una clase de química en el contexto de 
la formación inicial de docentes indígenas, 

Fernando César Silva

Uno de los aspectos que más llamó la atención durante la clase fue el hecho de que 
los estudiantes de Maxakali solo comenzaron a dibujar después de una intensa discusión 
entre ellos, con el fin de llegar a un consenso sobre qué explicación daría el grupo para 
representar lo que ellos entendían como la constitución de la materia.

Conclusión
Se analizó la experiencia de una actividad sobre la constitución de la materia desde 
la perspectiva de un docente no indígena. Este análisis se enmarca en los estudios 
interculturales que buscan pluralizar la comprensión de la química, así como sus métodos 
y técnicas de enseñanza.

En este análisis, observamos que indígenas de diferentes grupos étnicos crearon 
dibujos para expresar sus explicaciones sobre la constitución de la materia. Este enfoque 
amplía la comprensión de los modelos atómicos al demostrar la compleja relación entre los 
seres vivos y los inertes. Mientras que la teoría atómica se centra en partículas, enlaces y 
estructuras, el conocimiento indígena nos desafía al proponer una visión ética en la relación 
con los materiales. Al fin y al cabo, si todo está interconectado, la explotación desenfrenada 
de los recursos tiene consecuencias directas para todos los elementos del ecosistema.

El conocimiento indígena puede integrarse en la Educación Química al problematizar 
la relación entre los seres humanos y los materiales, buscando romper con la lógica 
exploratoria para promover la diversidad, la inclusión y la sostenibilidad. La Educación 
Química suele abordar los materiales de forma utilitaria, centrándose en sus propiedades y 
aplicaciones. Sin embargo, el conocimiento indígena, al destacar la interconexión entre los 
seres vivos y los inertes, plantea cuestiones éticas y socioambientales. Esto desafía la lógica 
puramente exploratoria de los materiales, fomentando la reflexión crítica sobre el impacto 
de la acción humana en el medio ambiente y la responsabilidad en el uso de los recursos.

Por lo tanto, este relato de experiencia puede contribuir al profesorado que imparte 
cursos interculturales al integrar el conocimiento indígena y reconocer que existen múltiples 
maneras válidas de conocer y explicar el mundo. Para los investigadores que investigan 
métodos y técnicas de enseñanza en Química, el estudio puede ofrecer elementos para 
crear entornos de aprendizaje más relevantes para estudiantes de diferentes orígenes.

Referencias
Brasil. (2015). Ministério da Educação. Resolução nº 1, de 7 de janeiro de 2015. Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Formação de Professores Indígenas em cursos de 
Educação Superior e de Ensino Médio e dá outras providências. http://portal.mec.gov.
br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=16870-res-cne-cp-001-
07012015&Itemid=30192

Braz, W. A., y Valadares, J. M. (2021). Educação na aldeia e escola indígena de Muã Mimatxi: 
O tehêy de pescaria de conhecimento. Educação e Pesquisa, 47, e236053. https://doi.
org/10.1590/S1678-4634202147236053

Evangelisti, F. (2023). The concept of matter: A journey from antiquity to quantum physics. 
Springer Nature. https://doi.org/10.1007/978-3-031-36558-4

http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=16870-res-cne-cp-001-07012015&Itemid=30192
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=16870-res-cne-cp-001-07012015&Itemid=30192
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=16870-res-cne-cp-001-07012015&Itemid=30192
https://doi.org/10.1590/S1678-4634202147236053
https://doi.org/10.1590/S1678-4634202147236053
https://doi.org/10.1007/978-3-031-36558-4


36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 12

“La materia está constituida por el colectivo”: una clase de química en el contexto de 
la formación inicial de docentes indígenas, 

Fernando César Silva

Fleuri, R. M. (2003). Intercultura e educação. Revista Brasileira de Educação, 23, 16–35. 
https://doi.org/10.1590/S1413-24782003000200003

Flores-López, A., Sosa-Martínez, B., Méndez-Alonso, J. M., Catarino-Centeno, R., y García-
Hernández, E. (2022). Adaptación de la Tabla Periódica al náhuatl: Una propuesta para 
la enseñanza e inclusión. Educación Química, 33(4), 65–85. http://dx.doi.org/10.22201/
fq.18708404e.2022.4.0.81018

Gandolfi, H. E. (2025). “It looks as if they threw the entire Periodic Table into the river”: 
A decolonial perspective for chemistry education in the context of environmental 
injustices. Science Education. https://doi.org/10.1002/sce.21984

Lima, D. (2020). Um espaço para outro conhecimento. En A. M. R. Gomes, D. Lima, M. 
Oliveira, & R. Marquez (Orgs.), Catálogo da exposição Mundos Indígenas (pp. 170–177). 
Belo Horizonte.

Melo, M. R., y Neto, E. D. L. (2013). Dificuldades de ensino e aprendizagem dos modelos 
atômicos em química. Química Nova na Escola, 35(2), 112–122. https://qnesc.sbq.org.
br/online/qnesc35_2/08-PE-81-10.pdf

Monteiro, E. P., y Zuliani, S. R. Q. A. (2020). A Abordagem Intercultural nas Escolas 
Indígenas Tikuna do Amazonas: o Ensino de Química. Ciência & Educação (Bauru), 26. 
https://doi.org/10.1590/1516-731320200059

Moura, C. B., y Guerra, A. (2016). Reflexiones sobre el proceso de construcción de la ciencia 
en la disciplina química: Un estudio de caso a través de la historia de los modelos 
atómicos. Revista Electrónica de Investigación en Educación en Ciencias, 11(2), 64–77. 
https://www.redalyc.org/pdf/2733/273349183006.pdf

Pataxoop, L., y Pataxoop, K. (2020). O grande tempo das águas. En A. M. R. Gomes, D. 
Lima, M. Oliveira, & R. Marquez (Orgs.), Catálogo da exposição Mundos Indígenas (pp. 
135–169). Belo Horizonte. https://www.ufmg.br/espacodoconhecimento/wp-content/
uploads/2018/03/ec-ufmg_2020_mundos-indigenas_catalogo_web.pdf

Rosa, S. C. S., y Lopes, E. T. (2018). Tendências das publicações brasileiras sobre a formação 
de professores indígenas em ciências da natureza. Amazônia Revista de Educação Em 
Ciências E Matemáticas, 14(32), 108. https://doi.org/10.18542/amazrecm.v14i32.5805

Santos, M. (1998). O retorno do território. En M. Santos, M., A. A. Souza, y M. L. Silveira 
(Orgs.), Território e fragmentação (pp.15-20) Hucitec. http://bibliotecavirtual.clacso.
org.ar/ar/libros/osal/osal16/D16Santos.pdf

Silveira, K. P. (2015). Ensino de ciências e tradição maxakali: Construindo relações em busca 
de um mundo comum [Tesis, Universidade Federal de Minas Gerais].

Silveira, K. P., y Mortimer, E. F. (2011). Tradição Maxakali e conhecimento científico: 
Diferentes perspectivas para o conceito de transformação. Revista Brasileira de 
Pesquisa em Educação em Ciências, 11(3), 9–33. https://periodicos.ufmg.br/index.php/
rbpec/article/view/4206/2771

https://doi.org/10.1590/S1413-24782003000200003
http://dx.doi.org/10.22201/fq.18708404e.2022.4.0.81018
http://dx.doi.org/10.22201/fq.18708404e.2022.4.0.81018
https://doi.org/10.1002/sce.21984
https://qnesc.sbq.org.br/online/qnesc35_2/08-PE-81-10.pdf
https://qnesc.sbq.org.br/online/qnesc35_2/08-PE-81-10.pdf
https://doi.org/10.1590/1516-731320200059
https://www.redalyc.org/pdf/2733/273349183006.pdf
https://www.ufmg.br/espacodoconhecimento/wp-content/uploads/2018/03/ec-ufmg_2020_mundos-indigenas_catalogo_web.pdf
https://www.ufmg.br/espacodoconhecimento/wp-content/uploads/2018/03/ec-ufmg_2020_mundos-indigenas_catalogo_web.pdf
https://doi.org/10.18542/amazrecm.v14i32.5805

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/osal/osal16/D16Santos.pdf
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/osal/osal16/D16Santos.pdf
https://periodicos.ufmg.br/index.php/rbpec/article/view/4206/2771
https://periodicos.ufmg.br/index.php/rbpec/article/view/4206/2771


36(Número especial) ▪ noviembre, 2025 13

“La materia está constituida por el colectivo”: una clase de química en el contexto de 
la formación inicial de docentes indígenas, 

Fernando César Silva

Sosnowski, R. (2005). The scientific and cultural role of atomistics. Nukleonika, 
50(3), 5–10. http://www.ichtj.waw.pl/ichtj/nukleon/back/full/vol50_2005/
v50s3p05f.pdf

Valladares, L. (2011). Un modelo dialógico intercultural de educación científica. 
Cuadernos Interculturales, 9(16), 119–134. https://www.redalyc.org/
pdf/552/55218731008.pdf

Valladares, L., y Olivé, L. (2015). ¿ Qué son los conocimientos tradicionales? Apuntes 
epistemológicos para la interculturalidad. Cultura y representaciones sociales, 
10(19), 61-101. https://www.culturayrs.unam.mx/index.php/CRS/article/
view/391

Valladares, L. (2021a). Scientific literacy and social transformation: Critical 
perspectives about science participation and emancipation. Science & Education, 
30(3), 557-587. https://doi.org/10.1007/s11191-021-00205-2

Valladares, L. (2021b). Cuatro tesis para interculturalizar la enseñanza de las 
ciencias: Homenaje a León Olivé. Revista Argentina de Investigación Educativa, 
1(2), 43–56. https://portalrevistas.unipe.edu.ar/index.php/raie/article/
view/38

Valladares, L. (2023). La Escuela Agroecológica Chinampera: Fondos de identidad 
y comunalidad en las experiencias pedagógicas narradas por sus estudiantes. 
Revista Latinoamericana de Estudios Educativos, 53(3), 253–281. https://doi.
org/10.48102/rlee.2023.53.3.578

Recepción: 2025-06-07. ▪ Aceptación: 2025-06-09. 

http://www.ichtj.waw.pl/ichtj/nukleon/back/full/vol50_2005/v50s3p05f.pdf
http://www.ichtj.waw.pl/ichtj/nukleon/back/full/vol50_2005/v50s3p05f.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/552/55218731008.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/552/55218731008.pdf
https://www.culturayrs.unam.mx/index.php/CRS/article/view/391
https://www.culturayrs.unam.mx/index.php/CRS/article/view/391
https://doi.org/10.1007/s11191-021-00205-2
https://portalrevistas.unipe.edu.ar/index.php/raie/article/view/38
https://portalrevistas.unipe.edu.ar/index.php/raie/article/view/38
https://doi.org/10.48102/rlee.2023.53.3.578
https://doi.org/10.48102/rlee.2023.53.3.578

