
Revista Electrónica de Psicología Iztacala  _______________________________  74

 

 

Universidad Nacional Autónoma de México  
Facultad de Estudios Superiores Iztacala  

Revista Electrónica de Psicología Iztacala  
Vol. 12 No. 2 

Junio de 2009 

SER CUERPO 
ENCARNACION Y (SENTIDO DE) EXISTENCIA 

Víctor Manuel Alvarado García1

 
RESUMEN 

 
En este escrito se cuestiona el lugar de la corporalidad en el 
mundo actual y su importancia en la creación del sentido de 
existencia. Se parte de la necesidad de concebir la 
corporalidad como una elaboración histórica y también como 
elemento constitutivo de la experiencia  de vivir. El 
planteamiento lleva a considerar la significación social de esta 
cuestión, en que se mezclan imperativos del mundo 
contemporáneo con una experiencia de intimidad urgente y 
exhibicionista propia del tiempo presente.  
Palabras clave: existencia, experiencia, intimidad, sentido, 
significación. 
 

ABSTRACT 

In this writing the place of the corporeal condition questions in 
the current world and his importance in the creation of the 
sense of existence. It’s splits of the need to conceive the 
corporeal as a historical elaboration and also as constitutive 
element of the experience of living. The approach leads to 
considering the social significance of this question, in which 
there are mixed imperatives of the contemporary world by an 
experience of urgent intimacy and proper exhibitionist of the 
present time. 
Key Words: existence, experience, private life, heartfelt, 
meaning 

                                                            
1 Profesor asignatura del área de Psicología Social Teórica Aplicada de la Facultad de Estudios 
Superiores Iztacala, UNAM; E-mail: vag10@hotmail.com  

_____________________________________________www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin 

 

mailto:vag10@hotmail.com


Revista Electrónica de Psicología Iztacala  _______________________________  75

 

1. Una delimitación inicial 
Una de las interrogantes que, a mi entender, nunca tendrán esclarecimiento 

definitivo para el entendimiento humano, es el lugar que tiene la corporalidad en la 

configuración de la vida y su sentido. Si somos originalmente cuerpo y nuestro ser 

deviene social siempre, es decir, implicado en su continua constitución con un 

mundo de entramados relacionales de fuerte contenido simbólico que nos hace 

significar la existencia, podríamos aceptar que el cuerpo es plena socialidad 

colmada de significación; lugar, mediación indiscutible y productor sin igual, de 

significaciones. Pura elaboración dialógica. 

Sin embargo, quedarse en ese terreno de generalidad, si bien permite 

aproximarse a la comprensión de la experiencia de vida y el lugar de la 

corporalidad en ella, no posibilita sin más el entendimiento de las experiencias 

concretas relacionadas con todo ello; tan sólo abre líneas de acercamiento. 

Entendiendo a la existencia como experiencia histórica, en lo individual y lo 

colectivo, resulta necesario acercarse constantemente a los contenidos 

específicos que en cada momento adquiere respecto de la elaboración de la 

existencia y, en la cuestión que nos ocupa, con relación a nuestra condición 

corpórea inevitablemente. Sin embargo, es una tarea compleja –aunque 

fundamental– aprehender los alcances significativos de algo que está siendo y, 

habrá que reconocerlo, siempre será un esfuerzo inacabado e insuficiente, entre 

otras cosas porque en buena medida mucho de lo que algo llega a ser en cuanto a 

su significación social está vinculado a sus desenlaces. 

El mundo contemporáneo nos hace presenciar a cada momento, diferentes 

giros en las condiciones en que se asume cotidianamente la existencia y la 

manera en que ello adquiere vida en las relaciones específicas que tienen lugar en 

los entornos inmediatos de las personas (Sibila, 2008, p. 10-11)  Diversas 

transformaciones están teniendo lugar en la configuración de las relaciones 

cotidianas, y muchos de estos cambios están enlazados con las innovaciones 

tecnológicas que no cesan. Pero también es posible considerar que muchas de las 

_____________________________________________www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin 

 



Revista Electrónica de Psicología Iztacala  _______________________________  76

variaciones sociales que van teniendo lugar se suceden en estrecha asociación 

con la consolidación de nuevas formas de relación social con los otros y con uno 

mismo, que por supuesto se funden con cambios en las formas y contenidos de la 

subjetivación de la existencia. 

Uno de los sitios en que las mudanzas existenciales ha decantado con 

vivencias peculiares es en la dimensión corporal. Si bien es posible considerar que 

el cuerpo históricamente ha sido lugar de consolidación y expresión de la vida 

social (personal y colectiva) también es cierto que, como cuestión histórica, en 

cada momento ha adquirido rasgos característicos que contienen específicos 

sentidos de existencia. 

La actualidad reinante pone ante nuestros ojos diferentes rasgos en las 

maneras de consolidar la experiencia de vida y, con ello, deja ver un tránsito hacia 

diversas formas de existencia que acaso aún no sabemos bien a bien a qué tipo 

de realidad y convivencia nos llevan. Paula Sibilia (2008) nos sugiere que, a 

diferencia del tiempo en que Nietzsche reivindicaba la voluntad de ser y el poder 

de ser lo que se es,  

 
En una atmósfera como la contemporánea, que estimula la hipertrofia del 
yo hasta el paroxismo, que enaltece y premia el deseo de ‘ser distinto’ y 
‘querer siempre más’, son otros los desvaríos que nos hechizan. Otros son 
nuestros pesares porque también son otros nuestros deleites, otras las 
presiones que se descargan cotidianamente sobre nuestros cuerpos, y 
otras las potencias –e impotencias– que cultivamos. 
 

De diversos modos, este paroxismo nos ha llevado a una condición social en 

que la intimidad se ha vuelto un show; formas de exhibición social, principalmente 

en las opciones que brinda la web, en que la exposición de nuestra intimidad 

parece jugar un papel fundamental en la consolidación del sentido de la existencia. 

El tiempo presente también nos ha hecho tener la percepción de que al fin y 

al cabo todo es controlable, manejable. Que técnicamente no tiene por qué haber 

límites para el manejo de la existencia y que pueden estar a nuestro alcance los 

medios necesarios para nuestra propia transformación. Los tiempos que corren 

nos muestran en particular que los alcances de la humanidad en lo tocante al 

_____________________________________________www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin 

 



Revista Electrónica de Psicología Iztacala  _______________________________  77

manejo corporal son sorprendentes e inéditos, como en muchas otras áreas. Las 

posibilidades concretas de incidir en la condición corporal se incrementan 

incuestionablemente y, poco a poco, se extiende en la población la percepción de 

lo corporal como un terreno manejable, así como –aunque esto más lentamente– 

el acceso efectivo a esta posibilidad. Es posible considerar que el cuerpo es otro 

escenario de consolidación y exhibición de la intimidad que nos constituye y da 

contenido al sentido de la existencia, de nuestra existencia.2

La vuelta al cuerpo como territorio en el que se hace patente un modo de 

vivir, los fundamentos del existir así, es cada vez más clara. Incidir en el propio 

cuerpo, encarnar los modos de ser y estar, parecen hoy prioridades de la vida, y 

esta encarnación de la existencia va desde tatuarse hasta modificar partes del 

cuerpo, pasando por la compulsiva obsesión de ‘ponerse en forma’. ¿Qué puede 

significar la vuelta de mirada al cuerpo en el presente y lo por venir situados en la 

comprensión del sentido de la vida? Aproximarse a una posible respuesta a esta 

cuestión requiere adentrarse en distintos niveles en que la vida va siendo. En los 

apartados siguientes abordaré esta cuestión. 

 

2. HACIA UNA ELABORACION POSIBLE DE SIGNIFICACIÓN SOCIAL 
Nos dice Mercedes Garzón (2002, p. 58-59) “Si el cuerpo, como el 

inconsciente, habla, debemos amarlo y escucharlo”; atender su expresividad. Sin 

embargo, esa tarea resulta compleja cuando venimos de una historia de 

minimización de lo corporal, entendido tradicionalmente, las más de las veces, 

como un lugar de escenificación de la vida, pero no la vida misma.  Es posible 

considerar que esa tradición hoy toma formas sumamente narcisas, cuando la 

época actual nos introduce en la búsqueda de la conquista del cuerpo como 

_____________________________________________www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin 

                                                            
2 Paula Sibilia (2008, p. 31) nos sugiere que “Tanto la exhibición de la de la intimidad como la 
espectacularización  de la personalidad, esos dos fenómenos que hoy proliferan como los dos 
lados de una misma moneda, denotan cierto desplazamiento de los ejes alrededor de los cuales se 
construían las subjetividades modernas. Se nota un abandono de aquel locus interior hacia una 
gradual exteriorización del yo.” No obstante eso, es discutible si la exteriorización sea 
sencillamente un traslado del locus o supone una transformación de la ‘vida interior’¡  

 



Revista Electrónica de Psicología Iztacala  _______________________________  78

expresión de la urgencia de individualidad como fenómeno extendido.  La misma 

Mercedes Garzón (2002, p. 58-59) plantea que hoy “La psicologización del cuerpo 

implica la conquista de la subjetividad del cuerpo por medio de las técnicas 

contemporáneas de expresión, de concentración y relajación (aeróbics, jogging, 

bioenergética…)”. El interés febril contemporáneo por el cuerpo no es espontáneo 

ni libre, nos dice, más bien responde “a imperativos sociales como la forma, la 

línea, el orgasmo…”.  El cuerpo hoy tiene que normalizarse como signo de 

autenticidad y preocupación de sí, de cuidado de sí, de expresividad del sí. Parece 

una trampa. Preocupados por el cuerpo como lugar de expresión por excelencia 

del sí, de lo que tengo de ser y lo que se tiene que ser, además de constituirse 

como una forma, como un territorio potencial de desvinculación social, es una 

manera de control social. En efecto, al parecer esta vuelta de mirada al cuerpo y 

su importancia para la consolidación de una originalidad individual, que puede 

presentarse como el cultivo del sí emanado de la sensata y libre elección del ser 

autónomo, resulta ser un elemento del mercadeo de la singularidad y un especio 

de abandono de otras cuestiones de trascendencia social. Parece convertirse en 

una especie de mecanismo de aislamiento, el santuario de un ser ensimismado, 

despreocupado del mundo de lo común. 

De esta manera, es necesario acercarnos en la dimensión que trasciende la 

pura individualidad de las personas, a intentar comprender, inicialmente 

problematizándolo, el significado de la vuelta al cuerpo como fenómeno colectivo y 

epocal. 

Mercedes Garzón nos lleva a considerar que insertada en las `lógicas’ 

actuales de manejo político-social del mundo, donde se priorizan las elaboraciones 

técnicas, los controles y el mercadeo de todo aquello que tenga que ver con la 

resolución cotidiana de la existencia, este nuevo status que ocupa la corporalidad 

en la constitución de las personas y su singularidad tiene tintes claros de control 

_____________________________________________www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin 

 



Revista Electrónica de Psicología Iztacala  _______________________________  79

social, con cierta independencia de lo que las mismas personas consideren en su 

intimidad al respecto.3

En este terreno la dimensión del mercadeo, donde se tiene la intención de 

volver mercancía todo, lo corporal ha adquirido un lugar muy importante, que ya 

nos indica potencialmente una preocupación importante de la personas por la 

corporalidad que les instaura. 

Zygmunt Bauman (2005) centra este asunto de manera muy precisa. Para él, 

la incorporación actual de las cosas del cuerpo en el mundo del consumo, en la 

lógica del mercadeo, requiere estar alerta en sus implicaciones pues, por una 

parte, la posibilidad –así sea ilusoria– de que hoy más que nunca se tiene la 

posibilidad de incidir en el manejo del cuerpo propio (y ajeno por supuesto) viene 

entreverada con la idea de que tal posibilidad, al llevarla a cabo, es una 

manifestación de mayor libertad y autenticidad. Giddens (1996)4 digamos de paso, 

sugiere algo semejante en el terreno de la sexualidad, en especial para la mujer, 

pues para ella –plantea– hacer sexualmente con su cuerpo lo que le parezca, 

emerge como una señal de emancipación posible del lugar que tradicionalmente 

se le ha asignado y que toma forma particular en el ejercicio de la sexualidad. 

Pero vale la pena cuestionarse si en efecto, cuando podemos incidir 

activamente en nuestro cuerpo, transformándolo a gusto nuestro, lo que ahí se 

expresa es la consolidación de una mayor libertad y es un paso al establecimiento 

de la autenticidad como posibilidad generalizada. Bauman lo pone en duda, 

apelando a los poderes del mercado para propiciar ilusiones contenidas en el 

_____________________________________________www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin 

                                                            
3 La misma Mercedes Garzón nos dice que hoy: “…la vida cotidiana, el modo de vida, la 
sexualidad, hasta hace poco encerradas en costumbres tradicionales y disciplinas autoritarias, 
reclaman ahora al individuo ‘liberado’, hedonista, auténtico y espontáneo. Sin duda esta operación 
lleva a una atomización de lo social; sin embargo, socialización y dessocialización se identifican. Al 
final del desierto social se levanta el individuo soberano, libre, prudente administrador de su vida… 
Al volante, cada uno se abrocha su propio cinturón de seguridad. 
Como fase de la socialización, este proceso de personalización es un ‘nuevo’ tipo de control social, 
aparentemente liberado de los procesos de masificación-reificación-represión (Garzón, 2002, p. 56-
57)  
4 Señala el autor respecto de los cambios sociales en marcha desde finales del siglo pasado “La 
sexualidad sirve como metáfora de estos cambios y es el foco de su expresión, particularmente en 
lo que concierne al proyecto reflexivo del ego”, (p 164). 

 



Revista Electrónica de Psicología Iztacala  _______________________________  80

consumo. Al respecto, asocia interrogativamente esta preocupación por el 

consumo dirigido a mejoras corporales a un proceso de subjetivación social en el 

que se nos ha inculcado el deber inquebrantable e inalienable por el control de 

nuestro cuerpo, no nada más como una necesidad individual sino también como 

un deber social.  

Si duda, entre todo ello, emerge con fuerza una actividad importante en los 

tiempos que corren dirigida a la incidencia corporal y esto viene aparejado con dos 

procesos característicos de esta época. Uno tiene que ver con la instalación en la 

subjetividad de que el cambio constante no es sólo imparable, sino que es 

deseable. Otro se vincula con la necesidad de aprender a vivir en la inseguridad y 

en la inconformidad ante el cambio y también ante lo establecido. Acaso dentro de 

todo esto, las acciones sobre el cuerpo al mismo tiempo que devienen control 

social muestran mutaciones importantes en la relación de la persona consigo 

misma, que encuentran una expresividad fundamental en la transformación 

corporal, mezcla de inseguridad identitaria y de búsqueda de autenticidad íntima. 

Y todo ello como proceso que trasciende las individualidades y nos enfrenta a una 

nueva condición del cuerpo en la creación del sentido de la existencia.  

 Y el cuerpo, y la preocupación por él, dejan ver un cierto nivel de ansiedad 

ante la urgencia de llegar a ser lo que se tiene que ser. Por supuesto, el mercado 

no pierde oportunidad de transformar las condiciones de existencia en fuente de 

ganancia, convertir el avance en la materia en mercancías deseables. Así, 

experiencia íntimas y requerimientos sociales que se expresan en la relación 

social en, por y para el cuerpo, hoy se transforman en consumo constante. 

Bauman nos sugiere considerarlo así:  
 

Al pasar el realce de las sensaciones corporales –la placidez, los placeres y 
los gozos fisiológicos– a ocupar el lugar central de la política de la vida 
como finalidad última de ésta, el cuerpo alcanza una posición única que no 
tiene parangón con ninguno de los roles asignados a ninguna otra entidad 
del Lebenswelt (2005, p. 123) 
 

Podemos considerar entonces, que el cuerpo sigue siendo una entidad 

altamente regulada que se busca sea normalizado; pensemos como en nuestro 
_____________________________________________www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin 

 



Revista Electrónica de Psicología Iztacala  _______________________________  81

país, que no es ninguna excepción mundial; se norma el tamaño de la cintura 

según se sea hombre o mujer, la cantidad de grasa que ha de tener, la cantidad 

de líquido que se ha de consumir, el ritmo de actividad física mínima a la que se 

ha de someter. Sin embargo, el traslado de esa responsabilidad al individuo en su 

cotidianidad, como parte de las políticas del Estado contemporáneo, y el arraigo 

de la idea del derecho a ser lo que uno quiera, hacen una mezcla que trasciende 

la pura interpretación del control social y nos adentra en la elaboración subjetiva 

de la entidad corporal. Hoy en la subjetividad social se percibe el control sobre el 

cuerpo no sólo como control social, acaso también y principalmente se entiende 

como potencial acto de libertad y de expresión de autenticidad ¿a dónde nos 

llevará esto? 

No obstante todo lo que se ha dicho hasta aquí, queda sin abordar otra 

cuestión fundamental en el entendimiento de lo que es la corporalidad en la 

constitución de la experiencia de la vida, en la percepción de la existencia. Me 

refiero a la experiencia propia de la existencia desde el cuerpo mismo, su vínculo 

con los entendimientos, las emociones y las creaciones de sentido que hacen que 

la vida propia valga o no la pena vivirla de cierta manera. 

 

2. El cuerpo como constitución y expresión de intimidad 
Pero el cuerpo habla y se expresa en efecto; ¿cómo saber de esas 

expresiones y lenguajes?, ¿cómo saber de tal manera que ello nos desate de las 

psicologizaciones y a la vez nos desprenda de las sutiles y terriblemente eficaces 

técnicas de control social contemporáneas? 

Ser cuerpo, no poseer un cuerpo, no vivir con un cuerpo, resulta ser una 

tarea que hoy por hoy interpela muchas de las certezas que el mundo occidental 

en sus versiones religiosas y científicas nos han impuesto (de suponer que entre 

estos ámbitos hay diferencias fundamentales, cuestión que hoy puede ser muy 

discutible). 

¿Será que el amor y el odio son de una subjetividad tan material que están 

en el cuerpo, que de ahí son pues el cuerpo más que materialidad es significación 

encarnada? El sentido de existencia no es posible sin encarnación y nunca puede 
_____________________________________________www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin 

 



Revista Electrónica de Psicología Iztacala  _______________________________  82

reducirse a experiencias colectivas, por importantes e intensas que éstas se nos 

aparezcan. 

Dotar de trascendencia a la vida, a nuestra vida en específico, es –para mí– 

sin duda un proceso pleno de creatividad y fundamentado en la dialogía; una 

elaboración histórica que sucede en el encuentro con los demás. El sentido hay 

que crearlo a partir de las relaciones que establecemos con el mundo de la vida, 

en especial con aquellos otros que habitan ese mundo significativamente; pero 

además no es algo que se produzca de una vez y para siempre. El sentido de la 

existencia es algo que siempre está sucediéndose. Muchos de los referentes 

fundamentales de la –mí– experiencia de la vida son de base plenamente 

corporal, de significación corporal. Aquí, allí, alto, bajo, suave, duro, agradable, 

aromático, apestoso, son elementos de experiencia fundamentados en un cuerpo 

que anudado a ‘herramientas’ socio-culturales van haciendo posible mi colocación 

en el mundo y una experiencia de lo que ‘siento’ ante ese mundo. 

Si aceptamos que el cuerpo es constitutivo del ser así que configuramos, 

pero además que el cuerpo dice cosas, es expresión de una experiencia, resulta 

trascendental para la elaboración siempre en marcha del sentido de la existencia 

‘saber’ de la experiencia en su dimensión corporal, pero ¿en este mundo que se 

vive estamos preparados para esa tarea? 

Al principio de este apartado señalé que el cuerpo habla y ello sucede 

porque es significación encarnada que se manifiesta, se expresa. No obstante, 

eso no indica que la expresión corporal de lo que resulta ser la experiencia que se 

vive tenga un lenguaje accesible a las formas comunes de expresión – 

apalabradas regularmente– en nuestras sociedades. Es posible considerar que el 

cuerpo no se expresa en palabras; que muchas de las manifestaciones de 

experiencia del y desde el cuerpo, no sólo contradigan lo que se dice 

discursivamente, sino que muchas de ellas sean inefables e imperceptibles en 

principio. 

De cualquier manera, considero que las manifestaciones corporales de la 

experiencia de la vida tienden a exteriorizarse siempre. Constantemente nos 

llevan a situarnos en el entorno de cierto modo. Cualquier emoción y la 
_____________________________________________www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin 

 



Revista Electrónica de Psicología Iztacala  _______________________________  83

significación que se entrelaza con ella nos hacen situarnos exteriormente. En este 

terreno, es posible considerar que la experiencia corporal es siempre evidencia de 

nuestra experiencia y un modo particular de hacernos y hacerle patente a otros 

nuestra condición existencial. 

Sin embargo, esta experiencia intima que se exterioriza, que se hace 

evidencia, no se desprende nunca de los imperativos que el mundo en que se vive 

nos va planteando mediante los arreglos sociales en que participamos y, más 

veces de las que quisiera, nos tienen sometidos. 

¿Cómo se elabora la encarnación del ser así en un mundo que nos plantea 

como imperativos el estar en constante cambio; de ser ‘originales y auténticos’; en 

el que la intimidad es espectáculo que nos hace presentes a los demás con 

nuestra ordinariedad;  del consumo como medio sin igual para ‘hacernos de lo 

necesario’? 

Dos asuntos he abierto en este apartado que tienen que ver con la 

interrogante planteada. Uno tiene que ver con la posibilidad de entender el 

‘lenguaje’ del cuerpo que es parte constitutiva de la vida. Otro tiene que ver con la 

relación entre la experiencia intima de base corporal y los imperativos del tiempo 

que se vive socialmente. 

Respecto de esto último, creo que resulta imprescindible explorar 

comprensivamente la relación entre la experiencia intima, de base subjetiva e 

inevitable arraigo corporal, respecto del ser así que las personas, y las urgencias 

de su expresividad, buscan dotar de exterioridad y la explosión de la intimidad 

como espectáculo y su conversión en mercancía propias del mundo 

contemporáneo. Además, un terreno por andar respecto de esta relación, es el 

grado de subversión de las tradiciones sociales respecto del lugar del cuerpo en la 

experiencia de existir  que, potencialmente por lo menos, contienen las actuales y 

acaso inéditas maneras de situar el cuerpo en la experiencia integral de vivir hoy. 

La intimidad como espectáculo, es un fenómeno que tiene que ver con la 

explosión de lo que Sibilia llama la democracia digital (2008) y que pone ante 

nosotros una cada vez más extendida creación de páginas personales en la red 

donde se exponen, se exhiben, las ordinariedades y las imágenes personales más 
_____________________________________________www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin 

 



Revista Electrónica de Psicología Iztacala  _______________________________  84

cotidianas, que puede entenderse como una ‘repentina exaltación de lo banal’. 

Pero esta instalación en la red de este espectáculo, quizá sólo es una muestra de 

algo que ya estaba en marcha y que las nuevas posibilidades tecnológicas nos 

ponen frente a la cara de una manera desnuda, la prioridad de lo íntimo en la 

consolidación del sentido de la existencia en sentido contrario a lo que los años 

anteriores nos planteaban como definición del ser así: el cumplimiento del rol 

función correspondiente. El mundo del consumo nos exige que ‘libremente’ nos 

constituyamos en alguien con sentido a través de lo que consumimos. En ambos 

casos, el cuerpo moderno, el de la intimidad y el del consumo, es dimensión en la 

experiencia contemporánea de ‘saberse vivo’. Sin embargo la experiencia corporal 

no puede reducirse a estos procesos. 

Cuando experimentamos la vida, sea cual sea esa experiencia, resulta 

impensable realizarlo sin cuerpo. Aunque eso no quiere decir que comprendamos 

con claridad la participación y la expresión corporal, ni siquiera que la percibamos 

cabalmente. Pero no hay ser así sin complicidad corporal 

Andar por la hierba tomado de la mano de alguien –de tu mano–, sentir la 

tibieza que resulta del contacto; disfrutar del crujir de las hojas tan auditiva y 

sensualmente, contiene sentido de vida totalmente corporal porque es totalmente 

subjetivo, significativo en y a partir de los mismos cinco sentidos que 

empíricamente (me) conectan al mundo de la existencia. ‘Sentir’ que el corazón se 

agita ante la miseria que se vive; que se suda frío cuando aparecen los ‘malos’ en 

la vida de uno; derramar algunas lágrimas por la desdicha de otros, son evidencias 

de un ser así desde la pura intimidad.  Pero no sólo eso. Andar de tu mano, sudar 

frío ante los malos que aparecen, el agitarse del corazón, vienen aparejados de 

tonos musculares, de ritmos de respiración, de cierto fluir de sangre: de toda una 

experiencia de vivir conmovedoramente corporal. ¿Qué pasa con eso en la 

continuidad de la vida?, ¿qué hacemos con ello en la inmediatez de los 

acontecimientos?, ¿cómo se vuelve elemento constitutivo del sentido de la vida? 

Incluir los entendimientos que el cuerpo genera inefablemente; advertir las 

señales que desde él nos advierten de rumbos que toma nuestra existencia; 

sabernos originalmente corporeidad, me parece sigue siendo una asignatura 
_____________________________________________www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin 

 



Revista Electrónica de Psicología Iztacala  _______________________________  85

pendiente en este mundo de transformación incesante. Si bien he señalado que 

hoy el estatuto del cuerpo es inigualable con el de otras épocas, y que está 

tomando un lugar prioritario en la experiencia del vivir, considero que aún nos 

hace falta generar maneras de vivir nuestra corporeidad plenamente, que a mi 

entender supone crear una nueva relación con esa dimensión corporal que nos 

constituye y que hoy, ante nuestras urgencias de identidad y autenticidad, lo han 

convertido en motivo de mercadeo y control ante nuestro desconocimiento del 

cuerpo como encarnación del proceso creador del sentido de existencia 

Hoy, también respecto del cuerpo y la creación del sentido de la vida, como 

planteaba Walter Benjamin recordado por Paula Sibilia, resulta impostergable 

dirigirse “al contemporáneo desnudo, acostado como un recién nacido en los 

pañales sucios de nuestra época” (2008, p. 314).  
 

Referencias bibliográficas 

Bauman Z. (2004) La sociedad sitiada. Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica.  

--------------- (2005) Vida Líquida. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica.  
 
Sibila P. (2008) La intimidad como espectáculo. Buenos Aires: Fondo de Cultura 

Económica. 
 
Garzón B. M. (2002) Romper con los dioses. México: Editorial Torres Asociados. 
 
Giddens A. (1996) La transformación de la intimidad. Madrid: Cátedra. 

_____________________________________________www.iztacala.unam.mx/carreras/psicologia/psiclin 

 


