Estudios
Politicos

6 6 ARTICULO

La teologia politica de Tomas de Aquino
(a 800 arios de su nacimiento)

The political theology of Thomas Aquinas
(800 years after his birth)

Guillermo José Manon Garibay*

Recibido: 29 de mayo, 2025. Aceptado: 10 de julio de 2025.

Resumen.

Palabras clave:

Abstract.

Hace 800 afios, nacié Tomas de Aquino, santo (1323), doctor de la iglesia y principal teélogo
del catolicismo, segtn la enciclica Aeternis patris. Hoy dia a nadie puede dejar de sorprender
que las ideas medievales del Aquinate resurgiesen en tiempos en los que se propagaba el
evolucionismo de Darwin, la fisica moderna anticreacionista de Jean-Baptiste Lamarck y la
psicologia experimental alemana de Wilhelm Wundt. Si bien su ontologia y teoria del conoci-
miento son en este siglo XXI (y ya en el siglo XIX) obsoletas, sus ideas politicas no. En su tiempo
representd los anhelos politicos papales por una preminencia politica y cultural del cristianis-
mo, y ahora, en el siglo XXI, representa las ambiciones del poder imperial absoluto de paises
y gobernantes.

filosofia politica, Edad Media, Estado, ontologia, gobierno.

800 years ago, Thomas Aquinas was born, saint (1323), doctor of the church and principal
theologian of Catholicism, according to the encyclical Aeternis Patris. Nowadays, it is surpris-
ing that the medieval ideas of Aquinas resurfaced at a time when Darwin’s evolutionism, the
modern anti-creationist physics of Jean-Baptiste Lamarck, and the experimental psychology of

Doctor en Filosofia por la Universidad de Rostock, Alemania. Maestro en Filosofia por la Universidad Alexander Von
Humboldt de Berlin, Alemania. Investigador Titular de Tiempo Completo en el Instituto de Investigaciones Juridicas,
UNAM. Miembro del Sistema Nacional de Investigadores: Nivel I. Lineas de investigacién: Bioética, filosofia y objecion

de conciencia.

D.R.©2025.Universidad Nacional Autonomade México, Facultad de CienciasPoliticasySociales,CentrodeEstudios
20 Politicos. Estudios Politicos nim. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 20-34, Ciudad de México, ISSN: 0185-1616




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

Wilhelm Wundt were spreading. While his ontology and theory of knowledge are obsolete
in this 21st century (and already in the 19th century), his political ideas are not. In his time,
he represented the papal political aspirations for a political and cultural preeminence of
Christianity, and now, in the 21st century, he represents the ambitions of certain countries
and rulers for absolute imperial power.

Keywords: political philosophy, Middle Ages, State, ontology, government.

INTRODUCCION

En 1225, hace 800 afos, naci6 Tomas de Aquino, santo (1323), doctor de la iglesia y principal
te6logo del catolicismo, segln la proclamacion de Leon Xl (1810-1903) en la enciclica Aeternis
patris, quien en 1879 encumbré su filosofia a nivel de pensamiento oficial del cristianismo catélico'.

Hoy dia, a 800 afios de su nacimiento, a nadie puede dejar de sorprender que las ideas medieva-
les del Aquinate resurgiesen por orden papal en tiempos en los que se propagaba el evolucionismo
de Darwin, que empanaba la creacién del hombre a imagen y semejanza divina, la fisica moderna
anticreacionista de Jean-Baptiste Lamarck y la psicologia experimental alemana de Wilhelm Wundt,
opuesta a la concepcion religiosa del alma. Si bien su ontologia y teoria del conocimiento son en
este siglo XXI (y ya en el siglo XIX) obsoletas, sus ideas politicas no. En su tiempo represent6 los
anhelos politicos papales por una preminencia politica y cultural del cristianismo, y ahora, en el
siglo XXI, representa las ambiciones del poder imperial absoluto (politico y cultural) de paises y
gobernantes como los de Estados Unidos de Norteamérica y su presidente D. Trump.

Solamente en ese aspecto reside la importancia y actualidad del pensamiento medieval de
Tomas de Aquino y, por eso mismo, en este escrito me concentraré en su obra Sobre el Reino (De
Regno o Regimine Principum ad Regem Cypri) que escribié entre 1265-67 vy dirigi6 al rey Hugo Il
de Chipre. Primero, aludiré al contexto histérico-politico de la iglesia de Roma, mismo contexto
que posibilité el surgimiento de la monarquia pontificia en los siglos Xl 'y XlIl y el desarrollo de las
ideas teoldgicas politicas de Tomds de Aquino. Después, continuaré con el analisis del texto y sus
argumentos.

PRIMERA PARTE: CONTEXTO HISTORICO
I.1. Imperio e Iglesia

A partir del mismo siglo Ill e. c., los cambios en la religion cristiana transitaron de la persecucion,
al reconocimiento y posterior declaracion de religion oficial del imperio; entonces, de sufrir la
intolerancia religiosa a ejercerla, hasta el nacimiento del Estado moderno neutral y laico. Desde
el siglo IV e. c., se gestd el maridaje entre el poder politico y el religioso (cf. edictos de Milan y
Tesalénica) dando lugar, como nunca antes, a un orden teolégico-politico.

' En su enciclica Aeternis patris (1879), Ledn XllI revindica a Tomdas de Aquino como principe de los tedlogos vy fil6-
sofos cristianos y patrén de las universidades y colegios catélicos del mundo.

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34 21




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

Los medievalistas® coinciden en que hay dos factores decisivos para la formacién de la Edad
Media: el imperio romano y la iglesia. La caracteristica comin a ambos fue su aspiracién a uni-
versalidad y que, a partir del siglo IV, ambos se transformaron radicalmente, aunque en relacién
inversa: por el lado del imperio, decadencia; por el lado de la iglesia, ascendencia.

Primero; el imperio romano, que a partir de la era cristiana gozaba de gran tranquilidad y
estabilidad, abarcaba todo el mundo mediterrdneo y albergaba dentro de él no sélo la herencia
cultural griega, sino la cultura de Egipto, Persia y Judea. La universalidad de la cultura grecorromana
devenia no sélo de su extension geogréfica sino también de su pretension, ya que consideraba que
el mundo conocido y conquistado por el imperio equivalia al mundo civilizado.

Para el historiador Reinhold Kaiser’, el siglo 11l represent6 el principio de su decadencia debido
a las epidemias continuas, guerras civiles e invasiones bdrbaras. Incluso la misma ciudad de Roma,
inviolada desde 330 a. e. c., se vio amenazada por las hordas barbaras. El mediterraneo volvi6 a
ser presa de los piratas desde 67 a. e. c., y en el siglo Ill e. c. gobernaron 26 emperadores en 50
afos. El imperio romano continu6 con vida gracias a las profundas reformas que emprendieron
Diocleciano (284-305) y Constantino (306-357). La principal consistié en la eliminacién del resto
de republicanismo sustituyéndolo por una monarquia absoluta, a semejanza de las existentes en
Medio Oriente. Esto quiere decir que se regian por un Estado centralizado, burocratico y oneroso,
que pretendia anular la libertad de las provincias en favor de la estabilidad del imperio. Asi mismo
se dilat6 el culto a la figura del emperador, a la manera de las dictaduras orientales, por lo que
Diocleciano tom6 la diadema y las vestiduras lujosas y el elaborado ceremonial cortesano del
dios-rey oriental.

Por otro lado, a partir de los siglos IlI-1V e. c., los cambios en la religién cristiana transitaron de
la persecucién al reconocimiento (edicto de Milan 313), y arribar un poco mas tarde a la declaracién
de religién oficial (edicto de Tesal6nica 380). Curiosamente, el emperador Diocleciano persiguio
a los cristianos por oponerse al culto al emperador y amenazar la unidad imperial. Como la per-
secucion fracasé y no eliminé el movimiento mesidnico judio, el emperador Constantino triunfé
con su politica de tolerancia. De esta forma, el cristianismo pas6 de ser una secta clandestina a
convertirse en la religion de Estado, que reconocia al emperador como méximo poder sobre la
tierra (cesaropapismo).

Ciertamente, el nuevo culto mistérico —advierte R. Kaiser- comenz6 a ser victima de sus propias
divisiones y problemas doctrinales, lo que hacia dificil fundar en él la unidad del imperio. No
obstante, no impidié que los destinos del imperio y los de la iglesia cristiana se entreveraran,
al grado que Teodosio el Grande en 380 e. c. proscribiera todo otro culto distinto al cristiano y
comenzara con esto la historia de intolerancia del cristianismo. Teodosio fue el dltimo emperador
que domind sobre todos los territorios del imperio, sus hijos se dividieron la herencia paterna en
imperio de Occidente y de Oriente. Y si bien a finales del siglo V el legado romano era visible en

2 ). Le Goff, G. Duby, H. Pirenne, grandes medievalistas del siglo XX, coinciden en la manera como naci6 la Edad Me-
dia. En este breve repaso histdrico se tendra presente, sobre todo, los estudios de Reinhold Kaiser y Jacques Le Goff
sobre los origenes de la Edad Media, la Alta Edad Media y las relaciones iglesia-Estado en los siglos XI-XIII. Ver: Kaiser,
Reinhold, Die Mittelmeerwelt und Europa in Spdtantike und Frithmittelalter. Vol. 3: Vom Iperium Romanun zu den
regna barbarorum (circa 300-700). Neue Fischer Weltgeschichte. Frankfurt am Main 2014, 656 pp. Y Le Goff, Jacques,
Fischer Weltgeschichte. Vol. 11: Das Hochmittelalter. Fischer Taschenbuch Verlag. Frankfurt am Main 1991, 350 pp.

3 Kaiser, Reinhold, Die Mittelmeerwelt und Europa in Spatantike und Frithmittelalter. Vol. 3: Vom Iperium Romanun
zu den regna barbarorum (circa 300-700). Neue Fischer Weltgeschichte. Frankfurt am Main 2014, p. 165 y ss.

22 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

todo el mediterraneo, sus estructuras politicas ya habian dejado de operar y sus provincias estaban
gobernadas por hordas de invasores germanicos (como ostrogodo, visigodos, vandalos, burgundios,
suevos, anglosajones, francos, etc.).

I.2. La cultura y la iglesia

En 479, el barbaro germano Odoacro depuso al Gltimo emperador romano y goberné a los romanos
en calidad de representante en Occidente del emperador de Constantinopla. Hubo, ciertamente,
un intento de reconquistar los territorios del imperio romano (i. e., Africa del norte, las islas del
mediterraneo, Espana, Francia, Italia) en el siglo VI por Justiniano | (527-565), sin embargo, —sefala
R. Kaiser- el resultado fue pirrico: 20 afios de guerra continua y el dominio fugaz de esos territorios.

A la muerte de Justiniano, los lombardos invadieron los territorios de Italia fragmentando nue-
vamente al imperio y, sobre todo, la peninsula itdlica, que no volvié a conocer la unidad territorial
hasta mediados del siglo XIX, con el movimiento Risorgimento de Giuseppe Mazzini y Garibaldi.

Justiniano dejo a sus sucesores la obligacion de defender el ala oriental del imperio, Constanti-
nopla, de sus agresores persas en el Este y de los dvaros en los Balcanes. Pero, para ese entonces,
ya estaba presente el cabecilla drabe responsable de la nueva fe en Ala, Mahoma (570-632), quien
en pocos anos arrollarian a persas y bizantinos. Los musulmanes se apoderaron de los antiguos
territorios bizantinos, como Irak, Palestina, Egipto y, en el lapso de un siglo, se aduefaron del
norte de Africa hasta la peninsula Ibérica. En Asia llegaron hasta la India, y en el Medio Oriente
atacaron exitosamente a Constantinopla. Debido a su expansion por territorios otrora dominados
por Roma, los musulmanes absorbieron la cultura grecorromana, convirtiéndose durante la Edad
Media europea en sus legatarios mas significativos*.

El reducto de cultura helenistica, Bizancio, sufrié los ataques de otomanos y mongoles. Estos
dltimos, si bien terminaron abrazando el islam, no pudieron hacerlo con la compleja cultura gre-
corromana. En 1453, y pese a la resistencia presentada, los bizantinos sucumbieron definitivamente
a los ataques turcos y el imperio otomano se convirtié en el mas poderoso del Mediterraneo. Es
necesario tener presente que los musulmanes no presentaron un frente comdn, porque también
sufrieron la discordia religiosa entre los grupos religiosos de chiitas y sunitas.

En un principio, fueron los bizantinos y los musulmanes los herederos directos de la cultura
grecorromana y no los barbaros europeos occidentales. Pero, no obstante, el desarrollo mas im-
portante del legado grecorromano —segln Reinhold Kaiser- lo hizo Europa occidental. Para ver
cémo fue esto posible es necesario atender concretamente al desarrollo europeo de Occidente
durante la Edad Media. Lo que reviste de importancia indiscutible a este periodo histérico, pese
a que el padre del Humanismo, Francesco Petrarca, designara despectivamente a la Edad Media®
como Edad obscura.

4 No es de extranar que los europeos occidentales hayan recuperado la cultura grecorromana a través de los mu-
sulmanes asentados en la peninsula ibérica, porque ellos fueron los herederos directos de la misma, antes que los
barbaros germanos. Ver: Pirenne, Henri, Mahoma y Carlomagno. C. 1: Continuacién de la civilizacién mediterrdnea
en Occidente después de las invasiones germanicas. Alianza Editorial. Madrid 1970, p. 17 vy ss.

5 El término “Edad Media” es igualmente despectivo, porque refiere a lo que media sin valor cultural entre las dos
épocas de esplendor: la Antigua y el Renacimiento. Se debe al historiador aleman Cristébal Cellarius, quien en el
siglo VII dividié y bautiz6 a las distintas edades de |a historia occidental.

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34 23




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

I.3. La Cultura grecorromana cristiana

Como advierten Will y Ariel Durant, en su enciclopedia Kultur Geschichte del Menschheit (1995;
95), el primer problema al historiar Europa en el siglo V es que ésta atin no existia. No debe olvidarse
que el imperio romano no era una civilizaciéon europea sino mediterranea (i. e., no dominaba
toda Europa). Por eso, el nacimiento de Europa (occidental) supuso la muerte del imperio romano
a través de las repetidas invasiones padecidas: primero, la invasién de los hunos (s. IVy V e. c.);
después, la invasion de los lombardos (tribus germanicas) debido al avance de los dvaros (s. Vy VI
e. c.); y finalmente, las invasiones vikingas (s. VIl al XI e. c.). Todos eran pueblos ajenos a la cultura
grecorromana y cuya domesticacién o civilizacién dependié de la accién de la iglesia.

La primera invasion, en el curso del siglo 1V, fue la de los pueblos de Asia que trajo consigo el
desplazamiento de otros pueblos hacia el Oeste de Europa. Entre ellos, la de los Hunos (con Atila),
quienes aterrorizaron a los germanos y a todos los pueblos del Este europeo (Rusia). Las hordas de
los hunos se disolvieron como una gota en el agua ocednica a mediados del siglo V; no obstante,
consiguieron desplazar a los pueblos germdnicos a partir del 375, que huian de ellos aquende de
las fronteras romanas, destruyendo la unidad cultural y politica del imperio romano. Destruyendo
sin ofrecer practicamente nada a cambio. Los espacios en Europa del Este que dejaron vacios
los germanos fueron ocupados por los eslavos, ajenos también a la cultura grecorromana. Del
mestizaje surgieron nuevos pueblos como los ostrogodos (en Italia, Suiza y Austria), o los visigodos
(en Espana y Portugal) y los francos (en Francia la regién del Rin y los paises Bajos). Cada uno de
estos independiente de los demds, sin caracteristicas culturales comunes e ignorantes del latin y
del legado cultural de la Antigliedad.

A partir del siglo VI e. c., Clodoveo, rey franco, se convirtié al cristianismo y con él los pueblos
germanicos bajo su influencia. En ese entonces, la mayoria de los pueblos fueron cristianizados
por misioneros adeptos al arrianismo, lo que ahondé las diferencias entre ellos y los cristianos
ortodoxos. Entonces, ni el origen comdn germanico ni la religion (cristiana incipiente) unia a estos
pueblos. Curiosamente, el comin denominador entre ellos eran los rudimentos culturales apropia-
dos al contacto con la cultura grecorromana. A tal grado que Teodorico poseia todos los titulos
romanos posibles (patricio, senador, cénsul) y, candidamente, se interesaba en restaurar el imperio
de Occidente (bajo mando germdnico).

La segunda oleada de invasiones fue comandada por los lombardos germénicos e incitada por
el avance de los pueblos avaros asentados en los Balcanes. Con esto, los lombardos llegaron a
Roma, hollando también los territorios bizantinos al sur de la peninsula.

Por el lado de Europa occidental, los musulmanes a principios del siglo VIl arrasaron con Espana
y derrotaron al rey visigodo, expulsando a los principes cristianos hasta las colinas de los Pirineos, e
incluso realizando incursiones en Francia. De esta manera dej6 de existir el reino de los visigoticos
y Espana paso a la 6rbita del mundo islamico, mientras el liderazgo del Occidente cristiano quedé
en manos de los Francos.

Los francos asumieron el liderazgo occidental, construyendo un imperio que no sélo abarcaba
la mayor parte de la Europa cristiana, sino también se dilataba en direccién de Europa central y
del Este (territorios que nunca habian sido sometidos al imperio romano). Este fue el tiempo del
rey Carlomagno, que abarcé todos los pueblos germanicos con excepcién de los escandinavos e
ingleses. Para historiadores como Will y Ariel Durant es obvio por qué el papa lo invistié con el
titulo de emperador de los romanos en el afo 800.

24 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

La influencia romana de Carlomagno se debia mas a su alianza con el papado que a su propia
cultura. Su fortaleza ayudo indirectamente a la evangelizacion de su pueblo y a la acciéon del monje
Bonifacio (s. VIII). Porque fueron ingleses e irlandeses (como Bonifacio y Alcuino) responsables de
la cristianizacion del norte de Europa continental, pese a su escaso dominio de la cultural greco-
rromana. Es notable que, en los ahos mas oscuros de la caida del imperio romano, el desarrollo
del cristianismo qued6 en manos de monjes irlandeses y del movimiento monacal®. Ciertamente,
las misiones romanas (mandadas por Gregorio el Grande 590-604) ayudaron a las irlandesas, e
impusieron desde el principio la forma de organizacién eclesiastica en toda la cristiandad (s. VI - VII).

Si la insipiente Europa estaba formada en sus albores por pueblos ajenos a la cultura greco-
rromana, la relevancia de la iglesia consistié en haber civilizado a estos pueblos y haber fundado
una nueva unidad cultural a partir de ellos. Roma no palidecié del todo, fue la capital del imperio
romano y se convirtié en la capital de la iglesia cristiana de Occidente. Tal vez por eso se cimentd
la leyenda de Roma como el lugar de martirio y muerte de san Pedro y de san Pablo y de su
primacia sobre toda la cristiandad. En el curso de los siglos IV y V, los papas pretendieron anclar
estos derechos en la doctrina misma (ver: Mt 16, 13-20). Por ello, en los afios en que el cristianismo
se convirtio en religion de Estado y en que los emperadores pretendieron encabezar el poder
espiritual de la iglesia (i. e., cesaropapismo), Le6n | (440-461) concibié una teologia-politica y
reclamé para si un fundamento no sélo juridico sino a la vez doctrinal en su papel de guia de toda
la iglesia cristiana. Lo que se fortalecié cuando Gregorio el Grande se hizo cargo no sélo de la
iglesia sino, ademas, del poder politico de la ciudad de Roma, administrandola para abastecer a sus
habitantes, supervisando sus territorios en la peninsula y en Sicilia, negociando con los invasores
para salvaguardarla de la destruccion, etc.

Para los pueblos occidentales, los obispos de Roma (los papas) representaban el esplendor
romano antiguo, y como tradicion obliga, conservaron el boato imperial al otorgarle al rey de
los francos, Carlomagno, el titulo de emperador. Con esto asumieron los jerarcas de la iglesia
romana un papel politico activo, digno de muchos tratados teolégico-politicos, ya que instituy6 la
costumbre de gobernar junto con el principe.

Los resultados de esta unién politico-religiosa entre los Papas y los reyes carolingios fueron,
por un lado, responsables de la creciente division entre la iglesia de Oriente y Occidente y, por
otro lado, de la ambicién del poder civil. Con la donacién de Constantino (documento espurio
del siglo 1X) pretendian asegurarse los territorios de Italia central, que habian sido otrora territorios
bizantinos. Curiosamente, la confirmacion de la primacia de la iglesia occidental se logré en el
ocaso del reinado carolingio, durante los papados de Nicolas | (858-867) y Juan VIII (872-867). El
fin de la era carolingia la propiciaron las trifulcas dindsticas y, otra vez, las invasiones (vikingas).

Los vikingos se extendieron como una amenaza desde principios del siglo IX hasta avanzado
el siglo X - XI, desde Espana hasta Rusia, pero concentrando sus ataques mas devastadores en
Inglaterra y Francia. A las invasiones vikingas hay que sumar las invasiones de otro pueblo barbaro
venido de Oriente y llamado magiar, que saqued el sur de Alemania y el norte de Italia. También

¢ Los monasterios desarrollaron dentro de sus murallas la cultura mondstica, responsable del renacimiento carolingio,
de las escuelas catedralicias (estudios generales) y, mds tarde, de las universidades. No hay cultura medieval (Occi-
dental) sin monasterios. Ver: Masoliver, Alejandro, Historia del monacato cristiano. T., 2: De san Gregorio Magno al
s. XVIII. Editorial Encuentro. Madrid 1994, p. 9 y ss.

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34 25




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

hay que afadir a estas invasiones las de los musulmanes, que quitaron la hegemonia del mar
mediterrdneo a los bizantinos e incursionaron en Espafa, Italia y el sur de Francia.

Otra vez: el resultado de estas invasiones fue la destruccién del Imperio de Occidente y de
todas sus estructuras politicas, asi como la fragmentacién de la autoridad politica y una marcada
contraccién de las fronteras de la cristiandad latina, porque Cerdefa, Cércega, Sicilia y parte de
las tierras firmes de Italia pasaron a la 6rbita del mundo musulman (sin contar la peninsula ibérica).

El panorama de Europa occidental era ruinoso después de las repetidas invasiones: no existia
unidad étnica ni cultural, la iglesia avanzaba a tumbos y resguardada por el poder civil: el poder civil
era local, feudal. No obstante, desde tiempo de Carlomagno, los clérigos comenzaron a identificar
los territorios por él gobernados con Europa y a su cultura con la cristiana. Es obvio que la nueva
realidad cultural europea era la sintesis de elementos culturales latinos y germanicos, fragiles pero
resilientes; al grado de resistir y no perecer, para finalmente, en los siglos XIl y XIll, abarcara todos
los territorios de lo que hoy se llama Europa.

l.4. El monoteismo como elemento politico

No hay un acuerdo general entre los autores medievalistas sobre el inicio de la Alta Edad Media
(Hochmittelalter), pero tal vez se sitde al final de la dinastia carolingia’, a comienzos de 911, cuando
dos fuerzas luchaban por restaurar el orden europeo occidental: la iglesia cristiana latina y el
feudalismo: Porque, si la iglesia civilizé Europa (evangelizando a los vikingos de Noruega, Suecia y
Dinamarca y a los magiares en Hungria), el feudalismo permitié organizarla politica-, econémica-,
social- y militarmente.

A primera vista, parece que el feudalismo representé un retroceso, porque implicé la fragmen-
tacion de la autoridad publica y el gobierno central a favor de una pluralidad de poderes locales.
Pero, en realidad, significo un avance en tanto que las autoridades politicas locales estaban en
mejores condiciones de apoyar a los ejércitos locales y defender los territorios europeos-latinos,
asi como organizarlos y desarrollarlos social y econémicamente.

Los alemanes fueron los que mas rapidamente se organizaron y reclamaron para si el nombre
de emperadores. Pero de emperadores tenian sélo la relacién (y reconocimiento) con la iglesia
cristiana de Roma. Por eso, ni ellos ni sus sucesores veian nada extrano en entreverar los asuntos
politicos con los religiosos.

Los historiadores Will y Ariel Durant afirman que, una vez consolidado el orden feudal, los reyes
de toda Europa cristiana comenzaron a disputarse entre si y a los obispos cristianos la primacia del
legado imperial romano. La corrupcion de la iglesia por simonia y concupiscencia ponia a ésta en
desventaja frente al poder civil. La simonia consisti6 en el comercio con sacramentos e indulgencias,
y la concupiscencia en el matrimonio de los clérigos (prohibido y no respetado desde el concilio
de Nicea 325).

7 Para Henri Pirenne, la Edad Media comienza cuando los musulmanes cierran el paso al mediterraneo a los cristianos
occidentales, a los que no les queda mas opcién que desarrollar su propia cultura a partir de sus propios medios.
Ver: Pirenne, Henri, Las ciudades de la Edad Media. C. 2: La decadencia comercial del siglo IX. Alianza Editorial.
Madrid 1983, p. 21 y ss.

26 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

Esta corrupcion fue tan grave que se le combati6 tanto desde la iglesia como desde el poder civil.
En 1049, el monasterio de Cluny se hizo cargo de meter en cintura a los sacerdotes corruptos (i. e.,
poner fin a la simonia e imponer el celibato riguroso), aunque fue el poder civil el mas eficiente y el
que consiguio los mejores resultados. Lo que significd en ese entonces que el rey aleman Enrique IlI
(1017-1056) impusiera al papa Leon IX con el fin de restablecer el orden moral dentro de la iglesia.
Y, ciertamente, en el siglo XI, el papa Leén IX acepté décilmente la investidura e imposicion de la
politica eclesiastica; pero también a partir de ese siglo (1056), a la muerte del rey Enrique Ill, los
prelados italianos intentaron controlar a la iglesia y buscaron el respaldo y proteccién de los reyes
normandos. Después de la muerte del rey Enrique Il y del papa Leén IX todo cambiaria: el nuevo
rey aleman, Enrique IV, traté de restablecer sus prerrogativas dentro de la iglesia, pese a que el
nuevo papa, Gregorio VII (1073-1085), no estuvo dispuesto a consentirlo.

La disputa se intensifico en los afos siguientes, en lo que ahora se conocen como querella de las
investiduras (y que segin W. y A. Durant fue intensificada por el desarrollo del derecho canénico a
partir del romano); hasta que, a finales del siglo XllI, el papado parecié triunfar sobre sus rivales, los
reyes. Fue entonces que los Papas quedaron como los herederos del antiguo universalismo romano:
el papa se autonombré pontifice supremo (titulo que tenian los antiguos emperadores romanos),
ademas, claro estd, de vicario de Cristo.

Al igual que sus predecesores romanos, los Papas adoptaron del boato y privilegios de los
antiguos emperadores (el senado fue conservado en la institucién del colegio cardenalicio). La
consecuencia de la independencia que fue ganando la iglesia respecto de los gobernantes fue la
sustitucion del papa (obispo de Roma) por el monarca pontificio. Desde esos dias, el papa comenzé
a gobernar su iglesia de una manera vertical y autoritaria, no sélo sobre la jerarquia eclesidstica
sino también sobre toda la cristiandad. Aunque esto estaba muy lejos de realizar las ambiciones
teocrdticas, el papado logré consolidarse como la Unica institucién capaz de detentar el liderazgo
en la Europa cristiana, debido a la fragmentacién politica y social propiciada por las invasiones y
el feudalismo.

En esta posicién de dominio politico, la iglesia patrocin6 el movimiento de las Cruzadas, un
intento por restablecer el imperio latino en Constantinopla. Lo mds importante tal vez sea que el
liderazgo papal tuvo como resultado no sélo el imperio politico de la iglesia (que a la larga produjo
el cisma entre las iglesias latina y griega u ortodoxa) sino, ademas, el imperio cultural a través
de la fundacion de las escuelas catedralicias y las universidades. A la par de las universidades,
nacieron nuevas ordenes religiosas que acompanaron las pretensiones hegemonicas del papado
(ordenes mendicantes). Por un lado, los dominicos, responsables de la inquisicion; por otro lado,
los franciscanos, responsables de reducir la influencia de los movimientos heréticos populares, que
criticaban la riqueza clerical y predicaban el evangelio en lengua romance y fuera de los recintos
convencionales.

I.5. Monarquia pontificia

A los historiadores, como los Will y Ariel Durant, no les cabe la menor duda de que el mas
conspicuo de los papas medievales fue Inocencio Il (1198-1216), porque con él la iglesia catdlica
medieval anhel6 y persiguié, como nunca antes, el ideal del imperio universal. Inocencio Ill fundé
la monarquia pontificia a través del cuarto concilio lateranense, el mds importante de los concilios
ecuménicos medievales. Sin embargo, al mismo tiempo que la iglesia se encumbraba resultaba

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34 27




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

evidente su inviabilidad politica, porque, quienes propiciaron el derrumbe de la hegemonia univer-
sal, fueron los mismos papas: por un lado, ejerciendo un control estricto, vertical, y sin concesiones;
por otro lado, propiciando el surgimiento de los movimientos heréticos populares que representaron
una férrea critica y resistencia social (movimientos heréticos que desembocaron en la Reforma
protestante de 1521). Todo esto favorecié las ambiciones del poder civil, concretamente de dos
monarquias rivales y en disputa por la hegemonia europea: la inglesa y la francesa.

La rebelion civil contra la iglesia cristalizo en una pregunta que formulé claramente Tomds de
Aquino en su opusculo sobre el reino y sobre el gobierno de los principes, a saber: jcorresponde
a la investidura papal el control politico? La respuesta fue variopinta: para unos, como el Aquinate
y su antecesor, Bernardo de Claraval en su doctrina de las dos espadas (Lucas 22, 38)%, el poder
espiritual tenia en todo momento supremacia sobre el civil: el papa era el Ginico monarca. Para
otros, remitiéndose al evangelio de san Mateo (Mt 22, 15-21), debia haber una independencia entre
lo que concernia a Dios y lo que concernia al Cesar. De esta forma, se abria la posibilidad para
objetar el ejercicio del poder desde la conciencia moral y, en caso justificado, desobedecer a la
autoridad eclesiastica y apurar su ruina.

La disputa o querella entre el poder religioso y civil dejaba una pregunta abierta (presente como
objecion de conciencia), a saber: ;de donde sacaria fuerzas Europa para renacer si se cuestionaba
la teologia politica vigente? Si los reyes y principes no tenian respuesta, los movimientos heréticos
populares si, y por ello se conducian con una actitud rebelde e insumisa (propia de una conciencia
cristiana recta) frente a las autoridades civiles y eclesiasticas, cuestionando los abusos del poder
obtuso y desmedido de unos y otros.

SEGUNDA PARTE: EL PENSAMIENTO TEOLOGICO POLITICO DE
TOMAS DE AQUINO EN SU OPUSCULO SOBRE EL REINO

I1.1. El monoteismo como justificacion politica

Filosofar es para Tomas de Aquino argumentar a favor o en contra de una postura; por eso, la obrita
(opusculo), redactada escoldsticamente, o sea, siguiendo una forma argumentativa estricta, segin
el silogismo aristotélico (lo que la vuelve sosa y aburrida), trata de aclarar dos cosas: 1) el origen
de la ciudad y los gobiernos, y 2) los deberes de los gobernados/gobernantes, de acuerdo con las
Sagradas Escrituras. De alli que Del reino sea un tratado teolégico-politico.

La reflexion inicia con una pregunta: ;qué significa ser gobernados? A lo que responde el
Aquinate destacando tres cosas: a) vivir en comunidad, b) tener un fin en la vida y c) contar con
alguien que conduzca a él. Con el dltimo punto se excluye el anarquismo y cualquier forma de
gobierno liberal o de autonomia individual. Con esto, no se incurre en ninglin anacronismo porque
solamente se desea anotar que, llegar a concebirlas, implic superar la escolastica.

8 Siempre fue dificil encontrar una interpretacion satisfactoria del pasaje de Lucas 22, 38, porque es ridiculo creer que
con dos espadas hubieran podido los apéstoles detener a los captores de Jests de Nazaret. Entonces, Bernardo de
Claraval ingenié como explicacion (doctrina de las dos espadas) una referencia a los dos poderes sobre la tierra: el
civil y el espiritual, ambos en manos de los apostoles.

28 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

Con los dos primeros se plantea la pregunta sobre el significado de vivir en comunidad (justicia o
so6lo intereses) y se apuntala el principio teleolégico del mundo de los fines, que se puede enunciar
asi: toda accion humana es racional en tanto se dirige a un fin. Esta es una condicion sine qua non
del silogismo practico aristotélico, y que obliga a preguntarse hoy dia si la capacidad lddica del
hombre, que lo distingue de los animales, persigue indefectiblemente un fin.

Como después serd comin en la época moderna, Tomds de Aquino establece una diferencia
entre la familia y la sociedad, entre una comunidad natural y otra formada a partir de la voluntad y
deliberaciéon humana, y en ese sentido, entre algo no dado naturalmente sino creado humanamente.

Primeramente, la familia tiene -para el Aquinate- como fundamento una necesidad natural (la
sexual, la reproductiva); en ese sentido, solamente satisface ciertas necesidades, pero no todas. Por
tanto, para satisfacerse completamente todas es preciso la sociedad. Entonces, en una apresurada
teoria de las necesidades, se puede decir que -segtn el Aquinate- existen las necesidades naturales
e individuales y las necesidades colectivas y pre-meditadas. Las pruebas ofrecidas van de la divi-
sion del trabajo (fisico e intelectual) para producir todo lo necesario para la supervivencia (tanto
conocimientos como alimentos), hasta las que guian espiritualmente al hombre para alcanzar su
salvacion. Salvacion que, sorprendentemente, es posible para Tomas de Aquino gracias a la vida
social. Lo que despierta suspicacias porque, si bien el mal puede ser estructural (v. g., por ignorancia
colectiva del bien), la salvacion cristiana es individual y nunca colectiva.

Respecto al origen de la ciudad/sociedad humana, el Aquinate ofrece los siguientes dos argu-
mentos: primero, el hombre recibi6 de la naturaleza la razén para sobrevivir. Y la razén aunada
a su fuerza laboral produce lo necesario para su supervivencia. Pero, porque no hay hombre que
se baste a si mismo, entonces, es necesario para cada cual vivir en sociedad. En el mismo tenor la
prueba 2 (origen del conocimiento): Para sobrevivir necesita el hombre del conocimiento. Ningin
hombre aislado tiene la capacidad de obtener el conocimiento para su supervivencia. Entonces, es
necesaria la division del trabajo intelectual.

Lo que no es tan obvio es la necesidad de un guia o gobernante, porque esto fue y ha sido
cuestionado por las teorias politicas modernas (v. gr., anarquistas) e incluso ya por los anacoretas
cristianos de los siglos Il y lll y algunos movimientos mondsticos, enclaustrados dentro de sus
muros, aislados del resto de la sociedad y con voto de silencio. En fin, Tomds de Aquino solamente
reconoce una forma de vida social, aunque en su propio tiempo disponia de ejemplos varios.

Luego, a favor de la necesidad de un guia, el Aquinate ofrece pruebas: la primera prueba no
convence a nadie, y dice asi: El hombre es un ser racional; por tanto, tiene un fin en su vida. El
hombre puede dirigirse al fin de diversos modos, y uno de ellos es dejarse conducir. Todo lo que se
dirige a un fin necesita de alguien que le conduzca. El ejemplo es el barco que no puede ser dejado
a la deriva (sic). La debilidad del argumento lleva a Tomds de Aquino a proponer un segundo. El
Aquinate admite que, por la luz de la razén, cada cual se basta a si mismo Si el hombre no necesitara
de la vida en sociedad, podria bastarle la luz de su razén para encontrar el fin, seria él mismo su
propio rey. Pero, su debilidad natural y la vida en sociedad imponen al hombre la necesidad de
un guia, porque, de no haber gobernante, cada cual se dedicaria a lo suyo en vista de la utilidad
personal/individual (i. e., egoismo). Esto se puede entender como una consecuencia del amor
propio o egoismo (natural), lo que representaria un ébice de la unidad social. De tal forma que el
bien comun o social se encuentra sélo gracias a la presencia de un guia o gobernante. ;Y de dénde
viene el guia-gobernante? Antes de responder a esto, hay que notar que el Aquinate desconoce las
teorias del egoismo racional (fuente del utilitarismo de J. Bentham y opuestas al egoismo irracional
de Th. Hobbes), segtn las cuales, pese a perseguir cada cual su provecho individual, se reconoce

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34 29




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

(individualmente) los beneficios de la vida colectiva para alcanzarlos. Otra vez: no peco de ana-
cronismo (jDios me perdone!), es una observacion sobre los limites del pensamiento medieval y
del mismo santo de Aquino.

Por dltimo, y en orden inverso al esperado, Tomas de Aquino presenta un argumento (por
analogia) a favor de la teleologia, o sea, a favor de la idea de que todas las cosas persiguen un
fin, el Aquinate dice: si la cabeza gobierna al cuerpo (y a los restantes miembros), y en el mundo
material el primer cuerpo gobierna los astros; entonces, es necesario que exista un gobernante o
guia en las sociedades humanas que conduzca al fin.

Satisfecho con su argumentacién, el Aquinate continta con el tema del buen gobierno y/o
gobernante. Lo que implica saber de donde viene el gobernante, cual es el bien de la sociedad y
cémo se adquiere. Primero, el origen del buen gobernante pertenece al dominio de la oscura divina
providencia. Dios provee, y el rey es un regalo al pueblo de Dios.

Por el lado del bien comun, éste se encuentra directamente relacionado con un buen y/o mal
gobierno (i. e., si lleva o no al fin propio de la sociedad). Y este fin es, primordialmente, la salvacién
del alma. ;C6mo se procura este bien comdn o buen gobierno? jA través de ley natural, porque la
ley es origen divino y, por tanto, permite la gobernabilidad a la vez que la virtud moral y la salvacién
de los hombres. Si no se acata la ley, entonces, tienen lugar los malos gobiernos, en tres versiones
distintas: tirania, oligarquia y democracia. El tirano no gobierna con la ley, sino con la fuerza. La
oligarquia gobierna para el beneficio de unos cuantos. En tanto que la democracia representa la
opresion de la plebe. En contraposicion, las buenas formas de gobierno son la monarquia, cuando
uno solo gobierna y es virtuoso; la aristocracia, cuando son pocos y virtuosos los que gobiernan, e
incluso la democracia, cuando todos son virtuosos y todos gobiernan. Claro esta que, si todos son
virtuosos, entonces no necesitan de un gobernante o guia. Lo que contradice al Aquinate, quien
finalmente, y haciendo a un lado la sombra del Estagirita’, s6lo considera a la monarquia como
gobierno adecuado.

Sea uno, algunos o todos los gobernantes, sélo gracias a la virtud moral (individual, pero de
todos y cada uno) se logrard la perfeccion social y la autosuficiencia. Curiosamente, dentro de
estas cosas necesarias para la vida, y procuradas por la sociedad autosuficiente (y bien dirigida),
se encuentra la salvacion del alma, que ya en tiempos de Tomas de Aquino solamente se alcanza
cristianamente por el regalo de la gracia divina'. Entonces, no hay esfuerzo humano que conduzca
a la salvacion, no hay sociedad perfecta, no hay buen gobernante (ademas de Dios), porque el
fin-final es la salvacién y ésta se recibe por la gracia, como un regalo, o sea: nada mds que porque
si. Y, entonces, ;para qué un tratado teolégico politico si la salvacion del hombre no depende de
su esfuerzo, organizacién social y guia?

Bueno; si ignoramos esta objecion, podemos continuar y preguntarnos -a la Tomas de Aquino-
qué es un rey (un gobernante), y si el buen gobierno es de muchos o de pocos o de sélo uno (lo
que ya parecia resuelto). Primero, UN rey es el buen gobernante que gobierna una sociedad porque
la hace autosuficiente y, ademds, la conduce a su fin, que es el bien comin (lo que equivale a la
virtud moral, a la felicidad mundana y a la salvacién del alma).

°  Cierto que Aristételes cierra el libro XII de la Metafisica asi: “Los seres no quieren estar mal gobernados. No es
bueno que manden muchos; que mande un solo sefior”. Pero no hay que ignorar al respecto lo anotado por Werner
Jeager que anota que este texto fue redactado para una cierta ocasion.

10 Cfr., Tomas de Aquino, Summa Theologica, parte Il-I (teologia moral). El hombre, 109-113.

30 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

Tomas de Aquino se da cuenta, gracias al Estagirita, que hay varias formas de gobierno; pero su
tiempo le ensefia que solamente la monarquia es buena, porque solamente hay y puede haber un
papa, y éste es pontifice y monarca. Por eso, si la monarquia es la mejor, por anadidura, el mejor
gobierno es el de uno sélo, por las siguientes razones del Aquinate: primero, todo gobernante debe
proponerse la salvaguarda del bien publico. El primer bien pablico es la unidad y la paz (social), sin
éstas no es posible la vida en comdn'. El fin lo alcanza de mejor manera la ciudad bajo la direccién
de un s6lo gobernante. La razén es que mejor calienta la causa directa del calor que la indirecta (sic).
Segunda demostracion: la unién de muchos significa aproximacion o semejanza entre los mismos.
Mejor gobernard UN monarca que es el mdas unido, pues es uno. Muchos gobernantes podrian
gobernar con discordancia. Tercera y ultima razén a favor del gobierno de uno: la perfeccién
consiste en imitar a la naturaleza, y por eso el mejor régimen sera la monarquia. El gobierno en la
naturaleza (i. e., ley natural) ensena que las cosas (o animales) estan gobernadas por monarquias.
Los ejemplos del Aquinate son las abejas (jsiempre las abejas!) y el gobierno de Dios uno, quien
gobierna todo el universo.

Hay que insistir en que, pese a que la inspiracion filoséfica de Tomas de Aquino emana de
Aristoteles, y aunque éste habia distinguido varias formas legitimas de gobierno, su situacion como
clérigo medieval lo lleva a aceptar a la monarquia como Unica forma de gobierno, porque sola-
mente hay un papa gobernante de la iglesia cristiana, del poder espiritual, e incluso poder del
civil. Entonces, ademas de lo dicho arriba, Tomas de Aquino continda argumentando asi: la peor
forma de gobierno es la tirania, y a la tirania se opone la monarquia. Como aquello que es mejor
se opone a lo peor; por tanto, la monarquia es la mejor forma de gobierno. Segundo argumento: en
la monarquia es la unidad buena, mientras que en la tirania la unidad es mala; entonces, la unidad
que procura la monarquia la convierte en el mejor gobierno (por el mismo principio de lo mejor se
opone a lo peor). Siguiente argumento: entre mas se aleja una forma de gobierno del bien comin,
peor serd. El que mas se aleja es la tirania (ya que es el bien de uno solo). Entonces, la peor forma
de gobierno es la tirania y su opuesta la mejor (i. e., la monarquia). Luego estan los argumentos que
justifican el mote de tratado teolégico-politico a su opusculo, a saber: lo mas perfecto es creado
por una sola causa (Dios). La monarquia admite a una sola causa del gobierno. Entonces, entre mds
perfecto es algo, mas se acerca a la simplicidad de la causa primera, y mientras mas imperfecto,
mas se aleja de esta simplicidad.

Entiendo que continuar introduciendo los argumentos del Aquinate puede resultar engorroso
para el lector. Sin embargo, hay que hacerlo para, por un lado, no escatimarle su celo filoséfico,
como también, por otro lado, hacer ver la desesperacion de un Descartes que, en un borrén y
cuenta nueva, se aleja de la escolastica, sus temas, pero también su estilo argumentativo. Por eso,
continto: el gobierno de uno, la monarquia, es la mejor forma de gobierno porque si gobiernan
muchos, es mds dificil lograr un acuerdo y mas facil si solamente es uno. Ademas, dice Santo
Tomas, que hay mas peligro que el gobierno de la mayoria caiga en la tirania que la monarquia
(jlos argumentos son sacados de la experiencia biblica!). Y, si en la monarquia el rey se desvia del
bien de la mayoria, no necesariamente cae en la opresién de los stbditos (jDios sabe por qué!).

" El bien comin y el bien pdblico son una y la misma cosa en el Medioevo; no hay una concepcion de vida privada o
intima en el Aquinate ni en ningln otro habitante del s. XIII; por eso, el sentido de la confesion es el de hacer, ante
el padre confesor, publico lo que se ha vivido de forma intima, privada y oculta.

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34 31




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

Pese a todo, hay recomendaciones de Tomds de Aquino para no caer en la tirania y para poder
derrocarla en caso dado.

Primeramente, hay que recurrir a la Divina Providencia para elegir al mejor de los hombres.
Después; tomar medidas para que, una vez elegido el gobernante, no caiga en la tentacién de la
tirania. ;Cuales medidas? {Todas las que justifican derrocarlo! La violencia justificada contra el
gobernante es un tema actual, que va desde la resistencia pasiva y pacifica hasta la revolucién
armada. El Aquinate no menciona por su nombre a la revolucién social, ni a la revuelta; no obstante,
el Aquinate se atreve a tocar el tema dentro de su obrita de pensamiento medieval y a argumentar
de la mejor manera posible. Primero, la razén que otorga autoridad a la plebe para la destitucion
reside en que el rey ha roto el pacto con sus subditos, al no gobernar para el bien comdn. Pero,
reconoce Tomds de Aquino, esta idea va en contra de san Pedro' quien pensaba que habia que
tolerar a los buenos y a los malos gobernantes. Por eso, la presuncién de la plebe de haberse roto
el pacto social no basta: uno, por el peligro que supone para todos (plebe y gobernante) quedarse
sin gobierno/gobernante; segundo, porque los malos (stbditos/ciudadanos) no quieren ni a los
buenos ni a los malos gobernante, entonces derrocarian y matarian a todos a contentillo. Por eso,
no hay que basarse en la presuncién de la grey, sino en la autoridad publica. La autoridad publica,
que permitio la eleccién del gobernante (sic), permitira también su derrocamiento (o, por lo menos,
la restriccion de su potestad). Si el rey ha sido colocado en el trono por el emperador, hay que
recurrir a éste para que lo destituya. Si no hay emperador o autoridad superior, entonces jhay que
recurrir a Dios! Dios se compadece de los pueblos oprimidos y derroca a los tiranos. Y para que
un pueblo merezca la intervencién divina y derroque al tirano, se debe mantener libre de pecado.

Por dltimo, la argumentacién a favor de la monarquia pontificia, y que le vali6 a Tomds de
Aquino su canonizacién en 1323 por el corrupto papa Juan XX, dice asi: primero; gobernar es
encaminar a la ciudad a su fin. Nada es fin de si mismo, entonces todos tienen que ser encausados
a Dios como su fin Gltimo. Segundo: las cosas pueden ser llevadas a su fin 1.- intrinseco o 2.- ex-
trinseco. Para el bien extrinseco, se precisa s6lo de los hombres, pero para el fin intrinseco (i. e.,
salvacion del alma), son necesarios los ministros de la iglesia.

En la sociedad, el bien de uno es el bien de todos (de lo contrario no hay comunidad, no hay
vida privada). El fin de la sociedad es el bien, la virtud. El fin del hombre consiste en alcanzar la
virtud (felicidad/salvacién). Porque, si el fin no fuera la virtud, la sociedad seria comparable a una
asociacion de banqueros (interés). Entonces, el rey debe hacer posible este fin, i. e., llevar a los
hombres a la virtud (salvacion). Y el rey es el responsable, porque él cuenta con todos los medios
para hacer posible el fin en la tierra. De acuerdo con el fin (la virtud) se deducen las funciones del
guia. El fin no esta en la tierra, sino en el cielo. Entonces son los sacerdotes los indicados para llevar
al hombre a su fin dltimo. De esto se deduce que los reyes deben estar sometidos a los sacerdotes;
sacerdotes-reyes, en lugar de los fil6sofos-reyes.

12 Cfr., 1 Pedro, 2:13-17: “Por amor al Sefor, sométanse a la autoridad humana, ya sea al rey como al jefe de Estado o
a los funcionarios que él ha nombrado Pues a ellos el rey lo ha mandado a que castiguen a aquellos que hacen el
mal y a que honren a los que hacen el bien”.

32 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

CONCLUSION: DE LA TEOLOGIA A LA POLITICA
(DE TOMAS DE AQUINO A CARL SMITH Y LEO STRAUSS)

La actualidad de Tomds de Aquino, a 800 afios de su nacimiento, se encuentra en relacion directa
con la cuestion sobre si las creencias religiosas de una sociedad tienen incidencia en el sistema
politico. Si bien el Aquinate vivi6 en el s. Xl (1225-1274), y en aquel entonces el problema era
legitimar la monarquia pontificia (lo que le valié ser recompensado con su canonizacién en 1323),
en nuestros tiempos, donde el pontificado juega un papel nulo o secundario, Carl Schmitt ha
hecho notar en su texto Politische Theologie (IV Kapitel: Zur Lehre der Souveranitat. Leipzig 1934,
p. 49) que todos los conceptos sobresalientes de la teoria del Estado son conceptos teoldgicos
secularizados. Lo que subraya la importancia del te6logo dominico (y la de otros muchos), porque
fue en su obra donde se gestaron gran parte de esos conceptos politicos, al convertir el monoteismo
cristiano en la legitimacion (mas que justificacion) de la accion politica del monarca. Asi adquirié
la teologia-politica su sentido e intencién propia: la de instrumentalizar lo sagrado en beneficio
del poder.

También no hay que olvidar que, en el siglo XIX, Le6n XIII (1810-1903) resucité su pensamiento
y lo erigi6 en ideologia oficial del catolicismo. Se ha dicho que su postura se dirigié contra el avance
del socialismo cientifico ateo (Marx/Engels), por un lado, y de las ideas econémicas liberales (Smith/
Mill), por otro, ya que entendian el progreso social y humano sin ninglin apoyo o auxilio divino. La
pregunta es: ;por qué Ledn Xlll eligio el pensamiento medieval de Tomas de Aquino? Ciertamente,
por la miseria intelectual de sus contempordneos catélicos, pero también por el avance de la
teologia protestante.

A Leén Xl le preocupaban la situacion de los estudios teoldgicos de su tiempo: por un lado,
la escuela protestante de Adolf von Harnack deseaba convertir a la teologia en ciencia y proponia
una teologia liberar, caracterizada por privilegiar el método histérico como criterio epistemolégico
fundamental (o Unico). Esto implicaba la relativizacion del dogma debido al método histérico
critico, porque interpretaba las escrituras desde la situacién particular, p. ej., la del tiempo de Jesus
de Nazaret. Con ello, solamente quedaba hacer una lectura ética del cristianismo; una, entre otras
muchas éticas posibles.

Contra esta postura teolégica reacciond, ademas del papa, la teologia dialéctica de los pro-
testantes Karl Barth y Rudolf Bultmann, en el anhelo de recuperar la “palabra de Dios” como
tema de la teologia, y pasar de una teologia de la historia de los hombres a otra teologia de Dios.
Pero Barth y Bultmann se enfrentaban al problema irresoluble de toda teologia cristiana, a saber:
la imposibilidad de hablar del Dios todo trascendente. Esto devolvia actualidad al dicho de San
Ambrosio (340-397): “non in dialectica complacuit Deo salvum facere populum suum” (i. e., no le
complacié a Dios salvar a su pueblo con la dialéctica). De alli que, como antafo en el medioevo,
se prepararon para dar el salto a la mistica (cfr, Meister Eckhart). Pero ;qué implicaciones tenia
la mistica para la teologia politica cuando el mistico rompe la relacion de la experiencia religiosa
con el poder? Porque la iglesia da lugar al dogma y a la teologia, asi como a la cuestién sobre la
autoridad y la obediencia. El mistico no sigue a ninguna otra autoridad que la de su recta conciencia
y elige el silencio a la palabra, la experiencia al raciocinio. Entonces, para Leén XllI, la opcién de
elegir a Eckhart en lugar de a Aquino era impensable.

ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34 33




MANON GARIBAY G. * LA TEOLOGIA POLITICA DE TOMAS DE AQUINO

BIBLIOGRAFIA

Aristoteles Metafisica. libro Xll. Gredos. Madrid. Version digital: Metafisica : Aristoteles : Free Download,
Borrow, and Streaming : Internet Archive

Durant, Will & Ariel (1995), Kultur Geschichte del Menschheit. Miinchen.

Enciclica Aeternis patris (1879) de Leén Xl

Kaiser, Reinhold (2014), Die Mittelmeerwelt und Europa in Spétantike und Friihmittelalter. Vol. 3: Vom Iperium
Romanun zu den regna barbarorum (circa 300-700). Neue Fischer Weltgeschichte. Frankfurt am Main,
656 pp.

Le Goff, Jacques (1991), Fischer Weltgeschichte. Vol. 11: Das Hochmittelalter. Fischer Taschenbuch Verlag.
Frankfurt am Main, 350 pp.

Masoliver, Alejandro (1978), Historia del monacato cristiano. T., 2: De san Gregorio al siglo XVIII. Madrid,
219 pp.

Pirenne, Henri (1983), Las ciudades de la Edad Media. C. 2: La decadencia comercial del siglo IX. Alianza
Editorial. Madrid, 210 pp.

Nuevo Testamento, 1 Pedro, 2:13-17

Pirenne, Henri (1970), Mahomay Carlomagno. C. 1: Continuacién de la civilizacién mediterranea en Occidente
después de las invasiones germdnicas. Alianza Editorial. Madrid, 379 pp.

Tomds Aquino de (2003), Summa Theologica, parte II-1 (teologia moral). El hombre. BAC. Madrid. Versién
digital: https://www.dominicos.org/media/uploads/recursos/libros/suma/1.pdf

Tomds Aquino de (2003), Del reino. BAC. Madrid. Version digital: Tratado_del_gobierno_de_los_principes, _
Santo_Tomas_de_Aquino.pdf

34 ESTUDIOS POLITICOS, NOVENA EPOCA, NUM. 66 (SEPTIEMBRE-DICIEMBRE, 2025): 20-34




