
66

D.R.© 2025. Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Ciencias Políticas y Sociales, Centro de Estudios 
Políticos. Estudios Políticos núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19, Ciudad de México, ISSN: 0185-1616 1

Artículo

La teoría de la democracia en Ágnes Heller*
The theory of democracy in Ágnes Heller

Laura Hernández Arteaga**

Recibido: 18 de septiembre, 2025. Aceptado: 6 de octubre de 2025.

Resumen	 El artículo reconstruye la teoría de la democracia en Ágnes Heller, filósofa húngara cuya obra 
entrelaza ética, política y biografía intelectual. Partiendo de su formación marxista y posterior 
distanciamiento hacia un “postmarxismo reflexivo”, se examinan los fundamentos filosóficos 
que articulan su concepción democrática: la autonomía moral kantiana, la noción aristotéli-
ca del buen ciudadano y la integración de emociones en el juicio político. Heller concibe la 
democracia como un proyecto normativo de la modernidad, sustentado en la reciprocidad 
simétrica, la deliberación racional y el respeto a la dignidad humana. Se analiza su propuesta 
de “La Gran República”, modelo que equilibra democracia directa y representación multipar-
tidista. Asimismo, se aborda su interpretación de la relación liberalismo–democracia, donde la 
libertad y la igualdad constituyen valores complementarios que requieren protección institu-
cional mediante constituciones sólidas. Finalmente, se estudia su noción de “orbanismo” como 
forma de autocracia electiva y amenaza para el constitucionalismo liberal, en diálogo con su 
defensa de una ciudadanía activa, moralmente comprometida y deliberativa. 

Palabras clave:	 Agnes Heller, democracia liberal, racionalidad, Gran República, buen ciudadano.

*	 Una versión preliminar de este trabajo se presentó en el XI Congreso Latinoamericano de Ciencia Política (ALACIP), 
Santiago de, Chile en julio 2022.

**	 Doctora en Ciencias Políticas y Sociales, con orientación en Ciencia Política por la Universidad Nacional Autónoma 
de México, México. Profesora de Tiempo Completo adscrita al Centro de Estudios Políticos de la Facultad de Ciencias 
Políticas y Sociales de la UNAM. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0463-9165. Miembro del Sistema Nacional de 
Investigadores Nivel 1. Líneas de investigación: Sociología política en Luhmann, teoría política contemporánea. Correo 
electrónico: lauraha@unam.mx



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

2 estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

Abstract	 The paper reconstructs the democratic theory of Ágnes Heller, a Hungarian philosopher 
whose work intertwines ethics, politics, and intellectual biography. Starting from her Marx-
ist formation and subsequent shift toward a “reflective post-Marxism,” it examines the 
philosophical foundations that shape her democratic conception: Kantian moral autonomy, 
the Aristotelian notion of the good citizen, and the integration of emotions into political 
judgment. Heller conceives democracy as a normative project of modernity, grounded in 
symmetrical reciprocity, rational deliberation, and respect for human dignity. The study an-
alyzes her proposal of “The Great Republic,” a model that balances direct democracy and 
multi-party representation. It also addresses her interpretation of the liberalism–democracy 
relationship, where freedom and equality are understood as complementary values requir-
ing institutional protection through strong constitutions. Finally, it examines her notion of 
“Orbanism” as a form of elective autocracy and a threat to liberal constitutionalism, in 
dialogue with her defense of an active, morally committed, and deliberative citizenry.

Keywords:	 Ágnes Heller, liberal democracy, rationality, Great Republic, good citizen.

Introducción.

La democracia liberal contemporánea está en entredicho, su contenido liberal ha sido objeto de 
polémica tanto teórica como en el funcionamiento institucional de las democracias realmente 
existentes, principalmente por el surgimiento, en sus confines, de formas de ejercicio del poder con 
liderazgos personalistas que han torpedeado su contenido liberal y, en cierto sentido, democrático.

En este contexto recuperar la concepción de la democracia en Ágnes Heller es pertinente, la 
filósofa húngara articula en su reflexión aspectos morales y políticos, entrelazando persona, ética, 
justicia y participación deliberativa. 

El trabajo reconstruye los presupuestos teóricos que convergen en su concepción de la democra-
cia, entre ellos, de la ética aristotélica la noción del buen ciudadano, de Kant las ideas de autonomía 
moral y razón práctica, así como la incorporación de los sentimientos en la configuración de un 
buen ciudadano como condición de posibilidad para una democracia en la que converjan libertad, 
justicia y juicio político. 

Como se muestra en el artículo, se trata de una reflexión que se articula y actualiza como parte 
del contexto y la biografía intelectual de la autora, a quien le tocó experienciar el ascenso de los 
totalitarismos y también de las olas democráticas.

En línea de continuidad con la razón comunicativa de Jürgen Habermas, considera que un medio 
para su realización es la comunicación intersubjetiva y la observancia general de las leyes. Para dar 
forma a su argumentación retoma la figura hegeliana de comunidades éticas: la familia, la sociedad 
civil, y el Estado. Para ella, estos ámbitos se traducen en poderes comunitarios, sociales y políticos; 
mediante la recuperación de esta figura incorpora en su concepción moral de la democracia el 
operar de las instituciones. Se mostrará de qué manera el tema relativo a la deliberación sobre la 
asignación y distribución de los recursos, la “administración de las cosas”, que pasa por el respeto 
a la autonomía del individuo y su libertad de decisión, la aleja del ideal regulativo habermasiano, 
para ella lo deliberativo no necesariamente es satisfecho por las instituciones parlamentarias. 

Desde la perspectiva de esta pensadora, para que el discurso sea el único procedimiento 
deseable en una sociedad justa debe generalizarse la regla de oro de una sociedad, a saber, 



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

3estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

la “reciprocidad simétrica”, mediante el cual las normas y reglas deberían aplicarse a todos los 
integrantes del grupo social. 

Trazos de su biografía intelectual y brebajes teóricos.

Ágnes Heller es una filósofa húngara nacida en 1929, se formó en la tradición marxista pero a lo 
largo de sus años de labor intelectual ha trascendido ese enfoque, en el que incursionó influenciada 
por su maestro George Lukács. Como ella lo mencionó, su trayectoria intelectual da cuenta de un 
alejamiento del marxismo, deslizándose hacia un pensamiento ético-político, un “postmarxismo 
reflexivo”; por su propia experiencia existencial en el medio de sociedades tan complejas y contin-
gentes como las actuales. Acaso, ella misma lo refirió con relación a su maestro Georg Lukács, en 
el sentido de que toda filosofía tiene algo de autobiográfica, así pueden ser vistas sus reflexiones 
sobre la modernidad y la democracia.

Su incursión en el marxismo se dio de la mano de Lukács y la Escuela de Budapest, grupo 
de discusión y estudio en el que figuraban Ferenc Fehér, György Márkus, Maria Márkus y Mihály 
Vajda y cuyo propósito era una renovación del marxismo con un horizonte crítico del totalitarismo 
soviético y una defensa de la libertad como uno de los valores de la sociedad moderna. Ese interés 
de juventud por renovar humanamente la tradición marxista frente al dogmatismo soviético se 
manifiesta en su obra, por ejemplo, en su Teoría de las necesidades en Marx (1976).

Este importante trabajo expresa influencia de su maestro y de su especial agudeza para la 
formulación teórica de aspectos problemáticos de la sociedad moderna, así como su preocupación 
por los aspectos de la vida social cotidiana y el carácter ético de las necesidades. Su Historia de la 
vida cotidiana, publicada en su idioma original en 1970, plantea que la historia es la sustancia de la 
sociedad y que los hombres son los constructores de las estructuras sociales, es un libro que permite 
observar la lucidez de una pensadora que no se impone límites para reflexionar y problematizar 
sobre temas que tocan las arenas movedizas de la relación de los hombres qua personas en y con 
las estructuras sociales, de los individuos inmersos en la contingencia del mundo moderno. Para 
Ágnes Heller, la praxis es una actividad orientada por fines racionales, pero también por principios 
morales, en ello convergen sus lecturas de Aristóteles, Kant, Lukács, entre otros más.

Su pensamiento está inscrito más en una forma de reflexión filosófica y tiene, como ella misma 
lo señaló aludiendo a su maestro, algo de autobiografía, una “filosofía en fragmentos”; su propósito 
es elaborar una teoría de la moral que sirva de orientación práctica al individuo en su despliegue en 
áreas diferenciadas de la sociedad moderna, una orientación moral, institucional y educacional. Su 
producción intelectual no adquirió la forma de exposición sistemática, pero está sustentada con una 
robustez teórica y analítica. Se pueden reconstruir sus presupuestos para alcanzar un orden político 
que garantice los valores de libertad e igualdad y una convivencia común, solidaria y respetuosa 
del y con el otro, en un contexto institucional pluralista y democrático.

La biografía intelectual de Heller transitó de su sobrevivencia al Holocausto, su degradación 
como docente en su natal Hungría, debido a su actitud crítica al régimen estalinista; su incorpora-
ción, a fines de los setenta (1978), al departamento de Sociología de la Universidad de La Trobe, en 
Melbourne, Australia, donde destaca su influencia en el impulso de la principal revista australiana 
de teoría social: Thesis Eleven, a su estadía en los Estados Unidos, en los años ochenta (1986) para 
desempeñarse como profesora en la New School for Social Research, de Nueva York. En esta última 
institución, ocupó la cátedra de filosofía Hannah Arendt. Una vez que colapsó el comunismo de 



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

4 estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

Europa Oriental, en 1989, se dio su rehabilitación oficial en la Academia de Ciencias de Hungría 
-también de su entonces marido, Ferec Fehér-. Falleció en julio de 2019.

Su biografía intelectual la condujo a un distanciamiento del marxismo ortodoxo, desplazándose 
hacia un proyecto emancipatorio sin encadenarlo a los determinismos estructurales e históricos. Su 
reflexión se guía por la concepción de una conceptualización sobre la vida buena en un mundo 
contingente y plural y su teoría sobre la democracia.

La vasta obra publicada, denominada por ella misma “postmodernismo reflexivo” (Grumley, 
2005, pp. 2-3), tiene como propósito proporcionar una visión casi total del mundo contemporáneo, 
un mundo signado por la contingencia. La contingencia es “la condición del mundo moderno”. 
(Heller, 1989, p. 8; Fehér, 1989, p. 10), “si no hay Espíritu del Mundo con su telos inherente, entonces 
la Historia como historia del mundo, es en sí misma contingente; como lo son también todas las 
particularidades constituidas por, o que se desarrollan en, el seno de la historia.” (Heller, 1989, p. 
48) Su posmodernismo concibe a las sociedades como un mundo del tiempo presente absoluto, 
su interés es el futuro del presente. (Heller, 2000, p. 251)

Como se mencionó, a partir de la vida cotidiana, ha construido una visión de la condición mo-
derna que teoriza sobre los instintos, los sentimientos, las necesidades, la racionalidad, la justicia, 
la ética, la historia y la dinámica de la vida social, política y cultural moderna. (Grumley, 2005, 
caps. 3 y 4). Para Heller, la vida cotidiana está posicionada al centro de la historia y abarca las 
actividades relacionadas con la reproducción “de la unidad social particular, tanto como todos los 
tipos de conocimientos y aptitudes que se necesitan para el ejercicio de estas actividades” (Heller, 
1999, p.263), entre ellos el empleo del lenguaje, las costumbres y los objetos que el hombre 
produce como parte de su trabajo. Con estos trazos conceptuales es claro que se está frente a 
un entrelazamiento de los aspectos macro y micros además de los individuales y volitivos en la 
reflexión social y política.

Las grandes hazañas no cotidianas que se reseñan en los libros de historia arrancan de la vida 
cotidiana y vuelven a ella. Toda gran hazaña histórica concreta se hace particular e histórica 
precisamente por su posterior efecto en la cotidianidad. El que se asimila la cotidianidad de su 
época se asimila con ello también el pasado de la humanidad, aunque no conscientemente, sino 
«en-sí».(Heller, 1972, p. 42)

En sus escritos hay trazos que interpelan a una teoría de la sociedad, una sociedad pluralista con-
figurada por “esferas” separadas en las cuales el individuo, qua persona, adopta diversas acciones 
acordes con las lógicas relativas a la respectiva esfera social -artística, científica, política-, sin 
menoscabo de la autonomía y potencia creativa del individuo, preservando, a su vez, la autonomía 
relativa de las esferas, compartiendo un ethos común:

la división de las esferas, junto con su independencia cada vez mayor, da lugar a tipos de Sittli-
chkeit específicos dentro de cada esfera. Las normas y las reglas que han de observarse o seguirse 
dentro de una esfera particular no pueden ser observadas en otras esferas, y no deben ser obser-
vadas en otras esferas aunque pudieran serlo. (Heller, 1995, p. 186) 

Utiliza el término “esferas” para tomar distancia de teorías, como el institucionalismo y de la 
diferenciación funcional, sobre todo porque desde su concepción, no le atribuyen autonomía al 
Yo, al Self.



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

5estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

La construcción de la persona. 

Heller tiene el propósito de fundamentar filosófica, política y socialmente los atributos de una 
persona que se conduzca con autonomía moral en las diversas esferas. En Ética general señala que 
el eje de su teoría moral reside en la pregunta: “Las personas buenas existen, ¿cómo son posibles? 
Si las personas buenas existen ¿cómo es ello posible en la modernidad que ha experimentado 
cambios estructurales y caracterizada por una dinámica de historicidad y contingencia?”(Heller, 
1995). Lo que ella denomina su teoría moral contiene tres aspectos, el interpretativo, el normativo 
y el educacional, es una búsqueda por los fundamentos de un actuar para el bien y, siguiendo a 
Kant, le apartará de hacer el mal por el mal. Elección existencial que, cabe señalar, está vigente en 
las tan violentas y convulsas sociedades de nuestros días.

Está clara de que la moral no basta como una autolimitación para relacionarnos social y polí-
ticamente, hay que acompañarlo con una pedagogía educacional y comunicacional, aunado a las 
instituciones políticas democrático-liberales, que se constituyen en diques de una moralidad que 
concilia vida, pensamiento y acción. 

Sobre este aspecto, Heller le observa a Habermas que su teoría de la comunicación racional 
adolece de este aspecto educacional, pues deja de lado el problema de la aplicación de las normas 
morales en contextos de la vida cotidiana e incluso de la política propiamente dicha. La elección 
existencial por uno mismo es cultivada. (Heller, 1995, p. 14)

Ágnes Heller se asume como una pensadora moderna, está clara que las transformaciones 
del mundo contemporáneo son también parte de ese despliegue de un proyecto ilustrado que 
se revisita permanentemente. Esta permanente actualización llama a distinguir entre la dinámica 
propia de la modernidad y las formas institucionales y organizativas de la vida cotidiana de los 
hombres y la forma en que cambian históricamente, la “dinámica moderna se caracteriza por la 
constante negación y yuxtaposición, por la crítica y la idealización” (Heller, 1988, p. 90) y no por 
la mineralización de las estructuras e instituciones de una sociedad. 

Menciona que, a diferencia de los órdenes sociales premodernos que se basan en “modelos de 
reciprocidad asimétrica”, los modernos se basan en los de reciprocidad simétrica. Considera que 
Aristóteles fue un “agudo observador del orden de la reciprocidad asimétrica”1, distinguió entre 
el orden fundamental -que él atribuía a la naturaleza- y los órdenes secundarios, emanados de la 
convención. De tal manera que el gobierno es establecido por convención (ley), mientras que por 
naturaleza unos son libres y otros esclavos, en este mismo orden “las mujeres son por naturaleza 
inferiores a los hombres” (Heller y Ferenc, 2000, p. 140). Mientras que la reciprocidad simétrica se 
puede observar en la igualdad ante la ley entre hombres y mujeres en la actualidad.

En una crítica franca a la filosofía de la historia monolítica y al pensamiento único considera 
que la constitución de una vida civil dinámica, ética y justa, radica en lo que ella define como los 
“dos pilares”: el hombre bueno y el buen ciudadano. En línea de continuidad con Aristóteles, quien 
distinguió entre buen hombre y buen ciudadano, defiende la permeabilidad de las dos esferas, y 
arguye que la vida buena es la única vida feliz y digna. La presencia de buenas normas es uno de 
los aspectos que garantiza el mantenimiento de dos valores centrales de la modernidad: la vida 

1 	 “La reciprocidad asimétrica se subraya por el uso del verbo ‘yo sirvo’, y la simétrica por el uso del verbo ‘yo me 
comporto’. Esta fórmula general implica que hago esto porque soy lo que soy, y espero que tú lo hagas porque eres 
quién eres. (La autoridad suprema, Dios, dice: ‘Yo Soy el que Es’.)” (Heller, 1994, p. 38)



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

6 estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

y libertad. El buen juicio moral depende de la conexión entre la racionalidad orientada al valor y 
la racionalidad orientada a los fines, configurando una autoridad moral que nos guía para tomar 
decisiones específicas. Con estos presupuestos, el individuo está en la capacidad de tomar deci-
siones apropiadas y con una sensibilidad para conducirse con los otros en las diversas esferas de la 
sociedad. Esto es, actuar con autonomía y sensibilidad para atender a nuestra propia conciencia y 
constituirnos en autores de nuestras acciones y asumir la responsabilidad de las mismas. Mientras 
que la racionalidad, en especial la razón práctica, interpela a la voluntad de actuar y de ser buenos. 
En una lectura agustiniana de la voluntad -en sinergia con la idea de voluntad de Arendt expuesta en 
la Vida del espíritu-es una responsabilidad moral a la vez que una capacidad individual de elección 
y decisión, en un horizonte normativo e histórico. (Heller, 1982, p. 216)

Heller, por tanto, considera a la persona ética y al buen ciudadano como engranajes centrales 
para una convivencia social respetuosa y para ser gobernados con principios y valores democráti-
cos, en ambas subyacen la autonomía y la dignidad, categorías centrales de la filosofía moderna. 
Mediante la primera, el actor se guía por la pura razón práctica tanto moral como universalmente, 
mientras que la dignidad es un atributo de las personas. (Heller, 2011, pp. 47-48) La pensadora toma 
distancia de una concepción formal de racionalidad, siguiendo a Kant, articula la racionalidad como 
una forma de juicio ético, el cual, a través del discurso, se combina con la deliberación racional. 
Con la distinción entre la racionalidad de la razón y la racionalidad del intelecto el individuo se 
cuestiona las normas y reglas en la vida cotidiana, desde un conjunto normativo más universalizable 
que, aunado al discurso, le atribuye una facultad crítica, lo potencia como un individuo “ejemplar” y 
a través de sus acciones abre la posibilidad de construir valores alternativos. (Tormey, 2001, p. 171)

Con esta distinción critica también la instrumentalización de la racionalidad en la modernidad 
por haber sido reducida a una mera categoría formal y haberse identificado con instituciones 
racionalizadas que han asumido la dominación e inhibición del desarrollo de los individuos. La 
razón, afirma, “es el poder que nunca traiciona, engaña o miente. No hace malas jugadas; podemos 
apoyarnos en ella de manera incondicional”. (Heller, 1999, p. 129). Así, la racionalidad helleriana 
es una crítica a la razón instrumental, a la razón identificada con el cálculo y la búsqueda del 
éxito y propugna una concepción que incorpora los sentimientos y los afectos. Dirige su interés 
intelectivo a las personas concretas que sienten, disfrutan, sufren, eligen, razonan y hablan en 
contextos contingentes, así como niega el concepto abstracto y homogeneizante de humanidad. 
(Heller, 1989-1990, p. 57)

Las emociones son parte constitutiva del juicio político de las personas y engranajes en su 
concepción sobre la democracia. La unidad de la razón y la emoción como la mejor oportunidad 
de desarrollar una racionalidad más compleja que, recordando a Sócrates, permita el despliegue 
del buen hombre y del buen ciudadano. En Una filosofía de la historia en fragmentos se lee:

Entendemos, podemos hacernos entender, vivimos en un mundo junto con otros. Nuestros gestos 
tienen sentido para otros; también los gestos de otros tienen sentido para nosotros. En la repúbli-
ca de la razón estamos en casa, del mismo modo que en nuestra lengua materna. (Heller, 1999, 
p.134)

Este deslizamiento de la racionalidad de la razón hacia la racionalidad del intelecto libera los 
impulsos y potenciales subjetivos que perduran inexpresables en las normas y leyes. A su vez, es 
el cemento que anuda las relaciones de hombres y mujeres en un mundo común. “Todo lo que es 
compartido por un grupo, por hombres y mujeres de una cultura particular, ya es común” (Heller, 



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

7estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

1999, p. 135), y este es el “mundo de la razón”. Así, para Heller la razón tiene relación con el sensus 
comunis, y es, por tanto, una razón protectora contra el engaño. Se trata de una razón distinta 
de la del filósofo que es el portador supremo de “la imaginación creadora” (Heller, 1999, p. 135) 
La república de la razón permite, al mismo tiempo, la expectativa de entendimiento mediante la 
comunicación.

Hacemos cosas que otros entienden y otros hacen cosas que nosotros entendemos; las expec-
tativas, al menos las banales, son -hasta cierto punto y por lo general- cumplidas. Hay reglas 
que aplicar, hay bromas que seguir, al menos hasta cierto punto. Los miembros de un grupo en 
particular comparten la manera en la que se distingue el bien del mal, lo útil de lo dañino, lo 
sagrado de lo profano, etc., […] Uno se comunica con los congéneres con la expectativa del 
entendimiento mutuo. Sólo en un estado catatónico los hombres no logran tener un mundo en 
este sentido. (Heller, 1999, p. 135)

La vida buena y el buen ciudadano. El aristotelismo de Heller.

Ágnes Heller incorpora en su intelección sobre los fundamentos morales del buen ciudadano, la 
concepción aristotélica al identificar la racionalidad de la razón con una forma de vida buena, 
una razón subjetiva, creadora, intima, vital, casi auroral de la llegada de un nuevo hombre, 
cuyas condiciones para su potencial despliegue son las sociedades con instituciones y gobiernos 
democrático-liberales.

El telón de fondo del teatro de la política moderna, que supone la presencia de hombres y 
mujeres que viven en mundos2 en los que se entreteje lo privado y lo público, porque “lo sensible 
no es meramente privado” y “lo racional no se agota en aquello que es compartido en común”. 
(Heller, 1999, p.137) Esta esfera permite el despliegue de la persona embebida de contingencia. Se 
trata fundamentalmente de la construcción de una persona buena. 

El lenguaje, el logos, es la columna vertebral del mundo que compartimos. La imaginación crea-
dora regresa a él, pues sigue siendo la garantía de la solidez de todo aquello que es compartido. 
Tocamos fondo: los países de nuevas hazañas pueden llegar a ser un hogar propio siempre y 
cuando podamos regresar a casa. La locura es la pérdida del hogar.” (Heller, 1999, p.137)

Lo anterior nos conduce directamente a la concepción ético-política de Heller. La construcción de 
los conceptos de persona buena y el del buen ciudadano, inspirados en Aristóteles y conectada con 
la razón práctica kantiana y la autonomía de la voluntad sustentada en la ley moral. Su concepción 
de “condición humana”, da cuenta de ello, así como de su deuda intelectual con Hannah Arendt. 
Aunque su razonamiento es diferente a lo expuesto por Arendt en La condición Humana , al 
considerar que la noción de la condición humana no es un mero sinónimo de la naturaleza humana 

2 	 “Si hay dos mundos, es la imaginación creadora lo que los une. La imaginación creadora da a luz todo aquello que 
perdura, el mundo que tenemos, compartimos y no compartimos. La imaginación creadora es a la vez pública y pri-
vada, a la vez racional y sensible, así en todos los niveles: en el nivel de los creadores, en el nivel de la objetivación 
y en el nivel de los receptores. Después de todo, el amor y la belleza (personajes de origen sensible) son atributos 
de la razón de los filósofos.” (Heller, 1999, p.137)



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

8 estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

como su crítica explícita. (Heller, 1987, pp.8-9) En su opinión el concepto de la naturaleza humana 
es notoriamente débil y su interpretación tiene variaciones, lo descarta porque tiene connotaciones 
de pasividad asociadas con la idea de vivir en armonía con la naturaleza. Mientras que la noción de 
“condición humana”, le permite su propia lectura del tratamiento que hace la filósofa de Hannover 
más en términos de una ontología metafórica sobre la relación de los hombres en sociedad, se 
refiere a aquellas arenas en las que los hombres y mujeres aprenden y aprehenden las reglas y 
normas morales que regulan el ejercicio de la bondad. (Heller, 1995, p. 33; Grumley, 2005, p. 181)

En continuidad con la idea aristotélica del hombre como un ser potencialmente social, considera 
al recién nacido como un ser independiente por derecho propio. Somos humanos porque nacemos 
con “programas humanos”, afirma, y para ello los hombres son educados en compañía e interac-
ción con otros seres humanos. Se aprende a ser miembro de una sociedad dada principalmente 
conociendo y practicando las normas y reglas de esta sociedad que regulan nuestra convivencia 
en común. (Heller, 1987, p. 10) Para ella, el recién nacido es antes que político social, con lo cual 
toma distancia de la noción de natalidad arendtiana. El recién nacido está programado para vivir 
en sociedad y su posibilidad está condicionada por y en la sociedad. Esto es, hay una articulación 
de lo genético, como un a priori y lo social que desembocan en la configuración potencial de una 
historia personal única en un medio de una historicidad contingente en la cual el individuo es el 
actor de su propio destino. (Heller, 1987, p. 10) 

Ello significa la constitución de una narrativa de vida única, lo que la filósofa reflexiona como 
una doble contingencia: la de la concepción o nacimiento y el ‘arrojo’ transformado en una historia 
personal. (Heller, 1987, pp.11-12)

En línea de continuidad con la ética del discurso y la razón deliberativa considera a la intersubje-
tividad comunicativa como uno de los pilares de una sociedad justa. Más allá del libre consenso de 
todos al que apela la racionalidad comunicativa habermasiana, Heller se expresa por un “consenso 
de orden superior” cuyo fundamento es la racionalidad de la razón. 

Podemos alcanzar un consenso sobre algo en lo que discrepamos si ya estamos de acuerdo en 
algo más. Si no aceptamos como algo supuesto ningún valor sustantivo, como no susceptible de 
prueba, el consenso sólo puede basarse en la formación de voluntad, y por lo tanto la voluntad 
no será racional. (Heller, 1994, p.304) 

Se trata de una racionalidad relacionada con los sueños, las esperanzas, el placer, displacer, juego e 
imaginación, que no renuncia a la convivencia con otros y al disfrute del estar en y con el mundo. 
Como se dijo, para Ágnes Heller la razón es la capacidad de distinguir entre lo bueno y lo malo y 
ese discernimiento en un contexto histórico concreto lo posibilita una razón práctica. 

Afirma en Ética General, 

He señalado que la razón es un universal empírico humano, y he definido la razón como la 
habilidad para discriminar de acuerdo con las categorías de orientación de valor (“El bien es lo 
primero”). Ahora, si las normas morales sólo son legitimadas por la razón, no es otra facultad o 
habilidad sino la propia capacidad de discriminar, la que actúa. Es la actitud de la razón la que 
cambia dramáticamente. La discriminación no será ya equivalente a observar leyes sino a for-
mularlas. He denominado a estas dos actitudes distintas de la razón “racionalidad de la razón” y 
“racionalidad del intelecto”. La “racionalidad del intelecto” es equivalente al racionalismo moral. 
(Heller, 1994, p. 166)



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

9estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

Heller también incorpora en su reflexión el concepto de voluntad inspirado en su lectura de 
San Agustín. La voluntad conecta con la autonomía, la libertad y con la construcción de la persona 
buena y su carácter contingente en una clara proyección a un futuro que en sí mismo es considerado 
como presente y tiene que ver con la configuración moral de la persona, con la adopción de una 
actitud auténtica3 y, derivado de ello, su capacidad dialógica y de respeto en un ámbito común de 
deliberación. 

Los trazos conceptuales, interpelan a la formación de la persona y los presupuestos que hacen 
posible su autoconocimiento y reflexionar su experiencia con relación a la constitución, subjetiva o 
intersubjetiva, del mundo. Entonces, con la incorporación de la categoría de voluntad, Heller abona 
a la construcción de su concepción moral de la persona buena -“la Utopía Absoluta”, como afirma 
en Una Filosofía de la Historia en Fragmentos: “Sin personas buenas no vale la pena vivir la vida. 
En lo que a esto concierne, nada ha cambiado desde el texto del Génesis y la voz del demonio de 
Sócrates”. (Heller, 1999, p.152)

La lectura que Heller hace de Aristóteles, la ética es un basamento de la política y de lo político, 
el buen ciudadano es una condición de posibilidad del gobierno justo, sin menoscabo de los 
contextos en los que se despliega la vida cotidiana de los pueblos.

Política, justicia y deliberación.

Heller considera que la justicia es “el campo de la libertad hecha dignidad, donde se encuentran 
ideas y hechos cara a cara”. (San Martin, 2015, p. 205) Esta asunción es otro de los fundamentos 
filosóficos de la teoría política sobre la democracia helleriana, con un carácter normativo sobre la 
libertad y la vida buena. (Heller, 1994, p. 117)

Como lo ha señalado John Grumley, (2005), los escritos de Heller están atravesados por la 
dinámica global de los procesos políticos y socioculturales modernos y su impacto en el mundo de 
la vida y el discurso ético de los individuos en el mundo contemporáneo, articulados críticamente, 
en el modelo de la racionalidad comunicativa, al incorporar la “ética discursiva” como fundamento 
normativo de un concepto ético-político de justicia y de una política ética, así sea procedimental. 
(Heller, 1994, p. 298)

Para ella la justicia es posible como la sinergia de un sujeto racional y afectivo con capacidad de 
deliberación en una comunidad libre y plural, con un marco normativo establecido y resguardado 
por una Constitución.

Hay un vínculo estrecho y problemático entre liberalismo y democracia, por un lado, y la rela-
ción entre ética, moralidad y derecho, por el otro. Esta relación teórica problemática la desarrolla 
en su libro Más allá de la justicia.

Se observa la relevancia que para Ágnes Heller tiene la ética del discurso en la configuración de 
la justicia. Adopta la ética discursiva habermasiana como un “principio fundamental de universali-
zación”, el cual le permite ser un referente para su fundamento “normativo básico de un concepto 
ético político incompleto de justicia” (Heller, 1994, p. 298) y de un universo cultural pluralista. 

3 	 “El reconocimiento de la autoría es la actitud de la autenticidad. Las personas auténticas atribuyen peso moral a una 
única cadena de causalidad, a saber, al vínculo entre sus propias acciones y el acto que ellas ven que resulta de allí.” 
(Heller, 1999, p. 152)



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

10 estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

Su lectura de Habermas se aleja de la idea del consenso lingüístico, en el dialogo intersubjetivo 
la moralidad no debe basarse en un principio único de tipo kantiano, que recurre a “intereses y 
consecuencias”. La “racionalidad de la razón” es el fundamento de todo tipo de racionalidades, 
incluida la razón comunicativa; en su opinión el déficit de Habermas es el haber considerado que 
el logro de un consenso discursivo es posible presuponiendo un acuerdo en valores sustantivos “no 
susceptibles de prueba”. Para Heller tal consenso “sólo puede basarse en la formación de voluntad”. 

Podemos alcanzar un consenso sobre algo en lo que discrepamos si ya estamos de acuerdo en 
algo más. Si no aceptamos como algo supuesto ningún valor sustantivo, como no susceptible de 
prueba, el consenso sólo puede basarse en la formación de voluntad, y por lo tanto la voluntad 
no será racional. (Heller, 1994, p. 304) 

Una de las limitaciones de la racionalidad comunicativa habermasiana es la identificación entre ra-
cionalidad y lingüisticidad, invisibilizando las necesidades y sentimientos de las personas implicadas 
en la relación comunicativa, esto es, no hay una interpelación a los motivos y valores que están 
implicados en dicho proceso comunicativo. A diferencia de la racionalidad comunicativa de Ha-
bermas, Heller formula la ética del discurso sustentada en la reciprocidad simétrica4 y en las leyes. 
Propugna por considerar a los valores y sentimientos como latentes en el discurso intersubjetivo 
que, a la vez, tiene una dimensión práctica y empírica. Cada “cultura está ligada a las demás por 
lazos de reciprocidad simétrica.” (Heller, 1994, p. 305) Una deliberación contenida por su carácter 
universalizante y referido a una legislación sociopolítica. 

Mi fórmula es la siguiente: «según la ética del discurso, una norma sociopolítica (ley) sólo puede 
pretender validez si todas las personas afectadas consienten (o consentirían) mediante acuerdo la 
validez de esta norma». La ética del discurso es indudablemente una ética porque incluye, como 
también excluye, ciertas actitudes hacia valores (normas), y al mismo tiempo proporciona un 
patrón para el reconocimiento y/o no reconocimiento de las exigencias prácticas. En mi opinión, 
la ética del discurso es la institución moral central de la ética de la ciudadanía, aunque no abarca 
todos sus aspectos. (Heller, 1994, p. 306)

Su concepción ético-política supone que haya normas sociales y leyes políticas de orden general y 
particular que regulan la convivencia de los hombres en sociedad. En este horizonte de convivencia 
no hay una homogeneización social como una confrontación cuya realización debe ser facilitada 
por las normas políticas establecidas para tal efecto.

Como se ha mencionado, la libertad y la buena persona son los conceptos básicos en la 
concepción ético política helleriana. Para que el discurso sea el único procedimiento deseable en 
una sociedad justa debe generalizarse la regla de oro de una sociedad, a saber, la “reciprocidad 

4 	 Vid., supra nota 1.



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

11estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

simétrica”, mediante la cual las normas y reglas deberían aplicarse a todos los integrantes del grupo 
social5. (Heller, 1994, p. 35)

Los presupuestos sobre la justicia que se han mencionado son pilares para la garantía de una 
vida buena y la buena persona que se desarrollan en los espacios de la vida cotidiana como en el 
ejercicio del espacio público político. Al mismo tiempo, el discurso es el fundamento procedimental 
de esa esfera democrática. No es fortuito, como se expone a continuación, que para Heller la 
persona buena esté más allá de la justicia. 

Esta es la razón por la que la bondad de toda persona incluye la virtud de la justicia y el ejercicio 
de esta virtud en la esfera pública, en la prosecución de la felicidad pública. Y que la persona 
buena puede también ir más allá de la justicia en la esfera pública en todas las formas de vida no 
anula la exigencia de que la persona buena sea justa. (Heller, 1994, pp. 403-404)

La concepción ético-política de la justicia proporciona a la vida buena una garantía de protección 
moral. En las sociedades contemporáneas hay una multiplicidad y pluralidad de formas de vida, lo 
que posibilita que haya una interiorización de los vínculos humanos y del respeto a la dignidad de 
las personas y para ello se requiere seguir la regla de oro de la justicia. Heller afirma de manera 
categórica que la vida buena es el “punto de partida absoluto de la filosofía moral”. (Heller, 1994, 
p. 347)

Su concepción de la vida buena tiene una referencia a la idea socrática de que es mejor sufrir 
justicia que cometerla. Al mismo tiempo, considera que la rectitud es un atributo de las buenas 
personas y de la vida buena. Un segundo atributo es el “desarrollo de las dotes en talentos y la 
práctica de estos talentos, y tercero, la profundidad emocional en los vínculos personales”. (Heller, 
1994, p. 343)

Subrayo la afirmación helleriana, la vida buena está más allá de la justicia y para concretarla es 
necesario que haya personas rectas. La rectitud sólo es posible si hay: a) un buen sentido moral; 
b) la existencia de normas; c) una autonomía de la persona; d) una autoconciencia que permita 
una regulación interior y exterior de la persona; e) un discurso ético “en tanto que elecciones y 
decisiones éticas pueden cuestionarse, criticarse y creerse” (Heller, 1994, p.353); f) una continuidad 
de las normas; g) una relativa estabilidad del universo social; h) “buen juicio, en general y la phró-
nesis en particular”, en el que priva un intervalo entre un mínimo y un máximo de racionalidad del 
intelecto, tomando en cuenta que las propiedades no morales del sujeto pueden ser modeladas por 
la “penetración racional”; e, i) la rectificación: “aunque todos los actos son irreversibles, la mayoría 
de nuestras acciones no deben ser tales que su componente moral sea irreversible”. (Heller, 1994, 
pp. 353-354)

Resulta interesante la conexión que Ágnes Heller hace de estas condiciones de posibilidad 
para la existencia de personas rectas, portadoras del máximo grado de autonomía moral, con las 
figuras de la ética hegeliana de comunidades éticas: la familia, la sociedad civil, y el Estado. La 
costumbre moral (Sittlichkeit) de Hegel, es reinterpretada en el contexto de sus reflexiones sobre 

5 	 “Toda norma y regla social y política (toda ley) debe satisfacer la condición de que las consecuencias y efectos 
secundarios previsibles que impone la observancia general de esta ley (norma) a la satisfacción de las necesidades 
de cada individuo serian aceptados por todas las personas afectadas, y que la pretensión de la norma de realizar 
los valores universales de libertad y/o vida pudiera aceptarse por todos los individuos independientemente de los 
valores en que estuvieran comprometidos”. (Heller, 1994, p. 305)



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

12 estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

la democracia, de tal manera que estas figuras se traducen en poderes comunitarios, sociales y 
políticos. En estos ámbitos, arenas movedizas de las normas y valores, se despliega la moralidad. 
No es de extrañar, en ese sentido, que el “mejor mundo sociopolítico posible es la condición de 
la vida buena para todos”, y conduce a la búsqueda por convertir el mundo en un hogar para la 
humanidad, como lo había expresado en su Filosofía Radical. Un hogar en el cual las instituciones 
liberales y el republicanismo hagan de la esfera política un espacio compartido y común.

Como se puede observar, para Heller la democracia sigue vigente como un proyecto de la mo-
dernidad, una democracia basada en una ética de la responsabilidad y en la deliberación racional 
con interpelación a los sentimientos “toda relación sociopolítica basada en la reciprocidad simé-
trica, toda integración sociopolítica en la que se practica el procedimiento justo, es un microcosmos 
del mejor mundo socio-político posible”. (Heller, 1994, p. 388) En una rememoración a la apuesta 
por la renovación y actualización de la política propugnada por Hannah Arendt, afirma que “el 
recién llegado tendrá mejores condiciones para la vida buena que los demás”. ( Heller, 1994, p.382) 

La promesa de un concepto ético político de justicia se mantiene como un ofrecimiento de la 
ilustración, para actualizarlo y concretarlo en el día a día es menester “romper una lanza a favor 
de la persona honrada”. (Heller, 1994, p. 407)

Con estos presupuestos filosóficos, en el ámbito propiamente político debe concretarse una 
forma de gobierno que sea la garantía para el desarrollo de la persona buena y del buen ciuda-
dano; que concilie las virtudes de la democracia con las libertades del liberalismo: la libertad y 
la igualdad, valores sustantivos tanto de uno como de otro. A su vez, la conformación de leyes y 
normas que regulen institucionalmente las acciones de los políticos y de los gobernantes. Ello es 
posible en la democracia, si bien la pensadora plantea una democracia con contenido sustantivo, 
en convergencia con la perspectiva de la democracia radical, sobre todo en escritos de los años 
ochenta, en su madurez se inclinó por una democracia liberal.

Está clara de las contradicciones y riesgos en los que están insertos los valores liberal-demo-
cráticos en la vida cotidiana de los pueblos. En el “péndulo de la modernidad” se han escenificado 
regímenes totalitarios que contravienen esos valores. La garantía para evitar que se vuelva a repetir 
esa experiencia totalitaria es colocar a la moralidad como una prioridad ontológica de la ética y del 
derecho. Concretar este anhelo moral requiere de un equilibrio en los dos logros más significativos 
de la modernidad: la democracia y el liberalismo.

Democracia y liberalismo.

Como se ha dicho, el valor central del liberalismo es la libertad y de la democracia la igualdad. El pri-
mero reconoce la validez de los valores relacionados con las libertades y la democracia representa 
la igualdad de esas libertades. (Heller, 2000, p. 253) La decisión mayoritaria es el principio de una 
decisión democrática, una decisión de este tipo se llevará a cabo en la dirección de regulaciones 
cada vez más sustantivas, pero manteniendo los principios liberales.

El ethos democrático es la igualdad y el principio de la mayoría, este último tiene la autoridad 
moral para juzgar mejor que la minoría; el ethos del liberalismo es el libre pensamiento, la tolerancia 
y el respeto a la persona y a su dignidad. (Heller, 2000, p. 254) Hay una tensión entre estos valores: 
el liberalismo se ha confrontado con la presunción de que la mayoría siempre tiene la razón, lo 
cual ha derivado en que sólo de iure se declarara portador de la democracia. Así, para Heller la 
democracia no se limita a un contenido de libertad negativa y de derechos individuales, sino que 



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

13estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

coadyuva a la formación de ciudadanos capaces de actuar con juicio propio y con una deliberación 
reflexiva que interpela al otro.

Ágnes Heller se refiere a “la libertad como el arco del mundo moderno” (Heller, 2011a, p. 
140), una garantía fundamental para salvaguardarla y evitar el ejercicio tiránico del poder, es la 
Constitución. En alusión a Hannah Arendt menciona que las constituciones duraderas (como la 
estadounidense) garantizan las libertades y ello significa un nuevo comienzo. (Heller, 2011b, p. 
153) Pero la libertad está inserta en la paradoja del valor, de la institución, de la resolución de 
problemas de la vida cotidiana y, al mismo tiempo, orientada al mundo. Para Heller, el liberalismo 
y la democracia, unidos, constituyen una bisagra que abre la puerta para su coexistencia. (Heller, 
2011b, p. 157) Desde la experiencia vivencial de Ágnes Heller, los Estados Unidos son un ejemplo 
de un país en el cual el péndulo de la modernidad se ha movido hacia una materialización del 
equilibrio entre liberalismo y democracia, entre la defensa de los derechos de los individuos y el 
reclamo de igualdad política.

En su autografía se puede leer el impacto de su llegada a los Estados Unidos. Tras su salida de 
Hungría es deslumbrada por las prácticas de la comunidad académica y de algunas organizaciones 
y comunidades. Me tomó algún tiempo, afirma, comprender la democracia estadounidense. “No 
conocía nada parecido, tampoco en Australia, que está muy cerca de Europa. La democracia en 
los Estados Unidos no es de arriba hacia abajo sino de abajo hacia arriba.” (Heller, 2020a, p. 171) 
Agrega que la razón por la que esta democracia persiste es porque viene desde abajo, pues a los 
ciudadanos les interesa lo que concierne a su propia comunidad, dado que el Estado no interfiere 
en la vida de los individuos. (Heller, 2020a, p. 171)

Con la agudeza que caracteriza sus reflexiones, Heller intuye que el riesgo de la emergencia 
de totalitarismos persiste como una latencia social. Un antídoto para ello es la moralidad que 
puede orientar la restauración del equilibrio. El guardián de tal equilibrio es la justicia que vela por 
la libertad; sólo la moralidad inhibe la fuente de opresión social y política, cuya expresión es la 
existencia del buen ciudadano, concretado en la figura de la buena persona que prefiere sufrir la 
injusticia a cometerla. (Heller, 2000, p. 261)

De la “gran república al retorno de la tiranía.

La construcción de una teoría política sobre la democracia en Ágnes Heller se configura en una 
especie de sintonía autobiográfica. Su vivencia en órdenes políticos totalitarios -la República Popu-
lar Húngara, bajo el dominio de la ex Unión Soviética-, así como en democracias liberales como 
la estadounidense. Hasta la llegada de gobiernos iliberales como el de Viktor Orbán en Hungría. 
Como ella misma lo señaló, observar este gran arqueo de historia y contingencia es posible con una 
apuesta por la persona y las instituciones garantes de las libertades y la igualdad. En este anhelo se 
ubica su trabajo sobre la Gran República y la crítica a los totalitarismos.

Heller coincide con la idea republicana de una ciudadanía activa y de una virtud cívica, es decir, 
la democracia como una forma de vida moral de las personas responsables en una comunidad. 
Para Heller “La Gran República” es una “utopía en el menor grado posible”, una combinación de 
democracia directa con un sistema institucional multipartidista. Su objetivo es extender las prácticas 
de la democracia directa en los lugares de trabajo para contrarrestar al autoritarismo y el dominio 
de las necesidades y los intereses del capital. Esa Gran República está inspirada por movimientos 
políticos de democratización que se dieron en diversos países, Hungría (1956), Checoslovaquia 



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

14 estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

(1968), Polonia (1980-1981) con una tradición democrática radical; aunque no resultaron exitosos, 
deduce que una “una utopía no es en absoluto utópica”. (Heller, 1985, p. 7)

Se trata, como ella misma lo dice, de un modelo que tiene una deuda con Kant y con Rosa 
Luxemburgo por su “énfasis en la espontaneidad de los movimientos, en la autoeducación a través 
de la participación, su compromiso con la idea de los consejos y, simultáneamente, con la idea de 
la representación.” (Heller, 1985, p. 9)

La configuración de la persona qua persona está supuesta en la exposición de La Gran Repú-
blica; las comunidades, las unidades de producción, clubes, foros, asociaciones, por un lado, y el 
multipartidismo y parlamento, por el otro, son un “sujeto” que traduce la voz de las personas en 
el cuerpo político “del cual la persona es un miembro participante”. Aquí Heller es optimista con 
el compromiso participativo, 

se diga lo que se diga sobre la pasividad electoral, si las opciones y fines típicos que representan 
los partidos se configuran en un discurso público, los ciudadanos están muy lejos de ser pasi-
vos. Lo que delegan a los cuerpos representativos es tan sólo el derecho a legislar y ejecutar de 
acuerdo con las opciones y objetivos típicos de los ciudadanos a los que representan. (Heller, 
1985, p. 13)

Sin glorificar la democracia directa, de la experiencia históricas devela la potencialidad de la par-
ticipación de las personas en la toma de decisiones en sus ámbitos de satisfacción de necesidades, 
centros de trabajo prestación de servicios, clubes, etcétera, incluso en las iglesias porque, para 
ella, también la religión es una comunidad. En esos cuerpos primarios la democracia es directa, la 
opinión de todos “se hace oír y se reconoce”. La soberanía está dividida en ese cuerpo horizontal 
de la “sociedad civil” y en el cuerpo institucional como el parlamento, se trata de una estructura de 
poder dual que pretende evitar que el poder se convierta en un instrumento de dominación.”(Heller, 
1985, p. 14) 

Heller es consciente de los límites de la participación directa, sobre todo en lo que se refiere 
a la protección de las minorías que tienen una salvaguarda mejor en los sistemas representativos.

El modelo de la Gran República distingue entre las esferas social y política, al mismo tiempo 
que parece subsumir lo político y lo social. Lo social es considerado como la esfera de acceso a 
la propiedad y al bienestar, esto es una expresión concreta, cotidiana de la justicia, el principio de 
reciprocidad simétrica. “El ‘derecho de propiedad’ se define en este caso de tal manera que todos 
y cada uno de los miembros de la sociedad tienen derecho a ser propietarios de la riqueza que 
han creado y a tener a su disposición esa riqueza creada.” (Heller, 1985, p. 16) 

Esta ambigüedad se aclara una vez que Heller establece su concepción del Estado, en con-
tinuidad con Gramsci, como una “suma total de sus ciudadanos, por lo menos un poder ha de 
concebirse para incluir la unidad dialéctica del Estado y de la sociedad civil.” Mientras que los 
“cuerpos representativos (elegidos) pertenecen a la ‘esfera política’: son el Estado en cuanto que 
son la contra distinción a la sociedad.” (Heller, 1985, p. 22) 

Frente a la experiencia del orden soviético, “la Dictadura de las necesidades” Heller opta por 
una decisión teórico-política más realista, por el mantenimiento de la regulación del mercado con 
una combinación de planificación estatal. Aunque ciertas decisiones de redistribución o producción 
se decidan democráticamente, el mercado proporciona la base para el cálculo de costos y de la 
demanda, sin menoscabo de la satisfacción que las necesidades personales y comunitarias. 



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

15estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

La propiedad colectiva de los medios de producción, la gestión colectiva, por una parte, y la 
estructura política de la Gran República, por otra, forjan conjuntamente nuevos modos de vida, 
y el proceso de distribución, a fin de cuentas, algo que se encuentra incorporado de una manera 
muy específica al modo de vida. (Heller, 1985, p. 19)

En el modelo de Gran República, las comunidades son garantía de que los individuos participen 
del poder a través de una igualdad de derechos, en la que la comunidad dialoga y discute sobre sus 
propios asuntos, y esa participación supone, por lo menos modélicamente, una motivación perma-
nente y una virtud cívica, así como una capacidad de participación, Lo cual supone el compromiso 
ético por cultivarse y hacerse de información sobre los temas de deliberación y discusión colectivos.

Con la Gran República, Heller construye un nexo político e institucional entre sus postulados 
de teoría moral y praxis política. Precisamente, se ha mencionado, el relato cambiante de la mo-
dernidad, de la cual Heller es protagonista, la condujo a la asunción de que la institucionalización 
de la libertad es una de las grandes narrativas de la humanidad, la institucionalización de ello, lo 
es la Constitución, como salvaguarda de la autonomía, tanto la libertad y la autonomía deben ser 
cuidadas permanentemente, porque el riesgo de las tiranías que la torpedean está siempre latente. 

Precisamente en obras tardías, rescata la narrativa europea sobre la libertad como garantía para 
la protección de la autonomía moral y de la libertad de la persona, no fortuitamente considera a 
Sócrates como el héroe de esa narrativa, que alerta sobre el peligro de la tiranía del gobernante, de 
las masas y de la opinión pública. (Heller, 2011a, p. 136) Para decirlo en sus palabras, la personalidad 
autónoma se convierte en portadora de libertad, cuyo bien supremo, es la ley moral . (Heller, 2018)

Para Heller, el “hogar”, “nuestra casa” es condición de posibilidad de la condición humana, 
y la esfera política es tanto nuestra casa, esfera que está resguardada por la Constitución. Ese es 
el poder de la política democrática que, a través de las leyes, salvaguarda a sus ciudadanos. La 
Constitución “ejerce un alto poder ético” le da robustez ante la contingencia y emergencia de 
actitudes fundamentalistas.

La Constitución es una expresión política del acuerdo configurador del Estado, es un poder ético 
que se puede conformar históricamente en modelos como el norteamericano o como otros tantos 
de Occidente, donde, afirma, pese a todo sigue pendiente satisfacer las necesidades radicales6, 
pero se garantizan los derechos individuales y la aspiración a mejores condiciones de vida; el 
valor más preciado que es la libertad, a diferencia de los regímenes políticos donde la dictadura 
de las necesidades es la racionalización y actualización de los principios, objetivos y métodos de la 
opresión. (Feher y Heller, 1983, pp. 261-262)

Con relación a este último, un enfoque ético-político como el que se expone en este artículo 
toma postura por el modelo que conjuga liberalismo y democracia, como deseable para garantizar 
la construcción de poderes éticos que permitan la realización de la utopía de una democracia total, 
que se haga realizable a través de un andamiaje institucional en la que los hombres decidan “bajo 
su propia responsabilidad que discusión de valor está autorizada para organizar las instituciones y 
cuáles no”. (Heller, 2018, p. 179)

Utilizando la metáfora que ella misma emplea en una Filosofía de la historia en fragmentos, la 
estación de ferrocarril es un hogar transitorio, pero en el que perdura el potencial de cambio de 

6 	 Las necesidades radicales “nacen en la sociedad basada en relaciones de subordinación”, su satisfacción sólo “es 
posible a través de la superación de esa sociedad”. (Heller, 2018, p.156)



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

16 estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

la política. La interpelación a la persona buena que “prefiere sufrir el mal antes que cometerlo” 
y al sujeto del discurso ético y moral, es consustancial a una política democrática. En la estación 
de ferrocarril, el sujeto que combate contra la injusticia y el cambio ha transitado de ser la clase 
trabajadora, algún movimiento político, social, o partido a un individuo portador de una autonomía 
moral. Lo es, incluso, en contextos como los que se han experimentado en el actual milenio con 
la creciente violencia, ataque a los derechos de las minorías amenazadas por fundamentalismos, 
que la propia Heller, problematiza como riesgos para la democracia, porque “el reconocimiento de 
múltiples identidades en todos los niveles de integración, y con relación a todos los poderes éticos 
es el mínimo requisito para restablecer el equilibrio.” (Heller, 1988, p. 101)

Así, la acción política oscila en una tensión constante entre las dos instituciones imaginarias de 
la modernidad: la libertad y la aspiración a la igualdad. Se entiende que para ella la democracia 
sea la forma de gobierno que posibilite el respeto de la libertad y la buena persona en sus distintos 
ámbitos de socialización: la vida cotidiana y la pluralidad de formas de vida que están presentes 
en el mundo actual. Constituye una voz que se alza por el respeto a la diversidad y a la pluralidad; 
por el respeto a la persona, a la libertad y con la promesa de que en el futuro –que ya es presente- 
los recién nacidos vean concretado ese augurio de un mundo mejor, cuyo dique es un gobierno 
democrático-liberal.

Orbanismo, iliberalismo y tiranía.

Como proyecto inacabado de la modernidad, la democracia está en riesgo. En las dos últimas 
décadas han emergido liderazgos que utilizan la polarización como un posicionamiento estratégico 
en su contienda por hacerse del poder. En el gobierno toman decisiones que minan los equilibrios 
que impiden que el ejecutivo opere para concentrar el poder y atentar contra libertades sustantivas 
propias de regímenes democrático-liberales, tales como la libertad de prensa, de participación 
libre, entre otras. 

Heller analizó este fenómeno político bajo el término de Orbanismo, da cuenta de la deriva au-
toritaria de un régimen democrático. Se trata de un nuevo tipo de régimen político que se presenta 
como democrático, pero de facto ha tomado decisiones que han socavado el constitucionalismo 
liberal. Desde su llegada al poder a fines de los años noventa, Viktor Orbán ha orientado sus deci-
siones y alianzas políticas para colonizar las instituciones del Estado, los medios de comunicación, 
el sistema judicial y el aparato legislativo. El orbanismo, afirma Heller, constituye una forma de 
gobierno autoritaria que opera dentro de las reglas formales de la democracia, pero vaciándolas 
de contenido. Se trata de una “autocracia electiva” donde la ciudadanía vota, pero la alternancia 
política se vuelve prácticamente inviable. (Heller, 2020)

El entusiasmo y expectativas por una vida mejor, afirma Heller, se desvanecieron con el acenso 
en la escena política húngara de Victor Orban, quien junto con el partido gobernante (Fidesz) ha 
restringido la de prensa, la separación de poderes y ha conducido al establecimiento de lo que ella 
denomina una “tiranía”. Esto es, una forma de gobierno en la que una sola persona decide todo lo 
que concierne a ese país, y pocas decisiones se pueden tomar contra su voluntad. (Heller, 2020, p.8) 

Heller refiere el ascenso de una “democracia iliberal”, caracterizada por la concentración del 
poder, la neutralización del parlamento, el control de los medios y la instrumentalización del 
nacionalismo étnico. 



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

17estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

El líder húngaro ha afirmado que él es un demócrata no un liberal, su gobierno lo ha definido 
como una democracia iliberal; abona por abandonar los métodos y principios liberales y la manera 
liberal de ver el mundo, impulsando una forma de organización estatal que haga de “la comunidad 
húngara competitiva”, con una democracia que respete los valores cristianos, la libertad y la huma-
nidad. (Orbán, 2014) Heller niega que la democracia iliberal que defiende Orban sea democracia. 
(Heller, 2020, p. 10) El riesgo es su difusión internacional ante el arribo al poder por medio de 
las elecciones de líderes populistas que una vez en el poder trastocan las reglas y valores de la 
democracia liberal, operan políticamente para en sucesivas elecciones resultar reelectos. El régimen 
resultante Heller lo denomina tiranía. (Heller, 2020, pp. 8, 10)

Esta crítica conecta de forma directa con su preocupación teórica por la fragilidad institucional 
y moral de los sistemas democráticos cuando se debilitan los pilares de la deliberación y la virtud 
cívica, como ha sucedido en la Hungría del Orbanismo, se niega el modelo de La Gran República, 
el cual interpela a un equilibrio entre poder estatal y autogestión social. Frente a ello el horizonte 
actual de las democracias liberales tienen como contrapartida regímenes centralizados que tor-
pedean los mecanismos que posibilitan la concentración y centralización del poder y erosiona la 
participación crítica. Lo que Ágnes Heller reflexionó como el fundamento de una vida buena y un 
ciudadano libre con un sujeto racional, ético y deliberativo es desplazado por una política simbólica 
que interpela al pueblo, como un nosotros, utiliza practicas clientelistas y discursos de polarización 
para desactivar la acción y el juicio político.

Conclusiones.

A lo largo del presente artículo, se ha desarrollado un análisis de los fundamentos teóricos y 
filosóficos que convergen en la concepción de democracia liberal de la filósofa húngara, Ágnes 
Heller, fallecida en 2019; a saber, la autonomía práctica kantiana, las nociones de vida buena y 
buen ciudadano de Aristóteles y, la relevancia de las emociones en ese buen ciudadano que posi-
bilitan la convergencia entre la libertad, la justicia y el juicio político. Lo anterior, con la finalidad 
de mostrar cómo su teoría de la democracia es una importante contribución para revalorizar el 
carácter ético-político de la representación de las democracias liberales modernas, sustentadas 
en la reciprocidad simétrica, la deliberación racional y el respeto a la dignidad humana, así como 
llamar la atención sobre su carácter vibrante y el acecho de su antípoda: los gobiernos autoritarios 
y el ascenso de democracias iliberales, que las ponen en duda y obstaculizan. 

La concepción ético-política de la democracia en Heller se basa en la construcción de una per-
sona buena y de un buen ciudadano. Los fundamentos morales del buen ciudadano, relacionados 
con una forma de vida buena, una razón subjetiva y creadora, pero también deliberativa que se 
despliegan potencialmente en las sociedades con instituciones y gobiernos democrático-liberales. 
Para la autora, la democracia permite las condiciones para la formación de ciudadanos capaces de 
actuar con juicio propio y con una deliberación reflexiva que permite un dialogo fructífero con el 
otro y construir consensos.

La suya es una concepción que combina elementos de la democracia directa con aspectos de 
la representación en diversas organizaciones sociales, en ella la comunidad dialoga y discute sobre 
sus propios asuntos, ubicándolo como un ejercicio de la vida social cotidiana, como se puede leer 
en su modelo de la Gran República, en el cual las comunidades son garantía de que los individuos 
participen del poder a través de una igualdad de derechos. 



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

18 estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

Entiende que en la actualidad es necesario hacer distinción entre la dinámica en constante 
cambio del mundo moderno y las formas institucionales y organizativas de la vida cotidiana de 
los hombres, así como sus cambios históricos. Su propósito es la elaboración de una teoría moral 
capaz de orientar interpretativa, normativa y educacionalmente la práctica de los individuos en 
dicho mundo, plural y contingente, con el fin de lograr que las personas actúen para el bien.

Su teoría sobre la democracia, se ve atravesada por sus experiencias vivenciales, los acon-
tecimientos a los que entiende como parte de la historia de la vida cotidiana, que la llevaron a 
reflexionar y problematizar en torno a la relación de las personas en y con las estructuras sociales, 
en el marco del ascenso de regímenes totalitarios y órdenes democrático-liberales: su sobrevivencia 
al Holocausto; las adversidades que pasó debido a la actitud crítica que tenía hacia el régimen 
estalinista; su posterior estancia en Estados Unidos y la emergencia de sociedades globalizadas 
que la orientó en la discusión de las características y pertinencia de las democracias liberales, en 
una lógica interpretativa de las sociedades modernas sumergidas en la contingencia del mundo, 
así como a identificar la necesidad de constituciones duraderas que salvaguarden la libertad como 
valor fundamental de dichas sociedades; y su labor intelectual pasando de la tradición marxista 
encadenada a determinismos estructurales e históricos hacia un postmarxismo reflexivo. 

En suma, este artículo abona en rescatar la relevancia de los valores ético-políticos ya mencio-
nados en la discusión sobre la democracia contemporánea, en este posicionamiento, las ideas de 
Ágnes Heller proporcionan fundamentos filosófico-políticos para repensar la democracia en clave 
de libertades sustantivas, igualdad, pluralismo, sobre nociones tales como reciprocidad simétrica, 
justicia, vida buena y buen ciudadano.

Fuentes consultadas.

Fehér, Ferenc. Heller, Ágnes & Markus, Gyorgy (1983). Dictatorship over needs. Oxford, Reino Unido: Basil 
Blackwell.

Fehér, Ferenc (1989). La condición de la postmodernidad. En Á. Heller y F. Fehér, Políticas de la postmodernidad. 
Ensayos de crítica cultural. Barcelona, España: Ediciones Península.

Grumley, John (2005). Agnes Heller: A moralist in the vortex of history. Londres, Reino Unido: Pluto Press.
Heller, Ágnes & Fehér, Ferenc (2000). El péndulo de la modernidad. Una lectura de la era moderna después 

de la caída del comunismo. Barcelona, España: Ediciones Península.
Heller, Ágnes (1972). Historia y vida cotidiana: Aportación a la sociología socialista. México: Grijalbo.
Heller, Ágnes (1985). La Gran República. Revista de Occidente, 45, 7-28.
Heller, Ágnes (1987). The human condition. Thesis Eleven, 16, 4-21.
Heller, Ágnes (1988). La crisis global de la civilización: Retos futuros. En Participación popular: Retos del 

futuro (pp. 87-102). Bogotá, Colombia: Tercer Mundo Editores.
Heller, Ágnes (1989). La situación moral en la modernidad. En Ágnes Heller y Ferenc Fehér, Políticas de la 

postmodernidad. Ensayos de crítica cultural (pp. 24-51). Barcelona, España: Ediciones Península.
Heller, Ágnes (1989-1990). The contingent person and the existential choice. The Philosophical Forum, 21 

(1-2), 53-69.
Heller, Ágnes (1994). Más allá de la justicia. Barcelona, España: Planeta Agostini.
Heller, Ágnes (1995). Ética general. Madrid, España: Centro de Estudios Constitucionales.
Heller, Ágnes (1999). Una filosofía de la historia en fragmentos. Barcelona, España: Editorial Gedisa.



hernández arteaga l. • la teoría de la democracia en ágnes heller

19estudios políticos, novena época, núm. 66 (septiembre-diciembre, 2025): 1-19

Heller, Ágnes (2000). The complexity of justice: A challenge to the 21st century. Ethical Theory and Moral 
Practice, 3 (3), 239-256.

Heller, Ágnes (2011). Autonomy of art or the dignity of artworks. En J. Rundell (Ed.), Aesthetics and modernity: 
Essays. Lanham, MD: Lexington Books, pp.47-64.

Heller, Ágnes (2011a). European master narratives about freedom. En John. Rundell (Ed.), Aesthetics and 
modernity: Essays. Lanham, MD: Lexington Books, pp. 129-140.

Heller, Ágnes (2011b). The three logics of modernity and the double bind of the modern imagination. En John 
Rundell (Ed.), Aesthetics and modernity: Essays). Lanham, MD: Lexington Books, (pp. 141-157. 

Heller, Ágnes (2018). Por una filosofía radical. Barcelona, España: El Viejo Topo.
Heller, Ágnes (2020). Orbanismo. Dalla democracia liberale alla tirania. Roma: Vortici.
Heller, Ágnes (2020a). La valeur du hasard: Ma vie. París, Francia: Payot & Rivages. e-book.
Orbán, Victor. (2014, 26 de julio). Full text of Viktor Orbán’s speech at Băile Tuşnad (Tusnádfürdő). 

Budapest Beacon. Recuperado de https://budapestbeacon.com/full-text-of-viktor-orbans-speech-at- 
baile-tusnad-tusnadfurdo-of-26-july-2014/

Sanmartín, José. J. (2015). La “caza del fantasma”: Justicia helleriana e ideología arendtiana. En Ángel. Prior y 
Ángel Rivero (Editores), Filosofía, historia y política en Ágnes Heller y Hannah Arendt. Murcia, España: 
Editum, pp. 203-218.

Tormey, Simon (2001). Agnes Heller: Socialism, autonomy and the postmodern. Manchester, Reino Unido: 
Manchester University Press/Palgrave.


