
LA UTOPIA DE THOMAS MORE

Enrique Suárez-Iñiguez

Thomas More (el apellido inglés More se latinizó como Monis y de ahí
se castellanizó como Moro) (1478-1535) humanista, amigo de Érasmo,
hombre culto, jurista, canciller de Inglaterra en Í529, pagó con su vida
su fe cristiana por oponerse a las pretensiones de Enrique vill de
convertirse en cabeza de la Iglesia y divorciarse de Catalina de Aragón.
Fue beatificado en 1886 por León XIII y canonizado en 1935 por Pío XI.
Fue el representante más conspicuo del tardío y breve humanismo inglés
y tuvo una gran importancia como hombre de letras. En 1516 escribió,
en latín, la Utopía fue publicada en inglés en 1551 ya muerto More. El
libro al parecer' tuvo gran éxito durante el siglo xvi y fue traducido a
varias lenguas. Incluso se pretendió llevarlo a la práctica. Se sabe, por
ejemplo, que Vasco de Quiroga fundó dos pueblos-refugio en México
inspirados en la Utopía.

El hombre ha escrito siempre sobre Estados o sociedades utópicas.^
Homero nos habla de los Campos Elíseos, Hesíodo de la Edad Dorada y
Plutarco describe una Esparta Utópica. En el siglo XVli, Campanella
publicó La cittá del Solé y Bacon New Atlaiitis. En 1890 W. Morris
escribió News From Nowhere y en nuestro siglo H.G. Wells dio a
conocer A Modern Utopia en tanto que James Hilton inventó Shangri-La

' Touchard a.sf lo afirma aunqua Sabinc sostiene que Utopia fue uti episodio rclalivamcntc
aislado y poco imponanie en la filosofía política de su tiempo. Ver losjuicios conuadiciorios a este
respecto en Jcan Touchard. Historia üe las ideas poh'tivas, Madrid, Tccnos. 1988, p.2l2 y Gcorgc
H Sabine, Historia ilc la teoría poHtu a, Mdxico. FCE, 1975. p. 323. La obra tiene una importancia
indudable en la historia de la lileraiurn política aunque no alc.incc la diinensión de obras como L/t
liepúblirii de Platón en la que en pane se basó y ciertamente es una de las pnncipale.s obras en la
literatura sobre Utopías.

^ Uiopos significa no hay tal lugar.



rrif)RiA

en su Ims¡ Horizon. También pi>demos sumar el J9S4 de Ürwell, el
Waldcn de Henry David Thoreau. el WalJen dos de B.F. Skinner
y el Mundo Feliz de Aldi)us Huxiey. entre las más célebres utopías > por
meneii>nar sólo algunas. More escribe una de las más importantes,
altamente inlluida por la más famosa de todas; Lo República de platón.
Se ha escrito ya mucho sobre las similitudes y diferencia entre estas dos
utopías para volver sobre ello.

More creía que las condiciones concretas de vida eran fundamentales
para conseguir un listado más justo. Skinner, en nuestro siglo . piensa
algo similar: para él la felicidad depende de circunstancias propicias en
la vida diaria.* Por ello ambos bajan a di.señar detalles que harán la vida
más agradable y i'itil.

La lorma literaria de la Utopía de More es la de un diálogo entre el pro
pio More, el editor Peter Giles, amigo de More, y el nairador Rafael
Hithloday (el apellido significa experto en sin .sentidos o quizá también
"visionario"), en Amberes en los jardines de la casa que ocupaba More.

l£n el libro I se dialoga sobre lo que podríamos llamar las funciones
del intelectual y del político, pues More y Giles aconsejan a Hithloday
que entre al servicio de un Rey debido a sus múltiples conocimientos
y experiencias, pero aquél responde con una negativa ya que, a su juicio,
los gobernantes europeos no le escucharían pues estaban más preocupa
dos por hacer la guerra y por enriquecerse que por aprender y dirigir a
sus subditos. Un gobernante debe hacer cosas que no suele hacer:

que viva de lo suyo sin perjudicar a nadie; que no gaste más de lo que pue
de; que refrene la maldad; que prevenga los vicios y aparte las ocasiones de
delito dirigiendo bien a sus subditos y no permitiendo que aumente la maldad
para castigarla después; que no se apresure tanto en resucitar leyes que la
costumbre ha abolido, es pecialmente las que llevan largo tiempo olvidadas
y nunca echadas de menos ni necesitadas y que nunca, so capa y pretexto de
transgresión, imponga mullas y fianzas que ningún juez, toleraría que impu
siera ningún particular por injustas y llenas de artimañas.'^

El papel del filó.sofo está en sus escritos: ese es su único deber. La
política lo obliga a compromisos innobles. Pretender aconsejar al rey es

^ B.F. Skinner, su Utopía Walden dos y línjoy olda^e.
^ Utopia I. .t82-3S7. Sigo la versión de Joaquín Maliafró Gavaldá en la espléndida edición

bilingüe de la Colección Hrasmo. Bosch, Casa editorial. Barcelona. 1977.

8



ESTUDIOS

tarea vana "pues o bien debería decir cosas distintas de las que dicen ellos
y entonces sería igual que si no dijera nada o debería decir lo mismo que
ellos y... ayudar a propagar su locura" (I, 427).

Ahora bien, es casi imposible, dice el personaje Hithloday, que esa
república gobierne justamente y florezca con prosperidad si hay propie
dad privada (I, 436) pues con ella no habría sino pobreza y carencias ya
que lo que .se le da a uno se le quita a otro (I. 451). "Así estoy
completamente persuadido de que no puede hacerse ningunadistribución
equitativa y justa de las cosas y de que aquella perfecta plenitud no
existirá nunca entre los hombres a menos que esta propiedad sea proscrita
y prohibida" (1,446). ¡Tesis radical si la hubo! En pleno siglo XVI More
-aunque a través de su personaje Hithloday pues él dice estar en contras-
sostiene un comunismo más próximo al de Marx que el de Platón, pues
é.ste .sólo lo pretendía para los guardianes. Planteado lo anterior como
fundamento pasa entonces a describir el reino de Utopía en el libro II de
la obra.

Utopía es un reino civilizado que aventaja a todos los otros reinos de
su tiempo, dice Hithloday. Después de describir su geograiia aprende
mos que la isla está gobernada por el rey ütopo, que tiene cincuenta y
cuatro bellas ciudades o capitales de demarcación,'' que todos hablan la
misma lengua y que tienen leyes y costumbres parecidas (II. a: 20), En
el campo hay granjas provistas de todo género de instrumentos y herra
mientas pura la agricultura en donde viven los ciudadanos por turnos.
Cada granja está habitada por cuarenta personas por lo menos, dos
esclavos' bajo las órdenes del cabeza de familia y de su esposa, "personas
muy inteligentes, discretas y ancianas".

De cada una de estas familias o granjas van cada año a la ciudad veinte
personas que han estado previamente dos años seguidos en el campo. En su
lugar, el mismo número de repuesto es enviado de la ciudad, los cuales serán
instruidos y enseñados por los que ya han estado allí un año y son por tanto

' "Pero yo soy de coniraría opinión -dije yo- pues me parece que ios hombres nunca vivirán
en la abundancia allí donde lodas ia.s co.sns son comunc.s" (1,452). Es asumo de discusión si (odo lo
dicho por Hithloday era realmente pensado por More. Yo no lo creo, pues no es lógico que si un
personaje del diálogo e.s él mi.smo le ponga en boca cosas contrarias a sus propios opiniones.
^ Son ciudadcs-csiado conrcderadas.
' Reino utópico donde, sin embargo, subsisten los esclavos, es decir la desigualdad.



THORIA

expertos y hábiles en las tareas del campo. Y ellos enseñarán a otros el año
siguiente.

Esto lo hacen por miedo a que la e.scasez pudiera producirse por falta
de conocimientos si lodos fueran nuevos (ll. a; 29-36).

Respei lo a las ciudades, todas .son parecidas y la principal, su capital,
es Amaurota. sede del Consejo. Está rodeada de una muralla alta y
gruesa, tiene un foso seco, profundo y ancho plagado de arbustos, zarzas
y espinos por tres lados y por el cuarto el río (11. b: 25-27). Nada dentro
de las casas es privado" o propio de nadie y cada diez aiios cambian de
ca.sa por sorteo (II, b: 34-35).

Cada treinta familias o granjas eligen anualmente a un oficial llamado
sifogrante o filarca, que es una especie de alcalde y cada diez filarcas
con todas sus treinta familias eligen a un lllarca en jefe, también por un
ailo. Los do.scientos filarcas que existen forman el Consejo y éste elige
por voto .secreto al príncipe que cree "más idóneo y conveniente" entre
los cuatro propuestos por el pueblo (uno de cada cuatro de la ciudad). El
cargo de príncipe es de por vida "a menos que .sea depuesto o degradado
bajo .sospecha de tiranía (II, c: 6).'' Todos los cargos son, pues, por
elección. Todos los asuntos de la repiíblica deben ser di.sculidos durante
tres días en el Con.sejo antes de lomar.se una decisión, para evitar
precipitaciones y que los gobernantes abu.sen de su poder.
Todos los hombres y mujeres de Utopía son expertos en asuntos de

agricultura y aparte de ella todos aprenden otra ciencia como oficio
propio: como tejer lana o lino, herrería, ciirpintería y albañilería "pues
no hay ninguna otra ocupación de la que un niimero apreciable hable o
u.se allí" (11, d: 5). Nadie debe e.star ocioso y la principal función de los
filarcas o sifograntes es vigilar que esto se cumpla. Todos trabajan pero
.solamente .seis horas. El tiempo que les quede libre lo pueden dedicar a
lo que .se les antoje, pero no a actividades deshonestas o inútiles, sino al
estudio, a practicar más de su trabajo, a oír música, a conversar, etcétera.

Trabajando sólo seis horas se podría pensar que algunas cosas podrían
faltar, pero esto no es así pues todos trabajan en cosas provechosas.

" El conumisnio de la Utopia c.>i mis mdic.il que el de Marx: no sólo no hay propiedad de los
nieilios de producción sino de nada.

Tamiiién eligen por tiempo indefinido a oíros Tuncionaríos llamados traniboros cuyas
funciones no quedan claras.

10



ESTUDIOS

En otros países hay una gran cantidad de gente que no trab;¡¡a: las mu
jeres, ios sacerdotes, los ricos, los nobles, los criados, los mendigos; y
entre la gente que trabaja cuántos se dedican a actividades innecesarias.

Pues si la misma multitud que ahora se ocupa en trabajar se dividiera en tan
pocas ocupaciones como el necesario uso de la naturaleza r«]uiere, se
seguiría necesariamente una tan gran abundancia de cosas que sin duda los
precios serían más bajos de lo necesario para que los obreros pudieran vivir"
(11, d: 48).

Dije que en Utopía todos trabajan pero esto no es exacto: unas
quinientas personas no lo hacen como los demasiado viejos o débiles, o
los que se dedican enteramente al estudio. Pero si e.stos tjitimos no res
ponden a las expectativas puestas en ellos vuelven al "estamento de los
arte.sanos". Y contrariamente, si un trabajador dedica sus horas libres con
tal ahínco y provecho al estudio se le releva de sus ocupaciones manuales
y se le promueve al "estamento de los intelectuales". Sin embargo, si
bien hay estos dos "estamentos" diferenciados, todos le dedican algunas
horas al estudio. En realidad, se trata de ahorrar todo el tiempo posible
de las ocupaciones cotidianas y de los asuntos de la república para
dedicarlos al enriquecimiento del intelecto "pues opinan que en ello
consi.ste la felicidad de esta vida" (II, d: 84). Los sifograntes también
están excusados de trabajar pero lo siguen haciendo para dar ejemplo y
así, como casi todos trabajan en cosas útiles, hay siempre abundancia de
cosas sin necesidad de trabajar más de seis horas.

Respecto a la vida cotidiana de los habitantes de Utopía, algunos
dalos podrán mostrarla. Sus necesidades son elementales: para ir al
trabajo visten cuero y pieles que duran siete años; cuando salen se cubren
con una capa encima. Su ropa es tosca y siempre del color de la lana,
igual para todos y les dura un par de años. Los utopienses están por la
eutanasia y contra el suicidio y a favor del matrimonio monogámico,
aunque aceptan el divorcio en ciertos casos. La mujer, cuando se casa,
se traslada al domicilio del marido pero el hombre sigue en el hogar
familiar gobernado por el padre. Deben tener un número determinado de
hijos.

cuál) cieña es csia oseveiacidn de More al conicmpior lo que sucede aún en nuesiro
üiglo XX.



Con la intención de que el nüinero presento de ciudadanos nunca disminuya
ni crc/:caen exceso, se ordena que ninguna lamiliu. de (asqueen cada ciudad
hay seis mil en total además de las del campo, tenga a un tiempo menos de
diez ni más de dieciséis hijos de una edad aproximada de catoice años (II.
e;5).

Pareciera que el hombre no puede elaborar imu utopía sin atontar
contra la libertad. Los signos mayores del totalitarismo, la ausencia de
libertad y la ingerencia del Hstado en los asuntos que competen exclusi
vamente a los individuos, se expresa, aquí y allá, en la Ut()¡n'ii de More.
El estado vigila que no haya ocio, que se tenga un determinado número
de hijos, regula las relaciones sexuales y castiga, aún con la muerte, la
infidelidad reiterada (II, g: .51). Si alguien desea visitar amigos de otras
ciudades requiere del permiso de los sifogranles y nadie puede \ iajar solo
sin cartas de sus |iríncipes c|uiencs señalan el día que deben regresar (11.
r:l-2) y si alguien sale sin permiso reiteradameme se le somete a
esclavitud, (f: 9). No hay pobre/a pero tampoco libertad en mucho.s
aspectos. El Estado, en su pretcnsión de regular, pasa por encima de los
derechos individuales que son prácticamente de.sconocidos en Utopía.
Como toda sociedad totalitaria es holisia. En palabras de Mallafré
Gavaldá, en Ulopía "observamos una falta de libertad personal y de vida
privada". ¿Y de que sirve lodo lo demás si perdemos la libertad ?
En Utopía también hay desigualdad, pues hay esclavos que realizan

los trabajos inferiores, lodo el servicio, las labores pesadas y los "bajos
incnesleies" y hay indígenas que al parecer viven en otras zonas. Por otro
lado el príncipe, el obispe, ios traniboros, los sifogranles y los embaja
dores son sencillos, no hacen ostentación ni con el vestido y son queridos
por lodos, pero en razón de sus inveslidura.s se les "guarda considera
ción".

En Utopía hay una estratificación jerarquizada rigurosa; la mujer se
.somete al marido, los hijos a los padres, los jóvenes a ios viejos. Pero en
lo tocante a la economía y a la legi.slación. Utopía da muestras de una
modernidad sorprendente para haber sido escrita en el siglo XVI.

Los frutos del trabajo de cada familia o granja se almacenan en
graneros a donde acuden el padre de familia a buscar lo que él y los suyos
necesitan "y se lo lleva sin dinero, sin intercambio, .sin fianza, prenda ni
garantía" (11, e: 22). ¿Porqué se le habría de negar algo si hay abundancia



ECTWIOS

de todo?, se pregunta Hithloday. Y nadie va apedir más de loque necesita
pues está seguro de siempre poder contar con lo que le hace falta.

Ciertamente en todo tipo de criaturas vivientes sólo el miedo y la escasez
engendran la codicia y la rapiña o. en el hombre, sólo el orgullo, ya que
considera algo glorioso superar y exceder a otros en la superflua y vana
ostentación de las cosas. Esta clase de vicio no puede tener lugar entre los
utopienses (II, e: 26-27).

En lo que toca a exportaciones sólo las realizan cuando han obtenido
"suficientes provisiones de reserva para sí mismos (lo que no consideran
hecho hasta que han recogido para ios dos años siguientes a causa de la
inseguridad de producción del año próximo)" (II, f: 23). Asimismo,
cuando una ciudad de Utopía carece de determinado producto, las otras
se lo envían gratuitamente de forma tal que siempre haya de todo en to
das partes.

El oro y plata que obtienen no lo usan para ademarse" ni para pagar
pues nada cuesta, sino para casos de emergencia y para alquilar solda
dos extranjeros "pues prefieren poner a extraños en peligro que a sus
propios compatriotas " (II, f: 36). Contra lo que pensaba Maquiavelo, a
quien More seguramente leyó la Utopía, aparecida tres años después que
El Príncipe, creía en los beneficios de las tropas mercenarias. Con el
oro los utopienses podían comprar a sus enemigos o hacer que se pelea
ran entre sí. Era, pues, un recurso para su defensa, no un fin a alcanzar.
En lo que a legislación se refiere, los utopienses "tienen pocas leyes

pues para un pueblo instruido y organizado así muy pocas bastan" (11, g:
81-82). Cuanto más clara y general es una ley, más la consideran justa
ya que para ellos las leyes se hacen y publican para recordarle a cada
hombre sus deberes. En Utopía no hay abogados, gestores o procurado
res. Cada uno sabe defenderse. La justicia, para ellos, es "el lazo más
fuerte y seguro de una república" (II, g: 99). Y no sólo es Utopía la mejor
república "sino la única que con justo derecho puede reclamar y atribuir
se el nombre de república o comunidad de bienes" (II, i: 179), tendiente
al bien común. ¿Por qué afirma Hithloday semejante cosa? No lo dice
pero nosotros lo sabemos. República viene del latín res pública, la cosa

'' No sólo los utopienses no tienen en alto valor al ora y la plata, sino que los utilizan para
construir orinales y otros rcclpiente.s que sirven para las más viles funciones. Tanibión como grilletes
y cadenas con los que otan a su.s e.sclavos y aretes pora los que han cometido delitos. (II. f; 51-53).



TEORIA

pública y Estado y República en Inglés se dice Conwumwealih, riqueza
común. La república es. como .se lee en Utopía, la "comunidad de bienes"
y coiiK» ahí todo es propiedad común, se desprende que es la única y
auténtica república. "Donde nada es privado -escribe More- los asuntos
públicos son seriamente atendido.s" (II, i: 182). Sin embargo nosotros
sabernos también que si Estado es lo común y público y que tiende al
bien de la colectividad, ello no significa que pueda haber propiedad
privada: puede haberla pero sólo será Estado lo que es común.
Dos asuntos que muestran un avance incuestionable para su tiempo

son los relativos a la guerra y a la religión. En ambos More va contra las
creencias y prácticas de su época convirtiéndose en un hombre moderno
en pleno siglo XVi. Los utopienses "detestan y aborrecen" la guerra y "al
revés de la costumbre de casi todas las demás naciones, no hay nada que
consideren tanto contra !a gloria como la gloria obtenida en las guerras"
(II, h: 2). Sólo aceptan hacer la guerra en casos de defensa, de liberación
de una ciudad amiga y, al parecer, en ca.sos de colonización. Respecto a
la religión. More propugna una tolerancia desusada en su tiempo. En
Utopía hay distintas religiones aunque la mayoría se inclina por la
creencia en un .solo dios llamailo Mitra. Quizá por sus similitudes y por
el hecho de que "Cristo instituyó entre los suyos que todas las cosas
fueran comunes" (II, i: 15), la mayoría de utopien.ses acepta la religión
cristiana. Pero hay convivencia de creencias religiosas todas las cuales
son respetadas.'^
He dejado para el final un tema que me parece de la mayor importancia

no sólo para comprender las ideas prevalecientes en Utopía sino en sí
mismo: la filosofía moral. More condensa, con una claridad fuera de lo
común, lo que podríamos considerar una filosofía humanista válida en
todo tiempo y lugar.

Los utopien.ses creen que la finalidad de la vida es la felicidad; que la
felicidad es el placer, pero el placer de las cosas buenas y honestas que
se consiguen con la virtud. Virtud es la vida ordenada conforme a la
naturaleza y sigue el curso de la naturaleza el que se gobierna por la ra
zón. Dios nos orienta a ello (II, f: 114-116). Es una obligación del
hombre llevar felicidad a sus semejantes o, al menos, aliviarles el dolor
y la pena pues al quitarles éstos Ies devuelven la alegría, es decir, el

Otro rasgo innovador es que en Utopía hay mujeres sacerdotes.

14



placer.'^ Si esto es así, con mayor razón estamos obligados a procurar
nos la felicidad a nosotros mismos.

Estás obligado a mostrar la misma benevolencia y amabilidad a ti como a los
otros. Pues cuando la naturaleza te ordena ser bueno y afable para con los de
más te recuerda que no seas cruel ni riguroso contigo mismo" (11, f: 123-124).

Los sentidos como la recta razón buscan lo placentero "siempre y
cuando pueda alcanzarse sin perjuicios ni injusticias, sin impedir u
obstaculizar un mayor placer ni produciendo doloroso esfuerzo" (II, f:
138). Y entre los placeres primeros están los espirituales: la mayor parte
de ellos como la tranquilidad provienen "de la practica de la virtud y de
la conciencia de una vida buena" (II, f: 222). He aquí la moral que rige
en un reino donde todos los cargos son por elección, donde no hay
propiedad privada, donde se ama la paz y a los animales y donde no
hay pobreza ni vicio: es Utopía.

" More se adelanta cuatro siglos a loque, con mayor precisión, dirá Poppercn nuestra era.
"En todas los cosas usan la precaución de que un [rfaccr menor no estorbe uno mayor y que

el placer no sea causa de desplacer, el cual piensan que se sigue necesanamcnte si el placer es
deshonesto" (11, f; 239).


