LA UTOPIA DE THOMAS MORE

Enrique Sudrez-Iiiiguez

Thomas More (el apellido inglés More se latiniz6 como Morus y de ahi
se castellanizdé como Moro) (1478-1535) humanista, amigo de Erasmo,
hombre culto, jurista, canciller de Inglaterra en 1529, pagé con su vida
su fe cristiana por oponerse a las pretensiones de Enrique viil de
convertirse en cabeza de la Iglesia y divorciarse de Catalina de Aragén.
Fue beatificado en 1886 por Ledn XIil y canonizado en 1935 por Pio XI.
Fue el representante mds conspicuo del tardio y breve humanismo inglés
y tuvo una gran importancia como hombre de letras. En 1516 escribio,
en latin, la Utopia fue publicada en inglés en 1551 ya muerto More. El
libro al parecer' tuvo gran éxito durante el siglo XVI y fue traducido a
varias lenguas. Incluso se pretendié llevarlo a la prictica. Se sabe, por
ejemplo, que Vasco de Quiroga fundé dos pueblos-refugio en México
inspirados en la Utopia.

El hombre ha escrito siempre sobre Estados o sociedades utdpicas.
Homero nos habla de los Campos Eliseos, Hesiodo de la Edad Dorada y
Plutarco describe una Esparta Utépica. En el siglo XviI, Campanella
publicé La cittd del Sole y Bacon New Atlantis. En 1890 W. Morris
escribié News From Nowhere y en nuestro siglo HG. Wells dio a
conocer A Modern Utopia en tanto que James Hilton invent6 Shangri-La

I Touchard asi lo afirma aunque Sabine sostiene que Utopia fue un episodio relativamente
aislado y poco importante en la filosofia politica de su tiempo. Ver los juicios contradictorios a este
respecto en Jean Touchard, Historia de las ideas politicas, Madrid, Tecnos, 1988, p.212 y George
H.Sabine. Historia de la teoria politica, México, FCE, 1975, p. 323. La obra tiene una importancia
indudable en la historia de la literatura politica aunque no alcance la dimensién de obras como La

Repiiblica de Platén en la que ¢n parte se basé y ciertamente es una de las principales obras en la
literatura sobre Ulopias.
2 Utopos significa no hay tal lugar.



TEORIA

en su Lost Horizon. También podemos sumar el /984 de Orwell, el
Walden de Henry David Thoreau, el Walden dos de B.F. Skinner
y el Mundo Feliz de Aldous Huxley, entre las mas célebres utopias y por
mencionar solo algunas. More escribe una de las mds importantes,
altamente influida por la mds famosa de todas: La Repuiblica de platdn.
Se ha escrito ya mucho sobre las similitudes y diferencia entre estas dos
utopias para volver sobre ello.

More crefa que las condiciones concretas de vida eran fundamentales
para conseguir un Estado mas justo. SKinner, en nuestro siglo , piensa
algo similar: para ¢l la felicidad depende de circunstancias propicias en
la vida diaria.* Por ello ambos bajan a disefiar detalles que hardn la vida
mas agradable y il

La forma literana de la Utopia de More es la de un didlogo entre ¢l pro-
pio More, el editor Peter Giles, amigo de More, y el narrador Rafael
Hithloday (el apellido significa experto en sin sentidos o quizi también
“visionario”), en Amberes en los jardines de la casa que ocupaba More.

En el libro I se dialoga sobre lo que podriamos llamar las funciones
del intelectual y del politico, pues More y Giles aconsejan a Hithloday
que entre al servicio de un Rey debido a sus multiples conocimientos
y experiencias, pero aquél responde con una negativa ya que, a su juicio,
los gobernantes curopeos no le escucharian pues estaban mas preocupa-
dos por hacer la guerra y por enriquecerse que por aprender y dirigir a
sus subditos. Un gobernante debe hacer cosas que no suele hacer:

que viva de lo suyo sin perjudicar a nadie; que no gaste mds de lo que pue-
de; que refrene la maldad; que prevenga los vicios y aparte las ocasiones de
delito dirigiendo bien a sus stibditos y no permitiendo que aumente la maldad
para castigarla después; que no se apresure tanto en resucitar leyves que la
costumbre ha abolido, es pecialmente las que llevan largo tiempo olvidadas
y nunca echadas de menos ni necesitadas y que nunca, so capa y pretexto de
transgresion, imponga multas y fianzas que ningin juez toleraria que impu-
siera ningudn particular por injustas y llenas de artimanas.?

El papel del fil6sofo estd en sus escritos: ese es su tinico deber. La
politica lo obliga a compromisos innobles. Pretender aconsejar al rey es

3 B.F. Skinner, su Utopia Walden dos y Enjoy old age.

4 Utopia 1, 382-387. Sigo la versién de Joaquin Mallafré Gavaldd en la espléndida edicion
hilingue de la Coleccién Erasmo, Bosch, Casa editorial, Barcelona, 1977.



ESTUDIOS

tarea vana “pues o bien deberia decir cosas distintas de las que dicen ellos
y entonces seria igual que si no dijera nada o deberia decir lo mismo que
ellos y... ayudar a propagar su locura™ (I, 427).

Ahora bien, es casi imposible, dice el personaje Hithloday, que esa
republica gobierne justamente y florezca con prosperidad si hay propie-
dad privada (I, 436) pues con ella no habria sino pobreza y carencias ya
que lo que se le da a uno se le quita a otro (I, 451). “Asf estoy
completamente persuadido de que no puede hacerse ninguna distribucién
equitativa y justa de las cosas y de que aquella perfecta plenitud no
existird nunca entre los hombres a menos que esta propiedad sea proscrita
y prohibida™ (I, 446). { Tesis radical si la hubo! En pleno siglo XvI More
—aunque a través de su personaje Hithloday pues él dice estar en contra’—
sostiene un comunismo mds préximo al de Marx que el de Platén, pues
éste solo lo pretendia para los guardianes. Planteado lo anterior como
fundamento pasa entonces a describir el reino de Utopia en el libro 11 de
la obra.

Utopia es un reino civilizado que aventaja a todos los otros reinos de
su tiempo, dice Hithloday. Después de describir su geografia aprende-
mos que la isla esta gobernada por el rey Utopo, que tiene cincuenta y
cuatro bellas ciudades o capitales de demarcacién,® que todos hablan la
misma lengua y que tienen leyes y costumbres parecidas (II. a: 20). En
el campo hay granjas provistas de todo género de instrumentos y herra-
mientas para la agricultura en donde viven los ciudadanos por turnos.
Cada granja estd habitada por cuarenta personas por lo menos, dos
esclavos’ bajo las 6rdenes del cabeza de familia y de su esposa, “personas
muy inteligentes, discretas y ancianas”.

De cada una de estas familias o granjas van cada afio a la ciudad veinte
personas que han estado previamente dos afos seguidos en el campo. En su
lugar, el mismo nimero de repuesto es enviado de la ciudad, los cuales serdn
instruidos y ensefiados por los que ya han estado alli un afio y son por tanto

5 “pero yo soy de contraria opini6n ~dije yo— pues me parcee que los hombres nunca vivirin
en la abundancia alli donde todas las cosas son comunes™ (1, 452). Es asunto de discusidn si todo lo
dicho por Hithloday era realmente pensado por More. Yo no lo creo, pues no es 6gico que si un
personaje del didlogo es él mismo le ponga en boca cosas contrarias a sus propias opinioncs.

6 Son ciudades-estado confederadas.

7 Reino utGpico donde, sin embargo, subsisien los esclavos, es decir la desigualdad.



TEORIA

expertos y habiles en las tareas del campo. Y ellos ensenardn a otros el ano
sigulente.

Esto lo hacen por miedo a que la escasez pudiera producirse por falta
de conocimientos si todos fueran nuevos (11, a: 29-36).

Respecto a las ciudades, todas son parecidas y la principal, su capital,
es Amaurota, sede del Consejo. Esta rodeada de una muralla alta y
gruesa, tiene un foso seco, profundo y ancho plagado de arbustos, zarzas
y espinos por tres lados y por el cuarto el rio (11, b: 25-27). Nada dentro
de las casas es privado® o propio de nadie y cada diez anos cambian de
casa por sorteo (11, b: 34-35),

Cada treinta familias o granjas eligen anualmente a un oficial llamado
sifogrante o filarca, que es una especie de alcalde y cada diez filarcas
con todas sus treinta familias eligen a un filarca en jefe, también por un
ano. Los doscientos filarcas que existen forman el Consejo y éste elige
por voto secreto al principe que cree “mads idoneo y conveniente™ entre
los cuatro propuestos por el pueblo (uno de cada cuatro de la ciudad). El
cargo de principe es de por vida “a menos que sea depuesto o degradado
bajo sospecha de tirania (11, ¢: 6).” Todos los cargos son, pues, por
eleccion. Todos los asuntos de la republica deben ser discutidos durante
tres dias en el Consejo antes de tomarse una decision, para evitar
precipitaciones y que los gobernantes abusen de su poder.

Todos los hombres y mujeres de Utopia son expertos en asuntos de
agricultura y aparte de ella todos aprenden otra ciencia como oficio
propio: como tejer lana o lino, herreria, carpinteria y albafileria “pues
no hay ninguna otra ocupacién de la que un niimero apreciable hable o
use alli” (I, d: 5). Nadie debe estar ocioso y la principal funcién de los
filarcas o sifograntes es vigilar que esto se cumpla. Todos trabajan pero
solamente seis horas. El tiempo que les quede libre lo pueden dedicar a
lo que se les antoje, pero no a actividades deshonestas o intiles, sino al
estudio, a practicar mds de su trabajo, a oir musica, a conversar, etcétera.

Trabajando s6lo seis horas se podria pensar que algunas cosas podrian
faltar, pero esto no es asi pues todos trabajan en cosas provechosas.

8 El comunismo de la Utopia es mds radical que el de Marx: no sélo no hay propiedad de los
miedios de produccion sino de nada.

g . . 4 . . . . -
’ También eligen por tiempo indefinido a otros funcionarios llamados traniboros cuyas
funciones no quedan claras,

10



ESTUDIOS

En otros paises hay una gran cantidad de gente que no trabuja: las mu-
Jeres, los sacerdotes, los ricos, los nobles, los criados, los mendigos; y
entre la gente que trabaja cudntos se dedican a actividades innecesarias.'©

Pues si la misma multitud que ahora se ocupa en trabajar se dividiera en tan
pocas ocupaciones como el necesario uso de la naturaleza requiere, se
seguiria necesariamente una tan gran abundancia de cosas que sin duda los
precios serian mds bajos de lo necesario para que los obreros pudieran vivir”
(11, d: 48).

Dije que en Utopia todos trabajan pero esto no es exacto: unas
quinientas personas no lo hacen como los demasiado viejos o débiles, o
los que se dedican enteramente al estudio. Pero si estos tltimos no res-
ponden a las expectativas puestas en ellos vuelven al “estamento de los
artesanos”. Y contrariamente, si un trabajador dedica sus horas libres con
tal ahinco y provecho al estudio se le releva de sus ocupaciones manuales
y se le promueve al “estamento de los intelectuales”. Sin embargo, si
bien hay estos dos “estamentos” diferenciados, todos le dedican algunas
horas al estudio. En realidad, se trata de ahorrar todo el tiempo posible
de las ocupaciones cotidianas y de los asuntos de la repiblica para
dedicarlos al enriquecimiento del intelecto “pues opinan que en ello
consiste la felicidad de esta vida” (II, d: 84). Los sifograntes también
estdan excusados de trabajar pero lo siguen haciendo para dar ejemplo y
asi, como casi todos trabajan en cosas titiles, hay siempre abundancia de
cosas sin necesidad de trabajar mas de seis horas.

Respecto a la vida cotidiana de los habitantes de Ulopia, algunos
datos podrdn mostrarla. Sus necesidades son elementales: para ir al
trabajo visten cuero y pieles que duran siete anos; cuando salen se cubren
con una capa encima. Su ropa es tosca y siempre del color de la lana,
igual para todos y les dura un par de aios. Los utopienses estdn por la
eutanasia y contra el suicidio y a favor del matrimonio monogamico,
aunque aceptan el divorcio en ciertos casos. La mujer, cuando se casa,
se traslada al domicilio del marido pero el hombre sigue en el hogar
familiar gobernado por el padre. Deben tener un niimero determinado de

hijos.

10 pi¢nsese cuidn cierta es esta aseveracion de More al contemplar lo que sucede atn en nuestro
siglo XX,



TEORIA

Con la intencion de que el nimero preserito de ciudadanos nunca disminuya
ni crezea en exceso, se ordena que ninguna familia, de las que en cada crudad
hay sets mil en total ademds de las del campo, tenga a un tiempo menos de

diez ni mas de dieciséis hijos de una edad aproximada de catorce anos (1L
e:5).

Pareciera que ¢l hombre no puede elaborar una utopia sin atentar
contra la libertad. Los signos mayores del totalitarismo, la ausencia de
libertad y la ingerencia del Estado en los asuntos que competen exclusi-
vamente a los individuos, se expresa, aqui' y alld, en la Uropia de More.
El estado vigila que no haya ocio, que se tenga un determinado namero
de hijos, regula las relaciones sexuales y castiga, aun con la muerte, la
infidelidad renterada (11, g: 51). St alguien desea visitar amigos de otras
ciudades requiere del permiso de los sifograntes y nadie puede viajar solo
sin cartas de sus principes quienes senalan el dia que deben regresar (11.
f:1-2) y si alguien sale sin permiso reiteradamente se le somete a
esclavitud. (f: 9). No hay pobreza pero tampoco libertad en muchos
aspectos. El Estado, en su pretension de regular, pasa por encima de los
derechos individuales que son pricticamente desconocidos en Utopia.
Como toda sociedad totalitaria es holista. En palabras de Mallafré
Gavaldd, en Utopia “observamos una falta de libertad personal y de vida
privada”™. ;Y de que sirve todo lo demas si perdemos la libertad?

En Utopia también hay desigualdad, pues hay esclavos que realizan
los trabajos inferiores, todo el servicio, las labores pesadas y los “bajos
menesteres™ y hay indigenas que al parecer viven en otras zonas. Por otro
lado el principe, el obispo, los traniboros, los sifograntes y los embaja-
dores son sencillos, no hacen ostentacion ni con el vestido y son queridos
por todos, pero en razon de sus investiduras se les “guarda considera-
cion”,

En Utopia hay una estratificacion jerarquizada rigurosa: la mujer se
somete al marido, los hijos a los padres, los jévenes a los viejos. Pero en
lo tocante a la economia y a la legislacién, Utopia da muestras de una
modernidad sorprendente para haber sido escrita en el siglo X V1.

Los frutos del trabajo de cada familia o granja se almacenan en
graneros a donde acuden el padre de familia a buscar lo que él y los suyos
necesitan "y se lo lleva sin dinero, sin intercambio, sin fianza, prenda ni

garantia” (11, e: 22). ; Por qué se le habria de negar algo si hay abundancia

12



ESTUDIOS

de todo?, se pregunta Hithloday. Y nadie va a pedir mas de lo que necesita
pues estd seguro de siempre poder contar con lo que le hace falta.

Ciertamente en todo tipo de criaturas vivientes sé6lo el miedo y la escasez
engendran la codicia y la rapifia o, en el hombre, sélo el orgullo, ya que
considera algo glorioso superar y exceder a otros en la superflua y vana
ostentacion de las cosas. Esta clase de vicio no puede tener lugar entre los
utopienses (II, e: 26-27).

En lo que toca a exportaciones sélo las realizan cuando han obtenido
“suficientes provisiones de reserva para si mismos (lo que no consideran
hecho hasta que han recogido para los dos afios siguientes a causa de la
inseguridad de produccién del afio préximo)” (II, f: 23). Asimismo,
cuando una ciudad de Utopia carece de determinado producto, las otras
se lo envian gratuitamente de forma tal que siempre haya de todo en to-
das partes.

El oro y plata que obtienen no lo usan para adornarse'' ni para pagar
pues nada cuesta, sino para casos de emergencia y para alquilar solda-
dos extranjeros “pues prefieren poner a extrafios en peligro que a sus
propios compatriotas " (I, f: 36). Contra lo que pensaba Maquiavelo, a
quien More seguramente leyd la Utopia, aparecida tres afios después que
El Principe, creia en los beneficios de las tropas mercenarias. Con el
oro los utopienses podian comprar a sus enemigos o hacer que se pelea-
ran entre si. Era, pues, un recurso para su defensa, no un fin a alcanzar.

En lo que a legislacién se refiere, los utopienses “tienen pocas leyes
pues para un pueblo instruido y organizado asi muy pocas bastan” (IL, g:
81-82). Cuanto mds clara y general es una ley, mds la consideran justa
ya que para ellos las leyes se hacen y publican para recordarle a cada
hombre sus deberes. En Utopia no hay abogados, gestores o procurado-
res. Cada uno sabe defenderse. La justicia, para ellos, es “el lazo mas
fuerte y seguro de una reptiblica” (I, g: 99). Y no sélo es Utopia la mejor
reptiblica “sino la tinica que con justo derecho puede reclamar y atribuir-
se el nombre de reptiblica o comunidad de bienes” (II, i:179), tendiente
al bien comtin. ;Por qué afirma Hithloday semejante cosa? No lo dice
pero nosotros lo sabemos. Repiiblica viene del latin res piiblica, 1a cosa

11 No sélo los utopienses no tienen en alto valor al oro y la plata, sino que los utilizan para
construir orinales y otros recipientes que sirven para las mds viles funciones. También como grilletes
y cadenas con los que atan a sus esclavos y areles para los que han cometido delitos. (1, f: 51-53).

13



TEORIA

publica y Estado y Repuiblica en Inglés se dice Commonwealth, riqueza
comun. Larepublicaes, como se lee en Uropia, la “comunidad de bienes”
y como ahi todo es propiedad comiin, se desprende que es la unica y
auténtica republica. “Donde nada es privado —escribe More- los asuntos
publicos son seriamente atendidos™ (11, 1:182). Sin embargo nosotros
sabemos también que si Estado es lo comin y publico y que tiende al
bien de la colectividad, ello no significa que pueda haber propiedad
privada: puede haberla pero sélo sera Estado lo que es comun.

Dos asuntos que muestran un avance incuestionable para su tiempo
son los relativos a la guerra y a la religion. En ambos More va contra las
creencias y pricticas de su época convirtiéndose en un hombre moderno
en pleno siglo XVI. Los utopienses “detestan y aborrecen” la guerra y “al
revés de la costumbre de casi todas las demds naciones, no hay nada que
consideren tanto contra la gloria como la gloria obtenida en las guerras”
(I1, h: 2). Solo aceptan hacer la guerra en casos de defensa, de liberacion
de una ciudad amiga y, al parecer, en casos de colonizacion. Respecto a
la religion, More propugna una tolerancia desusada en su tiempo. En
Utopia hay distintas religiones aunque la mayoria se inclina por la
creencia en un solo dios llamado Mitra. Quiza por sus similitudes y por
el hecho de que “Cristo instituyé entre los suyos que todas las cosas
fueran comunes” (II, i:15), la mayoria de utopienses acepta la religion
cristiana. Pero hay convivencia de creencias religiosas todas las cuales
son respetadas.'?

He dejado parael final un tema que me parece de la mayor importancia
no s6lo para comprender las ideas prevalecientes en Utopia sino en si
mismo: la filosofia moral. More condensa, con una claridad fuera de lo
comiin, lo que podriamos considerar una filosofia humanista valida en
todo tiempo y lugar.

Los utopienses creen que la finalidad de la vida es la felicidad; que la
felicidad es el placer, pero el placer de las cosas buenas y honestas que
se consiguen con la virtud. Virtud es la vida ordenada conforme a la
naturaleza y sigue el curso de la naturaleza el que se gobierna por la ra-
z6n. Dios nos orienta a ello (II, f: 114-116). Es una obligacién del
hombre llevar felicidad a sus semejantes o, al menos, aliviarles el dolor
y la pena pues al quitarles éstos les devuelven la alegria, es decir, el

12 Otro rasgo innovador es que en Utapia hay mujeres sacerdotes.

14



ESTUDIOS

placer.'* Si esto es asi, con mayor razén estamos obligados a procurar
nos la felicidad a nosotros mismos.

Estas obligado a mostrar la misma benevolencia y amabilidad a ti como a los
otros. Pues cuando la naturaleza te ordena ser bueno y afable para con los de-
mis te recuerda que no seas cruel ni riguroso contigo mismo™ (11, f: 123-124).

Los sentidos como la recta razén buscan lo placentero “siempre y
cuando pueda alcanzarse sin perjuicios ni injusticias, sin impedir u
obstaculizar un mayor placer ni produciendo doloroso esfuerzo” (II, f:
138).'* Y entre los placeres primeros estdn los espirituales: la mayor parte
de ellos como la tranquilidad provienen “de la practica de la virtud y de
la conciencia de una vida buena” (I, f: 222). He aqui la moral que rige
en un reino donde todos los cargos son por eleccién, donde no hay
propiedad privada, donde se ama la paz y a los animales y donde no
hay pobreza ni vicio: es Utopia.

13 More se adelanta cuatro siglos a lo que, con mayor precisién, dird Popper en nuestra era.
14 “En todas las cosas usan la precaucién de que un placer menor no estorbe uno mayor y que
¢l placer no sea causa de desplacer, el cual piensan que s¢ sigue necesariamente si ¢l placer es

deshonesta” (1E, f: 239).

15



