BENJAMIN CONSTANT: EL GRAN
TEATRO DE LA POLITICA

Lourdes Quintanilla Obregon

Si la politica es el uso v el abuso de los seres y de las cosas o si ¢l
despotismo es inevitable, resignémonos. ;Puede el poder aceptar limites o
es una fatalidad siempre igual a si misma? Habria que tratar de explicar
entonces el misterio de la obediencia o las comedias y tragedias que repre-
sentan una y otra vez a lo largo de la historia. La utopia liberal pretendio
romper la contradiccidn entre libertad y poder, instaurar el reino de la ra-
zbn sobre la tierra y redefinir las relaciones entre los ciudadanos v el Es-
tado en términos precisos.

Benjamin Constant se dedico a la politica para intentar ponerla al ser-
vicio de los derechos individuales. El gobierno era sélo un medio, el fin la
libertad, creencia compartida por los liberales de su tiempo. Pero €l plan-
ted una nocion capital: la intima relacion entre la politica y la vida. En la
obra constantiana la politica nunca aparece aislada. La mirada es mas
amplia. Va de la literatura al periodismo y a los debates parlamentarios.
Se ocupa de arte, historia y religion. Obedece al tiempo, acepta sus limi-
tes y persigue el infinito. La politica es incierta como la vida misma pero
hay que impedir que atente contra e¢lla y obligarla a respetar a los ciuda-
danos en medio de la incertidumbre y el acaso. Constant aposto por la li-
bertad y para tratar de ganar la apuesta sé6lo encontré dos remedios: ro-
dear de barreras a todos los poderes v la irrestricta libertad de expresion.

163



MATERIALES

Los modernos no permitirian los simulacros pues sabian muy bien que de-
tras de ellos sélo habia hombres en el ejercicio de la autoridad.

A fines del siglo XVII, los liberales estaban convencidos de haber al-
canzado un sistema completo y regular de libertad. Pensaban que ese or-
den natural habia sido alcanzado gracias a las bondades de la razon, al
comercio, a la industria y a los progresos cientificos. Presentaban una his-
toria lineal, una ruta trazada de antemano que llevaria a la humanidad ha-
cia su perfeccionamiento. Nada ni nadie se podia oponer a esta mecanica
progresista salvo los poderes establecidos.

Tal parece que la autoridad aunque necesaria era contra-natura y si no
se limitaba y vigilaba entraba en conflicto con el movimiento general de
las 1deas. con la marcha progresiva de la especie. Para Constant, todos los
males del mundo parecian venir desde el poder que, a pesar de leyes v
constituciones, poseia en si mismo el germen de los abusos. Tenia en sus
manos el derecho y la fuerza, y la division politica entre gobernantes y
gobernados era un hecho v no una vana teoria. Ni siquiera un sistema re-
presentativo podia ser confiable. Una vez en el poder los hombres se
transformaban y tenian una propension fatal a inmiscuirse en las multi-
ples actividades humanas.

El unico freno posible, el limite sagrado, era la libertad individual. Es
cierto que Constant no fue el unico ni el primero en sefialarlo, pero a lo
largo de sus escritos lo subrayaba una y otra vez. Su obscsion: el limite a
todos los poderes. Si esta en la naturaleza de las cosas que el individuo es
unico e inviolable, solo en casos raros y precisos puede molestarle la au-
toridad. Los gobernantes, por el contrario, tenian deberes y responsabili-
dades precisas v debian sacrificarse por el bien publico. Constant exigia
tanto de las autoridades que nos recuerda a Edmund Burke: “debian reci-
bir el poder temblando™. La dicotomia auntoridad/libertad, lucha de contra-
rios permanente, solo podia atenuarse con la critica de los ciudadanos
para obligar a los gobernantes a rectificar y a cumplir,

Y para qué quiere el hombre su libertad? se preguntaba Constant. La
respuesta no era facil. Pero pensaba que sin barreras, sin consejo, sin
aliento si se quiere pero librado a si mismo, cada quien buscaria el
bornheur como quisiera. La sacralizacion de un ambito de la existencia

164



ESTUDIOS POLITICOS, NUM. 11, NUEVA EPOCA, ABRIL-JUNIO, 1996

—la esfera de los derechos individuales— lejos de ser un calculo meramente
utilitario —a la manera de Bentham, por ejemplo- se convertia en la cons-
titucion de un dominio de los valores definitivamente sustraido al tota-
litarismo de los hechos. El fin tltimo: el progreso cultural y moral. La
fuente de la perfectibilidad estd en el hombre mismo, en su desco de
superacion, en la idea de justicia inherente a su naturaleza, en su religiosidad.

S1 el Estado estaba obligado a mantener el bien publico, el individuo
sabia que el “reposo™ nunca esta asegurado y que la arbitrariedad puede
surgir inesperadamente por muy racional que fuese la maquinaria politica.
Por ello, la libertad de expresion —derecho a criticar y a oponer— se con-
vierte en la piedra angular del edificio constantiano para ensefiar el arte
meticuloso de la critica y oponerse a todos los simulacros. jQué la autori-
dad no pese sobre los hombres! y la doctrina de la perfectibilidad puede
conducir incluso a la educacion del ciudadano y a un sentido comin
antidogmatico y antiautoritario. Sélo hombres ilustrados, auténomos y
politicamente responsables pueden poner limites a la fatalidad del poder.
Pero todo es gradual v progresivo, sin rupturas dolorosas, sin lastimar al
tiempo. La ““opimién’’, por lo tanto, era la guardiana de las libertades; la
auténtica escuela de la vida. La paradoja: limites a todos los poderes y lo
ilimitado para todo el género humano en el dificil camino hacia la utopia
liberal.

La tercera realidad, sin embargo, contradecia a las teorias. Después de
la Declaracion de los Derechos del Hombre y del Ciudadano, Francia se
encontraba sumida en el “*Terror’” y en la usurpacion napoleonica. Del
progreso al retroceso. Del Antiguo Régimen al Imperio. Y al simulacro a
nombre de la libertad. En El Espititu de Conquista y De la Usurpacion,
escrito a fines de 1813, Constant criticé despiadadamente el régimen
napolednico por lo males que habia causado no sélo en Francia sino en
toda Europa desde Madrid a Mosci. Con Bonaparte, la arbitrariedad se
coloco el traje del derecho divino de los reyes y recurrio a formas de con-
sagracion en Notre Dame que parecian ya superadas por el orgulloso Si-
glo de las Luces, El publico —la nacion- fue adoctrinado por €l mero uso
de la fuerza disfrazada de progreso.

Vuelta al despotismo, al poder ilimitado rodeado de incienso por parte

165



MATERIALES

de aquellos intelectuales que todavia ayer se autonombraban revoluciona-
rios. El Imperio enmascaroé la opresion: el servicio militar obligatorio y la
llamada a filas a todos aquellos aptos a la mayor gloria de Francia. La ar-
bitrariedad se ejercié a nombre de UNO y persiguié a los hombres donde-
quiera que se encontraban. Todo poder ilimitado, repetia Constant una y
otra vez, golpeaba, corrompia, destruia las costumbres v la moral de un
pueblo. Para lograr su adhesion recurria a las frases hechas, al discurso
banal que no tenia nada que ver con la sintaxis. Se habian roto los lazos
que envolvian a la sociedad en su infinita complejidad v las ecuaciones
politicas eran inutiles. Constant desmitifico el discurso. Los significados
s¢ habian transformado y ya todo era ambiguo. A la tirania se le [lamaba
libertad; a la opresion, progreso. Es decir, todo lo contrario a lo que en
tcoria se queria cvitar.

Francia quedo reducida al papel de espectadora. El poder absoluto ne-
cesitaba aplausos y mantenia despierta la opinion con el teatro de la poli-
tica. Si unos cuantos hablaban v nadie les escuchaba, se renovaba el si-
mulacro pues no se podia permitir que el pablico abandonara el teatro
antes de terminar la funcion o insultara a los actores. Para ello, se conta-
ba con la “fuerza publica™. Y los supuestos representantes de la nacion
hablaban y hablaban interminablemente.

Llevar a las naciones a la guerra v a las conquistas era infligiries el
MAL. “Como fue posible que Napoledn despreciara a tal punto el espiritu
de la época?” Su anacronismo corrompio al pueblo, le obligd a servir y
exigio sacrificios a todos. Con el pretexto de liberar a quienes gemian
bajo el vugo de sus gobicrnos, les llevd la muerte vy la desolacion v no los
principios del 89 como afirmaban los pretorianos. Las mentiras de la au-
toridad fucron funestas. Querian reavivar el cspiritu publico y terminaban
en ceremonias funebres.

;Dénde quedaron los ideales de la Revolucion Francesa? Los “patrio-
tas” estaban extasiados con la uniformidad que habia impuesto el Empe-
rador. A nombre del “Gran Imperio” se destruyo la diversidad producto
de la historia y de la experiencia. Vencedores y vencidos sufrieron las
consecuencias. Las guerras asolaban a Europa mientras la tirania y la de-
magogia se elevaban a las alturas. El pequefio YO individual fragil v

166



ESTUDIOS POLITICOS, NUM. 11, NUEVA EPOCA, ABRIL-JUNIO, 1996

mediatizado a fin de salvarse se ocultaba e intentaba esquivar el zarpazo
del poder. El1 SUJETO que “piensa luego existe” solo podia defenderse de la
uniformidad con un minimo de peculiaridad individual que experimentaba
como irreductiblemente propio y se refugiaba en la subjetividad con sus
insidias y engaiios. Ya ni siquiera podia “cultivar su jardin™ como sugeria
Voltaire en mejores tiempos. ;Qué podia hacer el YO emancipado y mise-
rable frente al “honor imperial™?

Constant confrontaba teorias y realidades. Y los hechos demostraban
cuando habia que hacer correcciones. Es la experiencia la que nos permite
establecer principios —punto de partida del racionalismo constantiano— re-
sultados tangibles de hechos particulares. De nada servia discutir teorias
que no se confirman en la realidad. A Constant le interesaba analizar cau-
sas y efectos concretos. “Todo se deduce, todo se encadena™. Se podia ha-
blar de “soberania™ o de “‘voluntad general’” en abstracto pero si en la
practica herian las libertades individules eran sencillamente ilegitimas. El
error s¢ imponia y la razon se deterioraba. Lo arbitrario rompia la evolu-
cidén progresiva. La inteligencia no ¢s estacionaria, decia Constant, com-
prende y rectifica y por ello “avanza” en medio de dudas y temores. La
humanidad parecia estar condenada a la arbitrariedad y las tinieblas, no
las luces, envolvian a Europa bajo el imperio napoleonico. Ese no era el
porvenir.

Analizaba Constant las formas de gobiermno. Monarquia o republica.
Pero el problema de fondo era como garantizar la libertad. Durante el
“Terror” el gobierno aparecio bajo la consigna de la “voluntad general™.
La usurpacion napolednica exigi6 que todos abdicaran a su favor. jDonde
encontrar entonces el principio de legitimidad? “Hay algo de milagroso en
la conciencia de la legitimidad”, afirmaba. Y tenia razon: es dificil expli-
car este misterio. Napoledn se impuso ilegalmente sobre todo y sobre to-
dos y en medio del fasto y de las victorias promulgé leyes v codigos que
violaba una y otra vez. Un edificio construido sobre arena...

La comedia proseguia. “Lo ridiculo ataca todo y no destruye nada”,
comentaba Constant. Se creia recuperar el honor con la burla o se acla-
maba al idolo por miedo. Por lo menos durante ¢l despotismo todos calla-
ban. La usurpacién les obligaba a hablar. Volvia a la historia y parecia

167



MATERIALES

perder las esperanzas. Julio César, Augusto y muchos ejemplos mas con-
firmaban sus temores: los pueblos admiraban a los usurpadores. Durante
el “Terror” la libertad se disfrazé de antigiiedad. Comparar a Francia con
una pequefia ciudad-estado del remoto pasado era simplemente confundir
los tiempos. El ilustre liberal desesperaba:

Nosotros los modernos hemos perdido en imaginacion lo que hemos ganado
en conocimientos. Somos incapaces de exaltacion permanente. Los antiguos
estaban en la juventud, nosotros en la madurez, puede ser que en la vejez.
Al menos aquéllos tenian convicciones, nosotros solo tratamos de aturdir-
nos.

Los modernos confiaban en el progreso que les traeria la felicidad y
creian haber encontrado las leyes que regian al universo. {Vana ilusion!
Los demagogos subian a las tribunas y exaltaban el autoritarismo y vigi-
laban las conciencias a nombre de la VIRTUD y de la RAZON.

Constant sabia que todos los gobiernos son imperfectos y se rodean de
miles de subalternos que hacen mas pesado el yugo. Pero apostaba por la
libertad de los modernos: el derecho a la critica para obligar a todos los
poderes a permanecer en sus justos limites. Si Francia con Napoleon se
habia convertido en Egipto y una inmensa piramide reinaba sobre la na-
cion, no lo dejarian hacer porque estaba en juego su existencia misma. Al
poner al desnudo el simulacro, ejercia sus derechos individuales. Nada mas.

El hecho es que la Francia posrevolucionaria habia perdido la confian-
za. El SUJETO no encontraba su lugar. En Adolphe, Constant presentaba a
su ““héroe’ en un mundo sin acontecimientos, en ¢l hastio v el desentanto.
La gloria de la politica y del orador ha olvidado al novelista y al estudio-
so de las religiones que defendié la libertad con las restricciones que se
imponen a un hombre que conoce las debilidades humanas. No es facil
abandonarse a otra voluntad que impone cadenas. Bastante tenemos con
nuestro presente rapido y azaroso para que todavia los poderes compli-
quen nuestra existencia. Al luchar contra la tirania, defendemos nuestra
vida. El “yo sm yo” de Constant no era escéptico. Solo exigia libertad
para proseguir la aventura. Una convencion politica minimamente civili-
zada permitiria al individuo vivir instante.

168



ESTUDIOS POLITICOS, NUM. 11, NUEVA EPOCA, ABRIL-JUNIO, 1996

Los librepensadores del siglo XVIII quisieron destruir las instituciones
religiosas. Constant nunca estuvo de acuerdo con estas medidas. Habia
dedicado muchos aiios al estudio de las religiones y sin bien critico a las
“positivas” o sacerdotales defendio siempre el “rincén de religiéon™ que to-
dos llevamos dentro. Todos los dogmatismos se oponian al libre gjercicio
de la razén y su extrema lucidez le mostraba que no hay verdades absolu-
tas v que toda afirmacion es ambigua. El liberal no se encerraba en su
propia opinién y guardaba distancia hasta consige mismo. Es decir, un
espiritu laico en su verdadera acepcion. Un minimo de ironia nos permite
dudar de las opiniones propias. ;Como querer entonces imponerlas a los
demas?

Benjamin Constant prosiguio la lucha politica hasta su muerte ocurri-
da en 1830 y defendid la libertad como principio en medio de las tormen-
tas de su tiempo. jA cada siglo sus problemas!, solia decir. Nosotros vivi-
mos tiempos imaginarios distintos y ya nadie cree en la marcha progresiva
de la especie.

Pero €l hubiera considerado un anacronismo desmesurado volver dos
siglos atras para encontrar posibles soluciones a los problemas de la
Francia posrevolucionaria. Si la inteligencia no es estacionaria, urge ima-
ginar formas nuevas para el quehacer politico. El pasado va paso.

El ilustre liberal apelaba a la imaginacion, a la critica y al rigor. Ya
no bastaba refinar los simulacros en medio de la total indiferencia o de la
desesperacion. El arte de la politica consiste en construir convenciones
siempre parciales y fragmentarias para poder vivir v convivir y tal parece
que se ha qucdado a la zaga de las grandes transformaciones mundiales.
Ahora, todos somo espectadores y el discurso politico maquilla reahidades
complejas a través de los poderosos medios de comunicacion. Estamos
aturdidos —como siempre— mientras avanza lo “innombrable”. Asi llama
Roberto Calasso a la “posmodemidad”

Benjamin Constant, “De I'Esprit de Conquete et De  |'Usurpation™, en De la liberté Cher les
modernes, Collection Pluriel, Librairic Générale Frangaise. 1980, pp. 104-262.

169







