
ENE/JUN 2010                                                  REVISTA CRÍTICA JURÍDICA – N°. 29 

 

 

DERECHOS VIGENTES, NUEVOS DERECHOS Y DERECHOS HUMANOS 

 

ENRIQUE DUSSEL
1
 

 

Resumen: El autor señala en este trabajo, la lucha que se da entre los derechos que van surgiendo 

conforme las necesidades del ser humano y el derecho que en ese momento impera, sobretodo de 
los derechos humanos, concluyendo que el dilema de la filosofía política de Marx, es que el sistema 

de derecho vigente, se encuentre abierto a los nuevos derechos que nazcan, sin que se tenga que dar 

una lucha para su inserción en el sistema. 

Resumo: O autor assinala neste trabalho, a luta que se dá entre os direitos que vão surgindo 

conforme as necessidades do ser humano e o direito que nesse momento impera, sobretudo dos 
direitos humanos, concluindo que o dilema da filosofia política de Marx, é que o sistema de di- 

reito vigente, se encontre aberto aos novos direitos que nasçam, sem que se tenha que dar 

uma luta para sua inserção no sistema. 

Abstrac: The author signals in this work, the fight that gives between the rights that go arising 

satisfied the needs of the human being and the right that in this moment impera, especially of the 
human rights, concluding that the dilemma of the political philosophy of Marx, is that the system of 

valid right, find opened to the new rights that are born, without that have to give a fight for his 

insertion in the system. 

Palabras Claves: Derecho vigente, Derecho natural, Derechos Huma- 

nos, Legalidad, Xavier Xubiri. 

Palavras-Chaves: Direito vigente, Direito natural, Direitos Humanos, 

Legalidade, Xavier Xubiri. 

Key Words: Valid right, natural Right, Human Rights, Lawfulness, Xa- 

vier Xubiri. 

 

Debemos aclarar algunos conceptos o categorías del sistema de legitimación 

política que frecuentemente se usan sin previa descripción precisa de su 

contenido semántico. 

 

a) Derechos vigentes 

                                                           
1 Departamento de Filosofía, Universidad Autónoma Metropolitana, Iztapalapa, 

dussamb@servidor.unam.mx. 



DERECHOS VIGENTES, NUEVOS DERECHOS Y DERECHOS HUMANOS 

 

 

230 

Comencemos por el concepto de “derechos vigentes”. Son aquellos que gozan 

de aceptación y que se fundan en el consenso social y político. No sólo tie- 

nen legitimidad sino igualmente legalidad. Es decir, son los derechos 

que pueden usar para su ejercicio la coacción monopolítica del Estado. Tienen 

validez y fuerza de ley. Constituyen el sentido común en la que se funda el 

“Estado de Derecho”. Es tanto la Constitución como los derechos ex 

plícitamente incluidos en la misma, al mismo tiempo que el cuerpo de las leyes 

que constituyen la premisa mayor de los juicios de los tribunales de justicia.  

 El derecho vigente no debe confundírselo con el “derecho positivo”, 

ya que el primero tiene legitimidad y fuerza no sólo a través de las leyes (que 

es el derecho positivo o positivizado), sino también gracias al derecho 

consuetudinario o a las meras costumbres jurídicas o de implantación 

de la justicia de una comunidad política. 

 El derecho vigente es histórico, ya que en el presente es fruto de 

una evolución en el tiempo y dice relación a dicha diacronía constitutiva. 

Además es un derecho inculturalizado, y en ese aspecto es particular (aunque 

sea un imperio que domina muchos pueblos coloniales). 

 En la tradición greco-romana y en la europea (latino-germánica) el 

derecho positivo era juzgado, y fundamentado, desde un “derecho natural” 

(el nómos physikón de los griegos, o el ius naturale de los latinos y medievales) 

que correspondía en el orden práctivo (ético-político) con la universalidad de la 

naturaleza humana. Había tantos derechos como aspectos prácticos de 

la naturaleza humana. Era universal y perenne. Dicho derecho natural ser- 

vía como término crítico y de fundamentación del “derecho positivo” (o las 

leyes promulgadas). Una ley podía ser injusta y el derecho natural era la medida 

correctiva de tal separarse del orden natural (ontológicamente justo o bueno). 

 A los fines de una filosofía política de la liberación dicho de- 

recho natural deja de tener sentido. En primer lugar, porque dicho derecho 

natural puede tener alguna operabilidad si se logra enunciar explícitamente la 

“lista” de derecho que pudieran ser correctivos de algún error en el enunciado de 

un derecho positivo. Pero lo que acontece realmente es que los “nuevos 

derechos” surgen históricamente y sin “previo aviso” del derecho natural. En 

realidad, y en el mejor de los casos, al mismo derecho natural “se le reve- 

lan” como nuevos derechos a priori y los incorpora a posteriori. Así, las 

mujeres crearon un movimiento sufragista y lucharon por dicho derecho 

antes que fuera reconocido ningún derecho (menos aún “natural”) al 

sexo femenino. Primero fue la lucha y después el reconocimiento: el de- 

recho natural no ayudó en nada en dicho descubrimiento y lucha 

por el reconocimiento.  

 El derecho natural ha dejado de ser útil, entonces, en su conteni- 

do tradicional aunque puedan recuperarse algunos aspectos de su función crítica, 

pero formulada la cuestión por otras razones.  

Esquema 1 



ENRIQUE DUSSEL 

 

  

231 

Diacronía de los diversos ámbitos del derecho y las leyes 

Sistema  

de las leyes 

 

                                                                                             b. Nuevos 

   c. Derechos                                                            derechos 

      Humanos  

 

a. Derechos  

         vigentes   

b) Nuevos derechos 

La cuestión central, y no tratada actualmente por las diversas escuelas del de- 

recho, es el poder analizar claramente los momentos diacrónicos del surgimiento 

de los nuevos derechos. “Nuevos derechos” son aquellos que son ignorados por 

el derecho vigente, y, aún más, que serán durante un cierto tiempo (de la cri- 

sis de legitimidad del derecho vigente correspondiente y el crecimiento de la 

legitimidad del nuevo derecho) negados y aún condenados por el sistema 

de la leyes y los jueces (cómplices de un derecho vigente en crisis). 

 Como es evidente, el derecho vigente es el a priori, y el nuevo derecho 

se revela a posteriori en el tiempo y por su contenido. La comunidad políti- 

ca, sujeto del derecho vigente, se desarrolla históricamente por medio del 

surgimiento de nuevas necesidades (y requerimientos) y satisfactores, efectos 

del mismo desarrollo civilizador. Así la mujer pudo tomar lentamente 

conciencia de sus derechos por una evolución social y tecnológica, histórica 

entonces, que le permitió tener más tiempo libre) por ejemplo, al poder tener 

menos hijos por el adelanto de la medicina y la seguridad social), ma- 

yor capacidad en el manejo instrumental (por la revolución tecnológica), lo que 

permitió tener un desarrollo profesional y cultural igual al varón. Surgen 

entonces los nuevos derechos (de la mujer) diacrónicamente como efecto 

positivo de un desarrollo civilizador que permite tomar conciencia de las 

negatividades (o necesidades no cumplidas) que un sistema de derechos vigen- 

te (por ejemplo machista), que puede ser milenario, producía sin conocimiento 

de las víctimas. Es en ese momento bien preciso que se produce la crisis del 

sistema de derecho vigente, y comienzan a surgir los nuevos derechos, 

al comienzo como toma de conciencia del dolor, del sufrimiento de la 

corporalidad de la víctima del efecto negativo soportado hasta ese momen- 

to como “la naturaleza de las cosas”. Poco a poco ese dolor de ser mujer 

considerado “natural” se transforma en un dolor injusto como efecto de una 

dominación histórica que puede ser evitada. El derecho de no tener que sufrir el 

tal dolor; el derecho a obtener la satisfacción de la necesidad incumplida desde 

siempre negada como natural, aparece entonces positivamente y ante una 



DERECHOS VIGENTES, NUEVOS DERECHOS Y DERECHOS HUMANOS 

 

 

232 

conciencia política crítica. Para las víctimas, para la comunidades de vícti- 

mas del efecto negativo de acciones permitidas como naturales e inevitables por 

el derecho vigente (en otro ejemplo, la existencia de esclavos en el siste- 

ma esclavista en el siglo XVII), la toma de conciencia del nuevo derecho es el 

comienzo de una lucha social (política, económica, sexual, etc.) que llevará todo 

el tiempo necesario para que se produzca el resultado de dicho proceso recién 

inaugurado: dicho fruto será el que el nuevo derecho, en un primer 

momento ilegal e ilegítimo para el derecho vigente presente, hasta que llegue a 

ser legal y legítimo en el momento de un derecho vigente futuro. 

 Esa diacronía del pasaje del nuevo derecho reconocido por 

la comunidad crítica de las víctimas (y desconocido, y además ilegal e ilegítimo, 

para el derecho vigente) a su reconocimiento público, deberá cumplir algunas 

etapas. a) El primer lugar, se tomará conciencia (lo que Paulo Freire llama 

“concientización”) del nuevo derecho, legítimo para las víctimas pero sin 

legalidad alguna por el momento. b) En segundo lugar, las acciones cumplidas 

para lograr la vigencia del nuevo derecho confrontarán ser juzgadas como 

ilegales e ilegítimas por el derecho vigente. c) En tercer lugar, los castigos que 

juzgan “justos” dentro del derecho vigente en el uso de la coacción monopólica 

del Estado por dichas acciones ilegales, producen en las víctimas nuevos 

sufrimientos (aunque para dichas víctimas esas acciones son legítimas, aunque 

todavía no legales). Deberán las víctimas soportar la dominación represiva como 

castigos justos para el derecho vigente, y juzgados como injustos por 

la conciencia de la nueva legitimidad de la comunidad de las víctimas, que con 

valentía heroica establecen las etapas que revelan el progreso cualitativo de la 

humanidad. Son estos héroes que con su santidad por excelencia rinden culto 

a lo mejor de la humanidad, siendo sin embargo tratados como bandidos, 

perversos, inmorales (para la moralidad del derecho vigente), escoria. Son la 

figura del “Servidor sufriente” descrito por el profeta semita Isaías. Es Miguel 

Hidalgo sufriendo el fusilamiento y la deshonra de que su cabeza fuera expues- 

ta durante años públicamente. Es “locura para el mundo” (el derecho vigente); 

es la “sabiduría (el nuevo derecho de las víctimas) incomprensible para el 

mundo” (para el derecho vigente). d) En cuarto lugar, la “debilidad” (de la que 

nos habla Walter Benjamín) de las víctimas ultimadas va acumulando fuerza, la 

de los nuevos derechos. Lentamente se va destruyendo la seguridad de la mo- 

ral, de la legitimidad vigente en crisis, y la legalidad se torna más y más violenta 

(legalidad vacía del derecho vigente que comienza a perder “vigencia”, es decir 

fuerza, convicción, argumentos). e) En quinto lugar, la comunidad de las 

víctimas logra que los nuevos derechos sean reconocidos por la comunidad 

política ampliada, crecida, dialécticamente desarrollada. La comuni- 

dad reconocida (antes perseguida) transforma su legitimidad crítica 

(antihegemónica en el pasado) en la nueva legitimidad vigente, y la legitimidad 

y la legalidad del antiguo derecho vigente quedan anuladas. f) Sólo en un sexto 

momento, el nuevo derecho adquiere legalidad; es decir, se transforma en el 

nuevo derecho vigente plenamente.  



ENRIQUE DUSSEL 

 

  

233 

 En este proceso dialéctico del origen, fundamentación y crecimiento 

de los nuevos derechos (históricos y a posteriori) se juega el momento central 

crítico con respecto a la esencia del derecho vigente (histórico y a priori); no es 

ya la cuestión del derecho natural (ahistórico y a priori) como la referencia 

última con respecto al derecho positivo (histórico y a posteriori). 

c) Derechos humanos 

Debemos ahora dar un paso más. Los nuevos derechos determinan en el 

cuerpo de los derechos vigentes tres tipos de derechos, si tenemos en cuenta 

al tiempo histórico como criterio de distinción. a) En primer lugar, ante los 

nuevos derechos algunos derechos vigentes son borrados de la “lista” (así como 

los derechos burgueses destituyeron a los derechos del feudalismo, tan- 

to de los señores feudales como de los siervos). b) En segundo lugar, habrá 

nuevos derechos que estarán vigentes durante siglos, hasta el fin del período 

histórico-social que los originó y los necesitó para su justificación (como el ius 

dominativum o derecho del señor feudal sobre el feudo y los siervos durante 

los siglos de la Edad Media). c) En tercer lugar, habrá nuevos derechos 

que se agreguen a la “lista” de lo que desearíamos llamar como “dere- 

chos perennes”, que son aquellos que la humanidad reconoce como 

mundiales (con semejanza analógica intercultural) y válidos para todo ser 

humanos y para todos los tiempos futuros. Por ejemplo, el derecho a no 

ser torturado es reciente, pero es un ejemplo de nuevo derecho perenne. Es en 

este sentido que el nuevo derecho, por ser un derecho perenne será integrado a 

la “lista” de los “derechos humanos” en cuanto tales. 

 Obsérvese la diferencia entre la “lista” de los derechos natu- 

rales (tradicionales), ahistóricos y universales, diacrónicamente a priori, y la 

“lista” de los derechos humanos (que ahora proponemos) que se van 

descubriendo históricamente, que van ganando reconocimiento mundial 

(analógicamente) y que se revelan necesariamente a posteriori de la lucha por 

su reconocimiento. En la realidad en la “lista” de los derechos naturales se 

pudieron solamente enunciar cuando se los iba descubriendo históricamen- 

te, pero se atribuía a una naturaleza humana metafísica que los contenía 

en potencia desde siempre. La cuestión puede ser pensada y expresada mejor sin 

perder lo que se intentaba críticamente con los denominados derechos naturales. 

 En efecto, los derechos humanos se refieren a toda la humanidad (por 

semejanza analógica intercultural), y, sin referirnos a una naturaleza metafísi- 

ca en su sentido ingenuo, podríamos pensar en la identidad de la especie 

humana a partir de su genoma biológico. Dicho genoma (Xavier Zubiri 

le llamaría “esencia”, aproximadamente) tiene genes (las “notas” esenciales de 

Zubiri) que son sustantivamente los mismos para toda la “especia humana”; 

diferente por ejemplo a los de los primates superiores no humanos. 

Podría entonces indicarse que las necesidades humanas básicas tienen 

fundamentación genómica, y, de alguna manera, los derechos a cumplir con los 



DERECHOS VIGENTES, NUEVOS DERECHOS Y DERECHOS HUMANOS 

 

 

234 

satisfactores correspondientes a dichas necesidades pertenecen a toda la 

humanidad. Además, hay necesidades culturales que progresan y se diferencian 

cualitativamente en el tiempo (crecimiento civilizatorio) y que igualmente todos 

los miembros de la humanidad van adquiriendo el derecho a su satisfac- 

ción creciente. 

 X. Zubiri indica adecuadamente que sólo al final de la historia 

podría conocerse plenamente la esencia humana (el completo desarrollo de sus 

notas o capacidades genómicas), que traducido a nuestro problema podría 

expresarse así: sólo al final de la historia, cuando la humanidad 

haya desarrollado todas sus capacidades, se conocerán todos los derechos hu- 

manos posibles. Anteriormente a ese límite (por otra parte imposible de ser 

captado con conocimiento autoconciente y empíricamente) siempre se revelarán 

nuevos derechos, y, por lo tanto, habrá una lucha por su cumplimiento. La 

dialéctica entre el derecho vigente inacabado e imperfecto y la lucha por los 

nuevos derechos será un proceso perenne, perpetuo de transformación 

(excepcionalmente revolucionaria); dialéctica positiva en tanto expresa el 

crecimiento de la vida humana como historia. 

d) Fundamentación de los diversos momentos 

Las relaciones entre las categoría analizadas (derechos vigentes, nue- 

vos derechos y derechos humanos) son muy diversas, unas veces de originación 

o causa, otras de fundamentación. Veamos algunas de esas relaciones. 

 La relación “derecho vigente-nuevos derechos” es una rela- 

ción conflictiva. Los nuevos derechos, para abrirse camino hacia el estatuto de 

un derecho vigente futuro deben frecuentemente negar otros derechos que han 

dominado y negado el nuevo derecho. Es entonces una contradic- 

ción deconstructiva, donde el nuevo derecho (como afirmación) deberá negar la 

negación que significa el antiguo derecho que será derogado.  

 La relación entre “consenso crítico de los oprimidos-nuevo derecho” es 

de fundamentación. Es decir, la conciencia crítica de la comunidad de 

las víctimas que descubren sus nuevos derechos y permite el consenso de la 

comunidad de las víctimas que el fundamento del nuevo derecho vigente, de sus 

luchas y del triunfo como nuevo derecho. Es el criterio de la justicia de todo el 

proceso. Dicha fundamentación no será en último término ni la legalidad, 

ni la legitimidad vigente. Es la nueva legitimidad crítica de los oprimidos y 

excluidos (consenso crítico de los oprimidos), que se opone a la ley y a la 

legitimidad vigente y dominadora. Es decir, la legitimidad vigente se 

transformará primero en dominadora (violencia injusta del Estado) para 

posteriormente desaparecer. 

 La relación entre “nuevo derecho-derecho vigente futuro” es 

igualmente de fundamentación. El nuevo derecho llega a ser vigente cuando 

alcanza el grado de poder postivizarse en un nuevo sistema legal (desde la 

Constitución hasta el sistema completo de leyes) que debe ser transformado en 



ENRIQUE DUSSEL 

 

  

235 

parte o como todo (esto último cuando se dicta una nueva Constitución). Es 

decir, contra H. Kelsen, la Constitución nueva está fundada en la legitimidad 

crítica del consenso de la comunidad de las víctimas antiguas, cuando 

dicha legitimidad no estaba todavía legalizada. 

 La cuestión de fondo, y el dilema en filosofía política de Karl Marx, 

consistiría en lograr un sistema de derechos vigentes que puede perpetuamente 

estar abierto a la irrupción de nuevos derechos sin necesidad, por parte de estos 

últimos, de tener que luchar ferozmente (y frecuentemente con sus vidas) para 

su implantación. Esto se logrará descubriendo la importancia de la participación 

política (con conciencia del derecho) del pueblo (como bloque social de los 

oprimidos y excluidos) que pudieran fiscalizar el ejercicio y composición del 

cuerpo de los derechos continuamente, dejando lugar a que el descubrimiento de 

nuevas necesidades no satisfechas fueran de inmediato tomadas en cuenta para 

iniciar un proceso de innovación del derecho, sin permitir que la represión 

de esos nuevos derechos (como el aumento de la presión interna de una máqui- 

na con vapor caliente de agua) termine por explotar. Es decir, que los oprimidos 

deban lanzarse con justicia
2
 en una lucha encarnizada (como la del SME en 

estos momentos en México) afrontando la dominación injusta (aunque legal y 

legítima para el derecho vigente dominador), pero innecesaria si existiera una 

institución que permitiera juzgar, no la inconstitucionalidad de un nuevo 

derecho, sino la ilegitimidad de la misma Constitución, con respecto a un jus- 

to nuevo derecho del sector de la comunidad política oprimida y excluida, del 

pueblo. Esto sólo es posible si hay un momento que juega la función de 

fundamento de la Constitución misma, y se trata del consenso legítimo crítico 

en torno al nuevo derecho de los miembros de la comunidad política a los que se 

les ha negado la satisfacción justa de sus nuevas necesidades, o a la nueva toma 

de conciencia de antiguas necesidades, que la historia ha ido generando. 

El sentido último entonces, es ese consenso legítimo crítico de los oprimi- 

dos y excluidos. 

 

 

 

                                                           
2 Aquí la “justicia” es material, es decir, se determina desde las nuevas necesidades auténticas no 
satisfechas por satisfactores sobre los que se tiene derecho, fundado en la dignidad de la vida 

humana del ciudadano (el criterio material ético y político por excelencia en este nivel). 


