
Acta Sociológica, núm. 98, septiembre-diciembre de 2025, pp. 95-116

Mesianismo y democracia en Walter Benjamin: 
lecturas entre Europa y América Latina

Messianism and Democracy in Walter Benjamin: 
Readings between Europe and Latin America

Messiânismo e democracia em Walter Benjamin: 

leituras entre a Europa e a América Latina

Vincenzo Mele1

Recibido: 18 de diciembre de 2024.
Corregido: 2 de agosto de 2025.

Aceptado: 30 de agosto de 2025.

Resumen
Esta contribución se estructurará de la siguiente manera: primero para comprender adecua-
damente la concepción de la Historia subyacente en este texto –que se centra en el concepto 
de “redención” (Rettung)– intentaremos analizar su concepción de la “crítica como mortifi-
cación de las obras” y su diferencia con la “crítica de la ideología” de la primera generación 
de la Escuela de Frankfurt (Marcuse en particular). Este pasaje es esencial porque Benja-
min suele ser interpretado como un autor próximo a esta escuela, mientras que se desvía 
considerablemente de ella en cuanto a sus presupuestos filosóficos, metodológicos y –por 
tanto– políticos. En segundo lugar, analizaremos las consecuencias de esta concepción de 
la crítica, cuando aborda la historia y especialmente el concepto de “progreso”. Según Ben-
jamin, de hecho, la “redención” no se produce en la culminación de un progreso constante e 
interminable hacia lo mejor (Kant), sino a través de una interrupción catastrófica de la historia: 
cada “segundo es la puertecita por la que puede entrar el Mesías”, es decir, cada momento 
histórico contiene potencial para un cambio radical. En tercer lugar, analizaremos la relación 
de esta “revolución copernicana” en la forma de pensar la historia sobre la concepción del 
materialismo histórico comparando dos interpretaciones de la politicidad inherente a este 
escrito, la de Jürgen Habermas y la de Michael Löwy. Por último en cuarto lugar, intentaremos 

	 1	Profesor asociado de sociología general en el departamento de Ciencias Políticas 
de la Universidad de Pisa, Italia. Líneas de investigación: Teoría sociológica clásica y 
contemporánea, sociología de la cultura, sociología de lo imaginario.Correo electrónico: 
Vincenzo.mele@unipi.it 
ORCID: http://orcid.org/0000-0002-9348-3691



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

Vincenzo Mele96

extraer las consecuencias de nuestro discurso, cuestionando la pertinencia del concepto 
benjaminiano de crítica social y política con respecto al posible vínculo entre democracia y 
mesianismo en las sociedades modernas (secularizadas).
Palabras clave: Mesianismo y democracia, escuela de Frankfurt, redención, Marcuse, 
Benjamin, crítica social. 

Abstract
This contribution will be structured as follows: First, in order to properly understand the 
conception of history underlying this text –which focuses on the concept of “redemption” 
(Rettung)– we will first attempt to analyze his conception of “criticism as mortification of 
works” and its difference from the “criticism of ideology” of the first generation of the Frank-
furt School (Marcuse in particular). This passage is essential because Benjamin is often 
interpreted as an author close to this school, whereas he deviates considerably from it in 
terms of his philosophical, methodological, and –therefore– political assumptions. Second, 
we will analyze the consequences of this conception of criticism when it addresses history 
and especially the concept of “progress.” According to Benjamin, in fact, “redemption” does 
not occur at the culmination of constant and endless progress toward the better (Kant), but 
through a catastrophic interruption of history: every “second is the little door through which the 
Messiah can enter,” that is, every historical moment contains the potential for radical change. 
Thirdly, we will analyze the relationship of this “Copernican revolution” in the way of thinking 
about history to the conception of historical materialism by comparing two interpretations 
of the political nature inherent in this writing, that of Jürgen Habermas and that of Michael 
Löwy. Finally, fourthly, we will attempt to draw conclusions from our discourse, questioning 
the relevance of Benjamin’s concept of social and political criticism with regard to the possible 
link between democracy and messianism in modern (secularized) societies.
Keywords: Messianism and democracy, Frankfurt School, redemption, Marcuse, Benjamin, 
social criticism.

Resumo
Esta contribuição será estruturada da seguinte forma: Primeiro, para compreender ade-
quadamente a concepção da História subjacente a este texto – que se centra no conceito 
de “redenção” (Rettung) –, tentaremos analisar primeiro a sua concepção da “crítica como 
mortificação das obras” e a sua diferença em relação à “crítica da ideologia” da primeira 
geração da Escola de Frankfurt (Marcuse em particular). Esta passagem é essencial porque 
Benjamin é frequentemente interpretado como um autor próximo desta escola, enquanto 
se a fasta consideravelmente de la no que diz respeito aos seus pressupostos filosóficos, 
metodológicos e, portanto, políticos. Em segundo lugar, analisaremos as consequências 
desta concepção da crítica, quando aborda a história e especialmente o conceito de “pro-
gresso”. Segundo Benjamin, de fato, a “redenção” não ocorre no culminar de um progresso 
constante e interminável em direção ao melhor (Kant), mas através de uma interrupção ca-
tastrófica da história: cada “segundo é a portinha pela qual o Messias pode entrar”, ou seja, 
cada momento histórico contém o potencial para uma mudança radical. Em terceiro lugar, 
analisaremos a relação dessa “revolução copernicana” na forma de pensar a história sobre 
a concepção do materialismo histórico, comparando duas interpretações da politicidade 
inerente a esse escrito, a de Jürgen Habermas e a de Michael Löwy. Por último, em quarto 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

97Mesianismo y democracia en Walter Benjamin: lecturas entre Europa y América Latina

lugar, tentaremos extrair as consequências do nosso discurso, questionando a pertinência 
do conceito benjaminiano de crítica social e política no que diz respeito à possível ligação 
entre democracia e messianismo nas sociedades modernas (secularizadas).
Palavras.chave: Messiânismo e democracia, Escola de Frankfurt, redenção, Marcuse, 
Benjamin, crítica social.

Introducción 

El filósofo Enrique Dussel publicó el 1 de agosto de 2018 un editorial en el 
periódico La Jornada titulado Walter Benjamin y el mesianismo. Comen-
tando un mes después de la votación presidencial que había llevado al 
poder en México a Andrés Manuel López Obrador y al movimiento Morena, 
provocando una convulsión del sistema político que había gobernado al 
país durante décadas, Dussel sintió la necesidad de plantear “la extraña 
cuestión del mesianismo” que Benjamin planteó desde su diálogo de toda 
la vida con Gershom Scholem y otros miembros de la Escuela de Frankfurt.  
Según Dussel, la elección de 2018 representaba en la historia de México un 
acontecimiento mesiánico capaz de activar a todo el pueblo bajo el liderazgo 
de una persona, a una revuelta contra el viejo sistema corrupto. Pretendía ir 
explícitamente a contracorriente con el debate político contemporáneo, que 
en cambio había planteado el tema del mesianismo de manera caricatu-
resca (el “mesianismo tropical” del líder de Morena). La referencia a Walter 
Benjamin y al meshiakh (en hebreo, “el ungido del pueblo”) se da en tres 
niveles mutuamente decisivos. Primero, “mesiánico” es el pueblo mismo 
en su conjunto, que es el actor político colectivo, la instancia última de la 
soberanía, expresada en la participación pública (institucional o espontánea). 

En segundo lugar, un sector o grupo de este pueblo –que Giorgio Agam-
ben, refiriéndose a Pablo de Tarso, llama “el resto”– lucha en nombre de 
este pueblo (Agamben, 2007). En tercer lugar, una persona que encarne al 
pueblo, con su lealtad, compromiso, honestidad, valentía y prudencia prác-
tica: todos esos valores que no se encuentran en los líderes corruptos de la 
política dominante. La intervención de Dussel no es extemporánea, sino que 
pertenece al intento emprendido por algunos pensadores, especialmente 
latinoamericanos –entre los que, además del propio Dussel, destaca el 
nombre de Ernesto Laclau– de devolver la dignidad a la experiencia popu-
lista “después de décadas en las que el pensamiento político y el sentido 
común la redujeron al oportunismo de manipuladores que prometían el 
cielo y la tierra a sus seguidores” (Arditi, 2016, 42). 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

Vincenzo Mele98

En opinión de Dussel, una comprensión positiva del populismo debe 
plantear el problema del liderazgo y la democracia real como la “organiza-
ción efectiva de la participación político-popular” (Dussel, 2007, 53). Según 
Dussel, por tanto:

El mesías es una luz en la oscuridad que el pueblo enciende y que, una vez 
encendida, incendia al propio pueblo, exigiéndole que tome la historia en sus 
manos. Es una dialéctica entre el pueblo y los dirigentes. ‘¡No os traicionaré, 
cumpliré el mandato!’, dice al pueblo el que ha sido ungido por el pueblo. Él sabe 
quién es la última instancia de la soberanía. (La Jornada, 1 de agosto de 2018). 

Esta intervención de un filósofo comprometido y escuchado en la escena 
política pública mexicana, nos dice algo sobre la diferencia en la recepción 
de Walter Benjamin y el mesianismo en América Latina y Europa. En el 
viejo continente, difícilmente se le ocurriría a algún comentarista político, 
evaluar un evento electoral contemporáneo en términos “mesiánicos”. Del 
mismo modo, difícilmente se definiría a un líder político –especialmente 
a uno de “izquierda”– en estos términos. Probablemente el único político 
europeo (auto)descrito como “ungido por el Señor” fue Silvio Berlusconi 
en una convención de la udc –una costilla del Partido Demócrata Cristiano 
que sobrevivió tras la caída del Muro de Berlín y el escándalo de corrupción 
que sacudió a los partidos históricos– en 1994 cuando se presentó como 
el que salvaría a Italia de la dictadura de los comunistas (que se habían 
disuelto tres años antes). 

Con el eclipse o la pérdida de consenso y centralidad política de los 
partidos que reconstruyeron sus respectivos países tras la Segunda Gue-
rra Mundial, en Europa las esferas religiosa y política parecen mirarse 
desde la distancia con atención mutua, pero también con desconfianza. 
Las referencias “mesiánicas” al “sol del futuro” de los partidos socialistas 
y comunistas o a la “democracia cristiana” de los partidos populares de 
centro parecen relegadas a la retórica o al baúl de los recuerdos, dejando 
espacio a formas de liderazgo mucho más ambiguas y autoritarias centradas 
en el retorno del “hombre providencial”.2 En México, al igual que en otros 
países de América Latina, la palabra revolución pertenece al léxico político 

	 2	El Papa Pío XI, dos días después de la firma de los Pactos de Letrán –acuerdos en 
virtud de los cuales se establecieron por primera vez relaciones bilaterales entre el Reino 
de Italia y la Santa Sede–, el 13 de febrero de 1929, en su alocución Vogliamo anzitutto 
(“Queremos ante todo”), definió con gratitud y admiración a Benito Mussolini “como el 
hombre que la Providencia nos ha hecho encontrar”.



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

99Mesianismo y democracia en Walter Benjamin: lecturas entre Europa y América Latina

histórico e institucional: pensemos en el pri, el Partido Revolucionario 
Institucional que gobernó el país durante casi setenta años, o en el prd, el 
Partido de la Revolución Democrática, que surgió de una escisión del pri. 
Sin embargo, esta reflexión sobre el mesianismo de Dussel con relación a 
la política mexicana nos estimula a reflexionar sobre cuestiones que son 
tanto de naturaleza hermenéutica como política. En primer lugar, ¿cuál es 
la relación entre mesianismo y materialismo histórico en el pensamiento de 
Walter Benjamin? ¿Y cuál puede ser la relevancia de su pensamiento político 
hoy, especialmente en lo que se refiere a la relación entre mesianismo y 
democracia en las complejas sociedades de posguerra? Son cuestiones 
que, evidentemente, han estado en el centro del debate contemporáneo. 

Autores como Derrida, Habermas y Agamben han reflexionado sobre 
ello (Habermas, 1979; Derrida, 1992; Agamben, 2007). Ante la imposibilidad 
de dar cuenta de un debate tan complejo, quisiéramos al menos intentar 
poner en diálogo algunas de las interpretaciones que, en nuestra opinión, 
han sido más significativas e influyentes en Europa y América Latina de 
las Tesis “Sobre el concepto de historia” (Über den Begriff der Geschichte) 
de Benjamin (Benjamin, 2008). 

Por lo tanto, nuestra contribución se estructurará de la siguiente forma: 
1) para comprender adecuadamente la concepción de la historia 

subyacente a este texto –que se centra en el concepto de “redención” 
(Rettung)– intentaremos analizar primero su concepción de la “crítica como 
mortificación de las obras” y su diferencia con la “crítica de la ideología” de 
la primera generación de la Escuela de Frankfurt (Marcuse en particular). 
Este pasaje es esencial porque Benjamin suele ser interpretado como un 
autor próximo a esta escuela, mientras que se desvía considerablemente 
de ella en cuanto a sus presupuestos filosóficos, metodológicos y, por 
tanto, políticos;

2) en segundo lugar, analizaremos las consecuencias de esta concep-
ción de la crítica, cuando aborda la historia y especialmente el concepto de 
“progreso”. Según Benjamin, de hecho, la “redención” no se produce en la 
culminación de un progreso constante e interminable hacia lo mejor (Kant), 
sino a través de una interrupción catastrófica de la historia: “cada segundo 
es la puertecita por la que puede entrar el Mesías”, es decir, cada momento 
histórico contiene potencial para un cambio radical (Benjamin, 2008, 35). 

3) A continuación, analizaremos la relación de esta “revolución coperni-
cana” en la forma de pensar la historia sobre la concepción del materialismo 
histórico, comparando dos interpretaciones de la politicidad inherente a este 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

Vincenzo Mele100

texto: en este sentido, nos parece que las interpretaciones de Habermas 
y Löwy son las más significativas, no solo (y no tanto) desde el punto de 
vista hermenéutico y filológico, sino desde el punto de vista de la evaluación 
práctica del texto de Benjamin. 

4) Por último, intentaremos extraer las consecuencias de nuestro discurso 
cuestionando la pertinencia del concepto benjaminiano de crítica social y 
política con respecto al posible vínculo entre democracia y mesianismo en 
las sociedades modernas y secularizadas.

El enano de la teología y el ángel de la historia 

A finales de abril o principios de mayo de 1940, Sobre el concepto de histo-
ria estaba prácticamente terminado, y Benjamin envió un borrador a Gretel 
Adorno en Nueva York. Era muy consciente de que la libre interacción del 
materialismo histórico –incluidos los comentarios sobre la socialdemocracia 
y la lucha de clases– con la teología especulativa en estas tesis resultaría 
explosiva. En una carta de abril de 1940 enviada a Gretel Karplus Adorno, 
Benjamin consideraba las tesis sobre el concepto de historia “más como  
un manojo de hierbas recogidas durante paseos reflexivos”, destinados a un  
intercambio íntimo de ideas, “que como un conjunto de tesis” listas para 
ser publicadas, ya que podían “dejar la puerta abierta a malentendidos en-
tusiastas” (Benjamin, 2008, 11). Si la ahora extensa literatura internacional 
sobre Walter Benjamin ha evitado estos “malentendidos” es obviamente una 
cuestión de debate –especialmente político– como veremos a continuación. 

Mientras tanto, la historia intelectual y biográfica de Benjamin se entre-
lazaba con los destinos de miles de emigrantes que intentaban escapar del 
avance de Hitler. Tras la capitulación de Francia y la amenaza nazi a las 
puertas de la ciudad, Benjamin abandonó París y, junto con su hermana, 
huyó hacia el sur en septiembre del mismo año. Tras obtener finalmente un 
visado de tránsito para España y Portugal, pero sin visado de salida para 
Francia, decidió, junto con un grupo de refugiados, unirse a una organización 
clandestina para cruzar ilegalmente la frontera francesa hacia los Pirineos 
orientales, entre Banyuls y Portbou. La expedición tuvo un final trágico: 
después de cruzar la frontera el 26 de septiembre y llegar a Portbou, ante 
la amenaza de la policía española de ser devuelto a las autoridades fran-
cesas, Benjamin se quitó la vida ingiriendo una gran dosis de morfina. Al 
día siguiente se reabrió la frontera (Eiland/Jennings. 2014, 675-76).



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

101Mesianismo y democracia en Walter Benjamin: lecturas entre Europa y América Latina

Las reflexiones de Walter Benjamin fueron publicadas por primera vez 
en 1942 con el título Sobre el concepto de historia (Über den Begriff der 
Geschichte) por Theodor W. Adorno en Zeitschrift für Sozialforschung, 
revista de la Escuela de Fráncfort, entonces exiliada en Estados Unidos 
(Los Ángeles). Este texto también es conocido como Tesis sobre la his-
toria o Tesis sobre la filosofía de la historia, denominación de la primera 
traducción italiana de 1962. Sobre el concepto de historia comienza con 
una de las imágenes más memorables de Benjamin. Imagina un autómata 
de ajedrez –una marioneta vestida a la turca, sentada ante una mesa bajo 
la que se esconde un maestro de ajedrez, un enano jorobado– que puede 
vencer a cualquier oponente. La contraparte filosófica de este aparato haría 
que la marioneta, el materialismo histórico, venciera siempre que tomara 
a su servicio lo que es pequeño, arrugado y oculto: el enano jorobado de 
la teología.

Según se cuenta, hubo un autómata construido de forma tal, que a 
cada movimiento de un jugador de ajedrez respondía con otro que le ase-
guraba el triunfo en la partida. Un muñeco vestido de turco, con la boquilla 
del narguile en la boca, estaba sentado ante el tablero que descansaba 
sobre una amplia mesa. Un sistema de espejos producía la ilusión de que 
todos los lados de la mesa eran transparentes. En realidad, dentro de ella 
había un enano jorobado que era un maestro en ajedrez y que movía la 
mano del muñeco mediante cordeles. En la filosofía, uno puede imaginar 
un equivalente de ese mecanismo; está hecho para que venza siempre el 
muñeco que conocemos como “materialismo histórico”. Puede competir 
sin más con cualquiera siempre que ponga a su servicio a la teología, la 
misma que hoy, como se sabe, además de ser pequeña y fea, no debe 
dejarse ver por nadie (Benjamin, 2008, 35).

Al establecer esta relación, Benjamin va en contra de Marx. De hecho, 
siguiendo la estela de Feuerbach, Marx había criticado la religión como 
alienación de la esencia humana. Esta crítica de la alienación continuó 
en la crítica del capitalismo como “totalidad fetichista”. Marx y Engels 
habían fundado su trabajo en la intención de trasladar el socialismo de 
la utopía a la ciencia. Benjamin, en cambio, recorre conscientemente el 
camino inverso: “En la idea de la sociedad sin clases, Marx secularizó 
la idea del tiempo mesiánico. Y es bueno que haya sido así” (Tesis xviii, 
Benjamin, 2008, 55). Como deja claro la siguiente sección de la secuencia 
de dieciocho breves apartados, la concepción que Benjamin tiene de la 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

Vincenzo Mele102

teología en 1940 se centra en un tipo muy particular de redención: a cada 
generación se le concede un “débil poder mesiánico, un poder que el pa-
sado tiene derecho a reclamar”. Un objetivo importante de la reflexión de 
Benjamin sobre la historia era elaborar una concepción materialista que 
contuviera intrínsecamente una crítica inmanente del concepto de progre-
so (Fortschritt). Haciéndose eco de la crítica de Nietzsche al historicismo 
decimonónico –expuesta en el ensayo Sobre la ventaja y la desventaja de 
la historia para la vida (Nietzsche, 1874)–, Benjamin se propuso desarrollar 
una concepción metafísica de la historia y la historiografía que otorgara 
prioridad epistemológica al presente. En lugar de considerar la historia en 
el contexto de una extensión infinita del tiempo –un continuo homogéneo 
de acontecimientos considerados como causas y efectos–, Benjamin 
trata la historia como recogida y concentrada en un momento concreto: 
el “origen” (Ursprung) del presente (Benjamin 2008, 37). En el centro del 
ensayo, y casi al final de su vida, Benjamin evoca la imagen que le había 
acompañado durante casi veinte años y que expresa de forma evocadora 
su concepción de la historia: el Angelus Novus de Klee. El ángel de Klee, 
con los ojos muy abiertos, la boca abierta y las alas desplegadas, se ha 
convertido en el ángel de la historia.

Hay un cuadro de Klee que se titula Angelus Novus. Se ve en él un ángel, 
al parecer en el momento de alejarse de algo sobre lo cual clava la mirada, 
tiene los ojos desorbitados, la boca abierta y las alas tendidas. El ángel de 
la historia debe tener ese aspecto, su rostro está vuelto hacia el pasado. 
En lo que para nosotros aparece como una cadena de acontecimientos, 
él ve una catástrofe única, que arroja a sus pies ruina sobre ruina, amon-
tonándolas sin cesar. El ángel quisiera detenerse, despertar a los muertos 
y recomponer lo destruido. Pero un huracán sopla desde el paraíso y se 
arremolina en sus alas, y es tan fuerte que el ángel ya no puede plegarlas. 
Este huracán lo arrastra irresistiblemente hacia el futuro, al cual vuelve las 
espaldas, mientras el cúmulo de ruinas crece ante él hasta el cielo. Este 
huracán es lo que nosotros llamamos progreso. (Benjamin, 2008, 38).

La tarea histórico-crítica no es ni la búsqueda del progreso ni la restitu-
ción del pasado, sino la excavación de este momento histórico, la liberación 
de sus energías ocultas que llegan hasta el presente. Porque en cada mo-
mento histórico está profundamente arraigada una “débil fuerza mesiánica” 
que se expresa en los pensamientos y obras más olvidados y amenazados; 
son precisamente estas profundas deformaciones las que escapan a la 
mirada del historiador convencional (Benjamin, 2008, 39). En el ensayo 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

103Mesianismo y democracia en Walter Benjamin: lecturas entre Europa y América Latina

Eduard Fuchs, el coleccionista y el historiador, publicado en la revista del 
Instituto de Investigaciones Sociales en 1937, Benjamin esboza algunos de 
los rasgos de la revisión que pretendía aplicar a la concepción del materia-
lismo histórico. Según él, el historiador de la cultura debía “abandonar la 
actitud tranquila y contemplativa hacia su objeto para tomar conciencia de 
la constelación crítica en la que precisamente este fragmento del pasado 
se encuentra con este presente” (Benjamín, 2006, 262). El presente y el pa-
sado se convierten así en dos puntos focales de una constelación histórica 
cargada de la posibilidad de discontinuidad respecto al curso homogéneo 
de la historia. El historiador, por tanto, “debe abandonar el elemento épi-
co de la historia”, según el cual los acontecimientos se suceden sobre la 
base del delgado hilo de la progresión cronológica, en favor de un criterio 
“constructivo”, que se impone la tarea de sacar una época determinada “de 
su continuidad histórica cosificada” (Benjamin, 2006, 266). En las Tesis, 
Benjamin había definido esta particular experiencia del tiempo, en la que 
presente y pasado se unen en una configuración con potencial para romper 
la continuidad histórica, con el nombre de Jetztzeit (“ahora-tiempo”). Como 
leemos en la decimocuarta tesis, probablemente la más citada:

La historia es objeto de una construcción cuyo lugar no es el tiempo 
homogéneo y vacío sino el que está lleno de ‘tiempo del ahora’ (Jetztzeit). 
Así, para Robespierre la antigua Roma era un pasado cargado de ‘tiempo 
del ahora’ que él hacía saltar del continuum de la historia. La Revolución 
Francesa se entendía a sí misma como un regreso a Roma. Citaba a la 
antigua Roma tal como la moda a veces cita a un atuendo de otros tiempos. 
La moda tiene un olfato para lo actual donde quiera que lo actual dé señales 
de estar en el espesor de antaño. La moda es un salto de tigre al pasado. 
Solo que tiene lugar en una arena en donde manda la clase dominante. El 
mismo salto, bajo el cielo libre de la historia, es ese salto dialéctico que es 
la revolución como la comprendía Marx (Benjamin, 2008, 40).

Queda claro, por tanto, que no estamos ante simples consideraciones 
sobre una historia materialista de la cultura, sino ante una concepción radi-
calmente innovadora de la temporalidad. Benjamin pretendía enfrentarse al 
materialismo histórico para curarlo de su aspecto mecanicista y dogmático 
heredado de la cultura burguesa decimonónica, a saber, la concepción del 
progreso en un tiempo “homogéneo y vacío”. Giorgio Agamben analizó 
especialmente este aspecto en una de las investigaciones más influyen-
tes de la literatura secundaria sobre Benjamin. En una sugestiva síntesis, 
Agamben identifica el rasgo característico de la concepción occidental de 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

Vincenzo Mele104

la temporalidad en su representación “espacial” de un continuo puntual, 
infinito y cuantificado (Agamben, 2007, 93), compuesto por instantes pun-
tuales incesantemente fugaces y huidizos. Esta concepción permanece 
sustancialmente inalterada desde la antigüedad grecorromana hasta el 
cristianismo y sobrevive, secularizada, incluso en la modernidad. 

El “historicismo progresista” del siglo xix no representa más que una 
prolongación de esa misma concepción. Mientras que en el cristianismo 
esta sucesión infinita de instantes tenía sentido como realización progresiva 
de la redención, en el contexto moderno se vacía de todo contenido salví-
fico: solo quedan el “antes” y el “después”, que se convierten en el propio 
sentido histórico (Agamben, 2007, 97). Es precisamente esta concepción, 
también presente en el materialismo histórico, la que Benjamin pretendía 
criticar al sostener que “la sociedad sin clases no es la meta final del pro-
greso histórico”, sino que, precisamente en interés del proletariado y de las 
fuerzas antifascistas, “hay que restaurar un rostro genuinamente mesiánico” 
(Benjamin, 2008, 71). Benjamin contrasta la idea de la socialdemocracia 
y del historicismo –según la cual el curso histórico sería evolutivo y auto-
máticamente progresivo– con el concepto de “ahora-tiempo” (Jetztzeit) o 
de “detención mesiánica del acontecer”, que “resume en una prodigiosa 
abreviatura la historia entera de la humanidad” (Benjamin, 2008, 57). Este 
modelo de temporalidad, antitético al modelo objetivo del instante fugaz 
dominante en la tradición occidental, es el kairós: la decisión y la acción 
consciente del ser humano de liberarse de la servidumbre a una tempora-
lidad ajena, elusiva, que le impide concebirse como algo único y completo 
(Agamben, 2007, 102). 

Benjamin escribió en la xi tesis: “El conformismo, que desde el principio 
se encontró a gusto en la socialdemocracia, no afecta solo a sus tácticas 
políticas sino también a sus ideas económicas. Esta es una de las razones 
de su colapso ulterior. No hay otra cosa que haya corrompido más a la 
clase trabajadora alemana que la idea de que ella nada con la corriente” 
(Benjamin, 2008, 46). En la base de la falaz asimilación de progreso técnico 
y progreso social estaba, según Benjamin, la “recepción chapucera de la 
tecnología” (Benjamin, 2006, 266). La socialdemocracia reconocía “solo 
el progreso en el dominio de la naturaleza, no el retroceso de la sociedad” 
(Benjamin, 2006, 393). Así, no había previsto el uso político y destructivo 
de la tecnología, manifiesto en la destructividad bélica y en los aparatos de  
propaganda. El optimismo positivista de la socialdemocracia se reveló 
infundado, pues se centraba en las condiciones de la clase más que en su 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

105Mesianismo y democracia en Walter Benjamin: lecturas entre Europa y América Latina

fuerza activa (Benjamin, 2006, 273). Benjamin menciona, aunque de pa-
sada, las causas culturales de esta recepción errónea de la tecnología: la 
separación a-dialéctica entre ciencias naturales y del espíritu, considerando 
a las primeras como “ciencias” solo por sus éxitos prácticos. Esta división 
oscurecía los aspectos históricos y políticos de la dominación tecnológica. 
“Las cuestiones que la humanidad plantea a la naturaleza están en parte 
condicionadas por el nivel de producción” (Benjamin, 2006, 266). Al no 
captar este aspecto esencial, se concluyó erróneamente que el progreso 
técnico equivalía al progreso social. Esto condujo al entrelazamiento de 
darwinismo y neokantianismo en la concepción de la historia, donde la 
victoria del proletariado era vista como inevitable o como una “tarea infinita” 
kantiana. El proceso histórico, vaciado de toda contradicción, se transformó 
“en una antesala en la que se podía esperar con más o menos serenidad 
el advenimiento de la situación revolucionaria” (Benjamin, 2008, 56). Sin 
embargo, para Benjamin “no hay momento que no lleve consigo su opor-
tunidad revolucionaria”. Y esto no en sentido genérico o voluntarista, sino 
como “la oportunidad de una solución completamente nueva ante una tarea 
completamente nueva”, de modo que para “el pensador revolucionario, la 
oportunidad revolucionaria peculiar de cada instante histórico se le confirma 
a partir de una situación política dada” (Benjamin, 2008).

¿Materialismo histórico o historiografía materialista? 

Evidentemente, esta extraña alianza entre teología y materialismo histórico 
no podía ser sino el centro de numerosas interpretaciones conflictivas, tanto 
entre los amigos de Benjamin (Scholem, Brecht, Adorno) como entre los 
intérpretes posteriores, exactamente como el propio Benjamin había previsto 
cuando escribió a Gretel Adorno. Muchas interpretaciones se sucedieron, 
dando lugar a verdaderas “escuelas de interpretación”. Con gran precisión, 
Michael Löwy ha descrito la situación desde los años cincuenta, tras la 
publicación de las Tesis, como caracterizada por tres escuelas principales 
de interpretación:

	1.	La escuela materialista: Walter Benjamin es un marxista, un materia-
lista consecuente. Sus formulaciones teológicas deben considerarse 
como metáforas, una forma exótica en la que se revisten las verdades 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

Vincenzo Mele106

materialistas. Esta fue la posición adoptada por Brecht en su Diario 
de trabajo.

	2.	La escuela teológica: Walter Benjamin es ante todo un teólogo judío, 
un pensador mesiánico. Su marxismo es meramente terminológico y 
se apropia falsamente de conceptos como “materialismo histórico”. 
Esta era la opinión de su amigo Gershom Scholem.

	3.	La escuela de la contradicción: Walter Benjamin intenta conciliar el 
marxismo con la teología judía, el materialismo con el mesianismo. 
Como ambos son incompatibles, de ahí el fracaso del intento. Esta es 
la lectura compartida por Jürgen Habermas y Rolf Tiedemann.

En mi opinión –dice Löwy–, estas tres escuelas de pensamiento tienen razón 
y se equivocan simultáneamente. Me gustaría, modestamente, proponer un 
cuarto enfoque” (Löwy, 2005, 20).

Aquí discutiremos en detalle la “tercera” y la “cuarta” posición, es decir, 
la tesis de Habermas comparándola con la del propio Löwy que, como ve-
remos, tuvo un eco significativo también en los trabajos de otros estudiosos 
latinoamericanos como Dussel y Arditi.

El carácter altamente original y creativo del concepto benjaminiano de 
crítica –y, sobre todo, su refuncionalización para una crítica social y política 
del capitalismo como formación mítico-histórico-natural– ha sido discutido 
por un agudo observador, Jürgen Habermas, en un célebre discurso con 
motivo del octogésimo aniversario de Benjamin en 1972, titulado Bewußt-
machende oder rettende Kritik –die Aktualität Walter Benjamins (“¿Crítica 
que hace consciente o crítica que salva?– la actualidad de Walter Benjamin”) 
(traducción al inglés Habermas, 1979). Habermas subraya con precisión la 
diferencia entre el planteamiento de Benjamin y el de otros autores próximos 
a la Escuela de Frankfurt, como Herbert Marcuse o el propio Adorno, con 
quienes Benjamin mantuvo un intenso intercambio epistolar –no exento de 
conflictos, incluso enconados– durante la redacción del Passagenwerk. 
Lo que tienen en común estos autores, rasgo característico del llamado 
“marxismo occidental”, es la crítica de la ideología (Ideologiekritik), dirigida 
principalmente a las obras del arte burgués clásico. El objetivo de esta 
crítica, ejemplificada en el ensayo de Marcuse El carácter afirmativo de 
la cultur (1937), es precisamente la “superación” (Aufhebung) de la “bella 
apariencia” (schöner Schein) de la Kultur burguesa. Al describir un mundo 
completo y autónomo más allá de la esfera cotidiana de la reproducción 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

107Mesianismo y democracia en Walter Benjamin: lecturas entre Europa y América Latina

material, dicha cultura “miente” en la medida en que transfigura la infelicidad 
de la vida sometida a la dominación abstracta de la ley del valor, pero al 
mismo tiempo “afirma” lo verdadero en cuanto preserva el deseo de una 
vida en armonía –una vida reconciliada, una felicidad que trasciende el 
estado de cosas existente. En este sentido, según Habermas, “la crítica 
del arte como ideología conduce a la exigencia de la abolición dialéctica 
(Aufhebung) del arte autónomo, una exigencia de reintegrar la cultura per 
se en el proceso material de la vida en la sociedad civil (bürgerliche Ge-
sellschaft). Revolucionar las relaciones de vida en la sociedad civil significa 
la abolición dialéctica de la cultura” (Habermas, 1979, 33). Esta forma de 
crítica es definida por Habermas como una crítica que “eleva a la conciencia” 
(bewußtmachende Kritik), mientras que Benjamin se sitúa en una posición 
distinta. Él “prescinde de la forma de autorreflexión”, y su forma de crítica 
puede denominarse “crítica que salva” (rettende Kritik) (Habermas, 1979, 
37). La interpretación de Habermas –de la que aquí resumimos los rasgos 
esenciales– aclara ciertos aspectos del concepto benjaminiano de arte y 
crítica, pero resulta excesivamente reductiva. 

En particular, hay dos aspectos cuestionables. El primero, la supuesta 
renuncia a la forma benjaminiana de reflexión –y por tanto, de pensamiento 
racional y conceptual– en la crítica. El segundo aspecto problemático se refie-
re a la noción de “salvación” o “redención” interpretada en términos exclusiva-
mente restauradores y conservadores. Esta lectura empobrece drásticamente 
los significados que se reúnen en torno al concepto de Rettung. Este término 
fundamental de la filosofía de Benjamin, con raíces en el pensamiento de la 
mística judía (la Kábala), no puede reducirse a una mera “restauración” de 
un estado de cosas perdido. La “salvación” de las obras maltratadas por la 
tradición cultural dominante, la redención de los fenómenos de su “facticidad 
aturdida”, el “recuerdo” (Erinnerung), el “despertar”: todas son articulaciones 
de un mismo concepto, el de Rettung, que atraviesa todas las fases de la 
producción intelectual de Benjamin. Incluso cuando alude al retorno a un 
orden original perturbado, el concepto está cargado de un significado que 
trasciende lo meramente nostálgico o restaurador. Richard Wolin –que puede 
considerarse un estudioso cercano a Habermas– lo observa con precisión:

Although this idea [of Rettung] can sometimes take the form of a static, purely 
restorative conception of redemption, it is just as often found mixed in with 
utopian and radical elements: it does not necessarily imply the reestablishment 
of an intact, original state of things; but, according to a more dynamic reading, 
redemption means a return to a condition held merely implicit in the original 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

Vincenzo Mele108

paradisiacal state, whose ultimate eschatological meaning can only fully un-
fold after the profane realm of history has been surmounted and the will of the 
Messiah realized. (Wolin 1994, 38-39).

Así, si la interpretación de la “redención” en términos de “restauración” 
puede verse alentada por el tono ocasionalmente nostálgico de algunas re-
flexiones de Benjamin, ello distorsiona un punto esencial de su pensamiento: 
el deber de la Rettung frente al pasado no implica su mera restauración, 
sino su inmisión en el presente de forma que conduzca a su transformación 
radical. Si esta es la parte de la crítica habermasiana que debe rechazarse, 
hay otra que puede “redimirse”. La tesis básica del artículo de Habermas 
que aún merece discusión consiste en una inversión dialéctica de la posición 
de Benjamin frente al materialismo histórico. Habermas recurre –al estilo 
benjaminiano– a una imagen:

Una concepción antievolucionista de la historia no puede adherirse al mate-
rialismo histórico como si fuera una capucha de monje, sino a un materialismo 
histórico que tenga en cuenta el progreso no solo en la dimensión de las fuerzas 
de producción, sino también en la de la dominación (Habermas, 1979, 51).

Así como Benjamin pretendía poner el materialismo histórico “al servicio” 
de su concepción teológica de la experiencia, Habermas cree dialéctica-
mente que su actualidad consistiría en poner esa teoría de la experiencia 
al servicio del materialismo histórico mismo. De este modo, la actualidad 
de Benjamin no residiría tanto en una “teología de la revolución” que libere 
los contenidos oprimidos en la tradición cultural, sino en una teoría crítica y 
“diferenciada del progreso”, que debe considerarse bajo tres dimensiones: 
aumento del bienestar, expansión de la libertad y promoción de la felicidad 
(Habermas,1979, 57). Su crítica a la concepción kautskiana del progreso da 
en el blanco cuando apunta a un “reformismo sin alegría” que ha olvidado 
la diferencia entre una “reproducción mejorada de la vida” y una “vida rea-
lizada” o, mejor aún, una vida que no sea un fracaso (Habermas, 1979, 58). 

Ernst Bloch, en Derecho natural y dignidad humana, ya había distinguido 
entre emancipación de la “inanición” y de la “opresión” políticas. El desa-
rrollo de las fuerzas productivas bajo el capitalismo demostraba que “en 
las sociedades desarrolladas existe la posibilidad de que las represiones 
puedan conciliarse con un alto nivel de vida, es decir, que las exigencias 
dirigidas al sistema económico puedan cumplirse sin que necesariamente 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

109Mesianismo y democracia en Walter Benjamin: lecturas entre Europa y América Latina

se realicen exigencias genuinamente políticas. Cuanto más se hace per-
ceptible esta posibilidad, más se desplaza aquí el acento de la eliminación 
del hambre a la emancipación” (Habermas, 1979, 56-57). Siguiendo esta 
tradición que comienza con Marx, Benjamin fue el primero en destacar un 
momento más en el concepto de explotación y progreso: “junto con el ham-
bre y la opresión destacó el fracaso; junto con el nivel de vida y la libertad, 
la felicidad. Benjamin consideraba que la experiencia de la felicidad, que él 
llamaba iluminación profana, estaba ligada a la redención de la tradición” 
(Habermas, 1979, 59). 

Sin embargo, esta crítica solo se agudiza cuando la diferencia entre 
bienestar y felicidad puede hacerse visible en mejoras apreciables de la 
vida. Dicho de otro modo, la crítica de Benjamin alcanza su blanco en las 
sociedades opulentas, donde “lo primero es lo primero” (B. Brecht). En so-
ciedades complejas y diferenciadas, argumenta Habermas, el reformismo 
gradual puede no producir felicidad. Pero en este contexto, ¿podemos des-
cartar la posibilidad de una emancipación sin felicidad? “En las sociedades 
complejas, la emancipación significa una remodelación participativa de las 
estructuras administrativas de toma de decisiones” (Habermas, 1979, 58). 

¿Podría una humanidad emancipada reconocerse un día en los campos 
ampliados de una formación discursiva de la voluntad y, sin embargo, verse 
privada de la luz –léase: iluminación profana– que permite interpretar su 
vida como una vida buena? En esta situación, el “materialismo semántico” 
de Benjamin revelaría toda su importancia para la teoría crítica. Habermas 
sugiere que, sin la contribución de la crítica redentora de Benjamin, las es-
tructuras del discurso práctico tenderían a volverse estériles. La importancia 
de Benjamin, por tanto, es semántico-cultural, no práctico-política.3 Los 
“tiempos de ahora” (Jetztzeiten), esos instantes auténticos que interrumpen 
el continuum histórico, derivan de experiencias surrealistas y motivos de la 

	 3	Se produce un replanteamiento parcial de esta postura en el denominado “último 
Habermas” de Verbalizar lo sagrado (2015). Aquí Habermas, volviendo al ensayo de 1971 
sobre La actualidad de Walter Benjamin, devuelve a la religión lo que Benjamin había asig-
nado al arte, es decir, la capacidad de recordar a través de la traducción algo totalmente 
olvidado con “iluminaciones profanas” descritas con el conocido concepto de “aura”, es 
decir “la aparición única de una lejanía”, cuya tarea insustituible es revelar la débil fuerza 
mesiánica que ha recibido en dote. El complejo de lo sagrado ya no representa solo –en 
términos durkheimianos– la raíz filogenética de la solidaridad a partir de la cual reconstruir 
el proceso de elaboración lingüística de lo sagrado, sino el fundamento insustituible de 
una normatividad que de otro modo sería inalcanzable.



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

Vincenzo Mele110

mística judía: “la experiencia del shock no es una acción, y la iluminación 
secular no es un hecho revolucionario” (Habermas, 1979, 56).

Una lectura opuesta, y más radical, es la que propone Michael Löwy 
en Fire Alarm. Reading Walter Benjamin’s “On the Concept of History” 
(Löwy, 2005). A diferencia de Habermas, que pretende renovar la concien-
cia moderna del tiempo, Löwy busca integrar los conceptos centrales de 
Benjamin –en particular el de tiempo ahora– en el discurso filosófico de la 
modernidad. Para Löwy (2005, 4), “las Tesis sobre el concepto de historia 
(1940) constituyen uno de los textos filosóficos y políticos más importantes 
del siglo xx; en el pensamiento revolucionario, quizá el más significativo 
desde las Tesis sobre Feuerbach de Marx”. Según Löwy, la concepción 
benjaminiana de la historia:

consiste en una crítica moderna de la modernidad capitalista e industrial, ins-
pirada en referencias culturales e históricas precapitalistas” (Löwy 2005, 3). 
Benjamin logra mantenerse dentro del marco del materialismo histórico –como 
crítica inmanente de la modernidad burguesa–, precisamente porque su pen-
samiento es dialéctico: no rechaza el capitalismo de forma abstracta, sino que 
invierte sus posibilidades emancipatorias (Löwy 2005, 5). 

El filósofo francés resume: “La filosofía de la historia de Benjamin bebe 
de tres fuentes: el romanticismo alemán, el mesianismo judío y el marxis-
mo” (Löwy, 2005, 4). El momento romántico ocupa un lugar central en los 
intereses de Benjamin desde su tesis de licenciatura, Löwy define la Wel-
tanschauung romántica como:

una crítica cultural de la civilización moderna (capitalista) en nombre de valores 
premodernos (precapitalistas): una crítica o protesta dirigida contra los aspectos 
que se sienten insoportables y degradantes: la cuantificación y mecanización de 
la vida, la cosificación de las relaciones sociales, la disolución de la comunidad 
y el desencantamiento del mundo. Su nostalgia por el pasado no significa que 
sea necesariamente retrógrada: la visión romántica del mundo puede asumir 
tanto formas reaccionarias como revolucionarias. Para el romanticismo revo-
lucionario, el objetivo no es un regreso al pasado, sino un desvío a través del 
pasado en el camino hacia un futuro utópico. (Löwy, 2005, 5).

Löwy sostiene que Benjamin se sitúa en el centro de una constelación del 
pensamiento judío que rompe con el modelo de filosofía de la historia común 
a la teodicea cristiana, la Ilustración progresista y la filosofía hegeliana:



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

111Mesianismo y democracia en Walter Benjamin: lecturas entre Europa y América Latina

Al abandonar el modelo teleológico occidental, pasamos de un tiempo de 
necesidad a un tiempo de posibilidades, un tiempo aleatorio, abierto en todo 
momento a la irrupción imprevisible de lo nuevo. Pero, desde el punto de vista 
político, estamos también en el eje estratégico central de la reconstrucción del 
marxismo intentada por Benjamin. (Löwy, 2005, 102).

El resultado, escribe Löwy, es:

una reformulación crítica del marxismo, integrando fragmentos mesiánicos, 
románticos, blanquistas, libertarios y fourieristas en el cuerpo del materialismo 
histórico. Esta forma de marxismo es, ante todo, un marxismo de la imprevi-
sibilidad: si la historia está abierta, si ‘lo nuevo’ es posible, es porque el futuro 
no está dado de antemano; el futuro no es el resultado ineluctable de una 
evolución histórica determinada ni el fruto inevitable del progreso económico, 
técnico o científico, sino una ruptura con la continuidad de lo existente. (Löwy, 
2005, 109-110). 

La reflexión de Löwy no maduró en el vacío, sino a partir de experiencias 
históricas concretas: “los conceptos de Benjamin no son abstracciones 
metafísicas, sino que se relacionan con experiencias históricas concretas” 
(Löwy, 2005, 21). Entre estas, Löwy menciona los anarquistas de la fai-cnt 
y los marxistas del poum en Cataluña durante el verano de 1936, aunque 
Benjamin no los trató directamente. Un ejemplo más cercano a nuestro 
tiempo –según Löwy– sería el levantamiento zapatista en Chiapas en ene-
ro de 1994: allí los combatientes del ezln habrían dado el “salto del tigre 
al pasado”, reactivando las energías revolucionarias de Emiliano Zapata 
en el presente y rompiendo así con la historia oficial representada por el 
PRI, heredero corrupto de la Revolución Mexicana (Löwy, 2005, 115). Sin 
embargo, Löwy –en su apasionada reinterpretación de Benjamin– parece 
omitir el problema del “después de la revolución” en una sociedad compleja: 
¿cómo conciliar la democracia industrial con el pensamiento comunitario del 
zapatismo o de las farc? ¿Dónde quedan en esto las experiencias históricas 
del matriarcado de Bachofen o las comunidades precapitalistas armónicas 
con la naturaleza, que inspiraron parte del anticapitalismo romántico de 
Benjamin? Adorno había advertido con razón que “la edad de oro en el 
origen de la historia”, vista desde una perspectiva teológica y sociológica, 
se parecería más bien a “la edad del infierno” (Benjamin, 1994, 500), en la 
que sería difícil imaginar un espacio para la afirmación de individuos libres 
y autónomos. Todo intento de construir una nueva síntesis utópica a partir 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

Vincenzo Mele112

de los fragmentos de la vida social debe enfrentarse con la complejidad de 
las formas sociales y los contenidos culturales objetivados. Del mismo modo 
que hemos intentado llevar a cabo una “crítica de la crítica de Habermas”, 
descartando sus aspectos menos convincentes, queremos destacar los 
puntos de la lectura de Löwy que resultan más fecundos. 

Según él, Benjamin propone “una especie de manifiesto filosófico para 
la apertura de la historia” (Löwy, 2005, 107). Más que reafirmar la relevan-
cia de Benjamin para una teoría jacobina del cambio que proviene de un 
centro que puede y quiere modificarlo todo, al igual que otras concepciones  
de la política centradas en el Estado, es posible recuperar la actualidad de  
Benjamin en el nuevo archipiélago de la política poshegemónica y pos-
liberal señalado por Arditi (2007), en este sentido, es posible reivindicar, 
siguiendo a Benjamin, el uso de la palabra revolución para el pensamiento 
contemporáneo, incluso en contextos pluralistas y liberal-democráticos. 

Partiendo de esta premisa, se puede sostener que revolucionar no exclu-
ye el pluralismo y lo que suele considerarse democracia política, sino que 
pretende llevar esta última más allá de la percepción restrictiva y a menudo 
conservadora de la política como arte de lo posible. Esto nos permite rela-
cionar la concepción de la historia de Benjamin con lo que Kant describía 
como el entusiasmo por la revolución y con la noción de Derrida de la 
promesa de algo que vendrá, un “mesianismo estructural, un mesianismo 
sin religión”, como el mesiánico sin mesianismo (Derrida 1994: 59, 73). Se 
trata de recuperar, en otras palabras, el anhelo de apertura histórica hacia 
nuevas formas de producción, consumo y socialización –distintas de las 
actualmente dominantes–, como las propuestas de la “sociedad conviven-
cial” postindustrial de Ivan Illich (Illich, 1973) o las “reformas no reformistas” 
de André Gorz hacia una sociedad del después del trabajo (Gorz, 2011). 
Este pensamiento, más que revolucionario en sentido clásico, corresponde 
a los movimientos sociales que viven en los “tiempos del ahora”, mientras 
los sistemas políticos –partidos, sindicatos, instituciones constitucionales– 
tienden a moverse dentro de la inercia del tiempo evolutivo.

Los movimientos sociales pueden y deben sacudir los sistemas políticos 
con sus Jetztzeiten, planteando cuestiones “inadmisibles” que los obliguen 
a transformarse. Así, no solo renuevan la “conciencia del tiempo moderno” 
orientada al futuro, sino que fuerzan al sistema a enfrentarse con aquello 
que excede la “racionalidad discursiva”. Los “tiempos del ahora” se alimentan 
de las necesidades reprimidas y oprimidas del discurso dominante y las 
hacen irrumpir en la luz. Representan la sinrazón que desafía la racionalidad 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

113Mesianismo y democracia en Walter Benjamin: lecturas entre Europa y América Latina

instrumental del sistema. La visión benjaminiana de la historia puede y debe 
confrontarse profundamente con el esquema habermasiano de “sistema/
vida-mundo” (Habermas 1984), que describe las sociedades capitalistas 
maduras como sistemas integrados por los medios del “dinero” y el “poder”. 

Desde una perspectiva latinoamericana, Enrique Dussel (2013) retoma 
este desafío. Para él, la tarea es crear un Estado que responda a una nueva 
definición del poder político, no como dominación sino como afirmación de 
la vida. El criterio es la democracia participativa, cuando el pueblo –desde la 
base, mediante democracia directa– puede participar activamente y limitar 
la representación, sin suprimirla por completo. Dussel propone una nueva 
concepción del Estado y de la economía, distinta del “socialismo realmente 
existente”: “Debemos tomar lo mejor del socialismo, tal vez solo el nombre. 
Y digo solo el nombre, porque el proyecto es económico, política, cultural, 
mítica y religiosamente diferente del socialismo moderno. Tenemos que ir 
más allá de la modernidad.” (Dussel, 2013, 122).

Conclusión

El recorrido desarrollado en este trabajo ha permitido examinar críticamente 
hasta qué punto las Tesis sobre el concepto de historia de Walter Benjamin 
siguen ofreciendo claves interpretativas fecundas para pensar la articulación 
entre mesianismo y democracia en el mundo contemporáneo. Al contra-
poner las lecturas europeas y latinoamericanas, hemos mostrado que el 
pensamiento benjaminiano no se agota en una mera conciliación entre 
teología y materialismo histórico, sino que apunta a una concepción hete-
rogénea del tiempo histórico que hace posible una comprensión no lineal 
de la emancipación. Mientras la interpretación europea –representada por 
Habermas– resitúa la actualidad de Benjamin en la dimensión semántico-
cultural de una conciencia del tiempo orientada a la reconstrucción racional 
del progreso, las lecturas latinoamericanas –en particular la de Löwy y, 
siguiendo sus pasos, la de Dussel y Arditi– restituyen su potencial político 
y mesiánico, enraizado en la experiencia de la comunidad y en la praxis 
emancipadora del pueblo. 

Ambas perspectivas, lejos de excluirse, convergen en la idea de que 
la redención benjaminiana no es una restauración del pasado, sino una 
interrupción crítica que hace irrumpir lo no realizado dentro de la historia. 



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

Vincenzo Mele114

Desde esta perspectiva, el tiempo del ahora (Jetztzeit) puede entenderse 
como una figura de la acción democrática que desafía la continuidad de  
la historia y abre espacio a lo nuevo y a lo inesperado. Tal como sugiere la  
experiencia latinoamericana, la política mesiánica no remite a un horizonte 
escatológico, sino a la posibilidad de una democracia insurgente y participa-
tiva que mantiene viva la tensión entre promesa y cumplimiento, entre me- 
moria y transformación. En última instancia, la lectura de Benjamin entre 
Europa y América Latina permite vislumbrar una noción de democracia 
mesiánica como forma política del despertar histórico: una práctica de 
redención laica que, en tiempos de crisis de la modernidad, recuerda que 
la historia sigue abierta a lo desconocido y a la experimentación.

Referencias

Adorno, Theodor W. 2005. Minima Moralia: Reflections on a Damaged Life. 
London/New York: Verso Books.

Agamben, Giorgio. 1988. “Language and History in Benjamin.” Differentia: 
Review of Italian Thought 2 (Article 13): 169-183.

Agamben, Giorgio. 2007. Infancy and History: On the Destruction of Expe-
rience. London/New York: Verso Books.

Arditi, Benjamín. 2007. Politics on the Edges of Liberalism. Difference, 
Populism, Revolution, Agitation. Edinburgh. Edinburgh University Press. 

Arditi, Benjamín. 2016. “Il populismo come egemonia e come politica? 
La teoria del populismo di Ernesto Laclau”. Il Ponte, anno lxxii n. 8-9, 
agosto-settembre: 19-43.

Benjamin, Walter. 1994. The Correspondence of Walter Benjamin, 1910-
1940. Edited by Theodor W. Adorno and Gershom Scholem. Chicago: 
The University of Chicago Press.

Benjamin, Walter. 1996. Selected Writings. Volume 1: 1913-1926. Edited by 
Marcus Bullock and Michael W. Jennings. Cambridge, ma: The Belknap 
Press of Harvard University Press.

Benjamin, Walter. 2002. The Arcades Project. Edited by Howard Eiland and 
Kevin McLaughlin. Cambridge, ma: Belknap Press of Harvard University 
Press.



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

115Mesianismo y democracia en Walter Benjamin: lecturas entre Europa y América Latina

Benjamin, Walter. 2006. Selected Writings. Volume 3: 1935-1938. Edited by 
Howard Eiland and Michael W. Jennings. Cambridge, ma: The Belknap 
Press of Harvard University Press.

Benjamin, Walter. 2008. Tesis sobre la historia y otros fragmentos. Intro-
ducción y traducción de B. Echeverría. México, D.F.: Editorial Ítaca.

Benjamin, Walter. 2019. The Origin of German Trauerspiel. Edited by Howard 
Eiland. Cambridge, ma: Harvard University Press.

Caygill, Howard. 1998. Walter Benjamin: The Colour of Experience. London: 
Routledge.

de Fontenelle, Bernard Le Bovier. 1970. “A Digression on the Ancients and Mo-
derns.” In The Continental Model, edited by Stephen Elledge and Donata  
Schier, 358-372. Ithaca: Cornell University Press.

Derrida, Jacques. 1992. “Force of law: the ´mystical foundation of authori-
ty´”, in Drucilla Cornell et al. (eds), Deconstruction and the Possibility of 
Justice, London and New York: Routledge: 3-67.

Derrida, Jacques. 1994. Specters of Marx, London and New York: Rout-
ledge.

Derrida, Jacques and Elizabeth Roudinesco. 2004. For What Tomorrow…, 
Stanford, ca: Stanford University Press.

Dussel, Enrique. 2007. 20 tesis de política. México: Siglo xxi.
Dussel, Enrique. 2013. “Entrevista.” Metapolítica 81 (abril-junio): 104-110. 

También en Círculo de Poesía. Revista electrónica de literatura, Año 4, 
semana 14, abril.

Dussel, Enrique. 2018. “Walter Benjamin y el mesianismo.” La Jornada, 
miércoles 1 de agosto.

Eiland, Howard, and Michael W. Jennings. 2014. Walter Benjamin: A Critical 
Life. Cambridge, MA: Belknap Press of Harvard University Press.

Frischeisen-Köhler, Max. 1920. “Georg Simmel.” Kant-Studien 24: 1-51.
Ginzburg, Carlo. 1989. Clues, Myths and the Historical Method. Baltimore: 

Johns Hopkins University Press.
Gorz, André. 2011. Critique of Economic Reason. New York: Verso Books.
Habermas, Jürgen. 1979. “Consciousness-Raising or Redemptive Criticism: 

The Contemporaneity of Walter Benjamin.” New German Critique 17 
(Spring): 30-59.



Ac
ta

 S
o

c
io

ló
g

ic
a
, n

ú
m

. 9
8,

 s
ep

ti
em

b
r

e-
d

ic
ie

m
b

r
e 

de
 2

02
5,

 p
p.

 9
5-

11
6

Vincenzo Mele116

Habermas, Jürgen. 1984. The Theory of Communicative Action. Volume 1: 
Reason and the Rationalization of Society. Boston: Bacon Press.

Illich, Ivan. 1973. Tools for Conviviality. New York: Harper & Row.
Lijester, Thijs. 2012. “Walter Benjamin’s Concept of Critique.” In Conceptions 

of Critique in Modern and Contemporary Philosophy, edited by Karin 
de Boer and Ruth Sonderegger, 156-174. London: Palgrave Macmillan. 
https://doi.org/10.1057/9780230357006_10

Löwy, Michael. 2005. Fire Alarm: Reading Walter Benjamin’s “On the Con-
cept of History”. New York: Verso Books.

Lukács, György. 1962. The Meaning of Contemporary Realism. London: 
Merlin Press.

Mele, Valeria. 2015. “‘At the Crossroad of Magic and Positivism’: Roots of an 
Evidential Paradigm through Benjamin and Adorno.” Journal of Classical 
Sociology 15 (2): 139-153.

Menninghaus, Winfried. 1986. Schwellenkunde: Walter Benjamins Passage 
des Mythos. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Scholem, Gershom, and Walter Benjamin. 1982. The Story of a Friendship. 
London: Faber.

Tiedemann, Rolf. 1983. Dialektik im Stillstand. Versuche zum Spätwerk 
Walter Benjamins. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Wolin, Richard. 1994. Walter Benjamin: An Aesthetic of Redemption. Ber-
keley and Los Angeles: University of California Press.




