
ActA SociológicA, núm. 97, mayo-agosto de 2025, pp. 19-46

reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial 
desde las ePistemologías del sUr

Critical reflection on global citizenship from the epistemologies 
of the South

Reflexao crítica sobre a cidadania mundial a partir das epistemologias do Sul

Carlos rafael rea rodríguez1

regina asCenCio ibáñez2

Recibido: 14 de febrero de 2025.
Corregido: 7 junio de 2025.

Aprobado: 29 de julio de 2025.

Resumen
En este artículo abordaremos, desde una perspectiva crítica, el concepto de ciudadanía 
global, que se inserta en una gramática civilizatoria hegemónica en el mundo: la modernidad 
capitalista-occidental-racista-colonial-heteropatriarcal, la cual se autoerige como horizonte 
universal de sentido. Realizaremos este análisis, valiéndonos de teorías que desbordan el ho-
rizonte hegemónico que subyace a dicho concepto. Recurriremos para ello a las teorías de la 
democracia radical (Laclau y Mouffe), la cosmopolítica (Stengers), la decolonialidad (Quijano 
y Walsh) y las Epistemologías del Sur (Santos). Particularmente, exploraremos el potencial 
que existe en las epistemologías del sur para brindar alternativas al universalismo abstracto 

 1 Sociólogo adscrito a la Universidad Nacional Rosario Castellanos. Miembro de la red 
Mexicana de Estudios de los Movimientos Sociales, de la Asociación Internacional de So-
ciología, de la Universidad Popular de los Movimientos Sociales Nayarit y de la Red de Prác- 
ticas Artísticas y Ciencias Sociales Nayarit. Líneas de investigación: identidad y cultura 
política, equilibrio sustentable, interculturalidad crítica y diálogo de saberes, movimientos 
sociales y acciones colectivas.
Correo electrónico: carlosrea@yahoo.fr
 2 Pedagoga adscrita a la Universidad Autónoma de Nayarit, labora en la Licenciatura en 
Ciencias de la Educación y forma parte del Cuerpo Académico Sociedad, Cultura y Lenguaje. 
Es integrante de la Universidad Popular de los Movimientos Sociales Nayarit y de la Red de 
Prácticas Artísticas y Ciencias Sociales Nayarit. Líneas de investigación: educación básica 
y organizaciones de la sociedad civil, cultura de paz e interculturalidad, educación popular, 
ciencias sociales. Correo electrónico: regina.ascencio@uan.edu.mx.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez20

que subyace a la noción de ciudadanía global. Lo haremos a partir de las operaciones de la 
sociología de las ausencias, la sociología de las emergencias, la traducción intercultural y 
la artesanía de las prácticas, así como de la propuesta teórico-metodológica de la Universi-
dad Popular de los Movimientos Sociales. Analizaremos la capacidad de dichas propuestas 
para propiciar la articulación de las luchas sociales anticapitalistas, antiheteropatriarcales 
y anticoloniales/antirracistas, que permitan forjar capacidades contra y alterhegemónicas, 
así como para reivindicar el diálogo intercultural entre distintas gramáticas civilizatorias 
subalternizadas por el discurso hegemónico, para construir un horizonte pluriversal desde 
el cual redefinir la ciudadanía a escala planetaria.
Palabras clave: Ciudadanía global, democracia radical, cosmopolítica, decolonialidad, 
Epistemologías del Sur.

Abstract
In this article we will address, from a critical perspective, the concept of global citizenship, 
the concept that is inserted in a hegemonic civilizational grammar in the world: capitalist-
western-racist-colonial-heteropatriarchal modernity, grammar which sets itself up as a 
universal horizon of meaning. We will carry out this analysis, using theories that go beyond 
the hegemonic horizon that underlies this concept. We will resort to the theories of radical 
democracy (Laclau and Mouffe), cosmopolitics (Stengers), decoloniality (Quijano and Walsh), 
and the Epistemologies of the South (Santos). In particular, we will explore the potential that 
exists in Southern epistemologies to provide alternatives to the abstract universalism that 
underlies the notion of global citizenship. We will do so based on the operations of the sociology  
of absences, the sociology of emergencies, intercultural translation and the craftsmanship of  
practices, as well as the theoretical-methodological proposal of the Popular University  
of Social Movements. We will analyze the capacity of these proposals to promote the articula-
tion of anti-capitalist, anti-heteropatriarchal and anti-colonial/anti-racist social struggles, that 
allow forging counter- and alter-hegemonic capacities, as well as to vindicate intercultural 
dialogue between different civilizational grammars subalternized by the hegemonic discourse, 
to build a pluriversal horizon from which to redefine citizenship on a planetary scale.
Keywords: Global citizenship, radical democracy, cosmopolitics, decoloniality, Epistemolo-
gies of the South.

Resumo
Neste artigo abordaremos, a partir de uma perspetiva crítica, o conceito de cidadania global, 
que se insere em uma gramática civilizacional hegemônica no mundo: a modernidade capita-
lista-ocidental-racista-colonial-heteropatriarcal, que se estabelece como um horizonte uni- 
versal de sentido. Realizaremos essa análise, utilizando teorias que vão além do horizonte 
hegemônico que fundamenta esse conceito. Recorreremos às teorias da democracia radical 
(Laclau e Mouffe), da cosmopolítica (Stengers), da decolonialidade (Quijano e Walsh), e das 
Epistemologias do Sul (Santos). Em particular, exploraremos o potencial que existe nas epis-
temologias do Sul para fornecer alternativas ao universalismo abstrato que subjaz à noção 
de cidadania global. Faremos isso com base nas operações da sociologia das ausências, 
da sociologia das emergências, da tradução intercultural e do artesanato das práticas, bem 
como na proposta teórico-metodológica da Universidade Popular dos Movimentos Sociais. 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

21reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial desde las ePistemologías del sUr

Analisaremos a capacidade dessas propostas de promover a articulação de lutas sociais 
anticapitalistas, antiheteropatriarcais e anticoloniais/antirracistas, que permitam forjar capa-
cidades contra-hegemônicas e alter-hegemônicas, bem como reivindicar o diálogo intercul-
tural entre diferentes gramáticas civilizacionais subalternizadas pelo discurso hegemônico, 
construir um horizonte pluriversal a partir do qual redefinir a cidadania em escala planetária.
Palavras chave: Cidadania global, democracia radical, cosmopolítica, decolonialidade, 
Epistemologias do Sul.

Introducción

En este artículo abordamos, desde una perspectiva crítica, el concepto de 
ciudadanía global, el cual –sostenemos– forma parte de una gramática 
civilizatoria hegemónica en el mundo. Para ello nos valdremos del análisis 
de dicho concepto y de la gramática en que se inserta, a la luz de teorías 
que desbordan el horizonte universalista abstracto que les subyace. Así, 
recurriremos a las teorías de la articulación hegemónica y democracia 
radical (Ernesto Laclau y Chantal Mouffe, 2004), la cosmopolítica (Isabelle 
Stengers), la decolonialidad (Aníbal Quijano, 2001-2002, 2019; Catherine 
Walsh, 2007), y las epistemologías del Sur (Boaventura de Sousa Santos, 
1997, 2004, 2009, 2010, 2014, 2019). 

En el texto reflexionamos sobre cómo la racionalidad moderno-occiden-
tal-capitalista-heteropatriarcal-racista-colonial, impone una razón metoní-
mica, que hace pasar la parte como sinónimo del todo (Santos, 2009). Con 
estas operaciones generales hace prevalecer una racionalidad civilizatoria 
-clasista, racista y sexista- que se hace pasar por universal. 

Sin embargo, aun las gramáticas hegemónicas de pretensión universa-
lista emanadas desde el Norte global, tales como los derechos humanos 
o la ciudadanía global, se anclan en significantes vacíos (Laclau y Mouffe, 
2004) cuyo significado es internamente contradictorio y está profundamente 
en disputa. Por un lado, sirven ciertamente para postular el tipo de sociabi-
lidad prevaleciente en el Norte global –basado en las lógicas de regulación 
y emancipación (Santos, 2014, 2019)–, como el horizonte necesario para el 
goce pleno de derechos a alcanzar por los pueblos y sectores dominados  
y violentados del mundo, si son capaces de despojarse de particularismos y  
localismos culturales que entorpecen su avance civilizatorio. Esta con-
cepción, oculta la existencia de órdenes estructurales de dominación que 
predominan a nivel del sistema-mundo y que son condición de posibilidad 
para la existencia de la sociabilidad metropolitana. 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez22

Por otro lado, si tensionamos al máximo y las desbordamos, las gramáticas 
hegemónicas permiten reconocer, por oposición a ellas, la necesidad de 
forjar –siempre de forma inacabada y precaria– un horizonte de plena 
humanidad, común pero diversa, por el que los pueblos y sectores y grupos 
sociales sometidos deben luchar, enfrentando simultáneamente los órdenes 
de dominación capitalista, heteropatriarcal y racista-colonial. 

Desde esta profunda contradicción, proponemos que es posible poner en 
cuestionamiento de raíz la propia conceptualización de ciudadanía global,  
puesto que se basa en la imposición de una gramática civilizatoria moderna-
occidental-capitalista-heteropatriarcal-racista-colonial que postula universales 
abstractos y subalterniza otras gramáticas de la dignidad y la justicia distintas 
(Santos, 1997, 2014). 

Como alternativas surgidas desde el pensamiento crítico, recuperamos 
cuestionamientos centrales al concepto de ciudadanía global, así como 
operaciones para reivindicar la condición pluriversal de lo social en el planeta. 
Particularmente, recuperamos las operaciones político-cognitivas de las 
epistemologías del Sur (la sociología de las ausencias, la sociología de 
las emergencias, la traducción intercultural y la artesanía de las prácticas) 
(Santos, 2009), que se movilizan en la propuesta metodológica de la 
Universidad Popular de los Movimientos Sociales (UPms) (s.f.). Analizaremos 
el potencial que dichas operaciones y la propuesta que encierran para dislocar 
los universalismos abstractos postulados por el Norte global, así como 
para reivindicar la posibilidad de diálogo intercultural con otras gramáticas 
civilizatorias subalternizadas por el discurso hegemónico. Y para contribuir a 
la articulación de las luchas sociales anticapitalistas, antiheteropatriarcales, 
anticoloniales y antirracistas, a fin de forjar capacidades contrahegemónicas 
que permitan avanzar hacia la justicia cognitiva y social globales (Santos, 
2019).

1. La ciudadanía como constructo histórico y conceptual

El concepto de ciudadanía ha recorrido un largo trayecto desde su aparición, 
en Grecia y Roma antiguas, donde significaba la pertenencia y posibilidad 
de participación en los asuntos de la politeia, condición sólo al alcance de  
los nativos de las ciudades-estado que pertenecían a una élite y que os-
tentaban un vínculo de carácter religioso (Parada, 2009, 101). Durante el 
periodo monárquico feudal en Europa, la idea de ciudadanía dejó de tener  



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

23reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial desde las ePistemologías del sUr

vigencia y sentido, puesto que el protagonismo en la vida social y política 
era exclusivamente reconocido a la monarquía y al clero (Parada, 2009, 
101). Durante la edad media, la idea de dignidad humana es introducida por 
la tradición judeocristiana (Parada, 2009, 101), con lo que todas las perso-
nas, siendo creación de Dios a su imagen y semejanza, son reconocidas 
por igual como sus hijos. Es hasta finales del siglo xviii, con la Carta de los 
Derechos en 1776 y con la Revolución Francesa, que nace el Estado-nación 
y con él, la noción moderna y secular de ciudadanía (Parada, 2009, 101).

A partir de entonces, distintas tradiciones de pensamiento postulan el 
concepto de ciudadanía con dimensiones constitutivas y énfasis distintos.  
El contractualismo lo entiende a partir de la prioridad en la dimensión 
política, como la condición que los individuos adquieren a través de la 
participación en el pacto social signado entre gobernantes y gobernados. 
Dicho pacto supone el reconocimiento de los individuos como iguales y 
soberanos, capaces de decidir el orden que habrán de darse para vivir 
juntos, con lo que superan la condición de esclavos o de súbditos (Para-
da, 2009, 102). Por su parte, los teóricos de la sociedad civil entienden 
la realización de la condición ciudadana a partir de la participación en la 
comunidad y sus organizaciones civiles, donde los individuos adquieren 
la civilidad y el autocontrol necesarios para la vida democrática, al forjarse 
en ellos las virtudes orientadas al compromiso mutuo (Parada, 2009, 102). 
Los teóricos liberales, en cambio, colocan el acento en la existencia de los 
derechos de libertad e igualdad para los hombres, y en la existencia de  
las instituciones que puedan asegurarlos (Parada, 2009, 102). 

Para 1949, Marshall propone una teoría sobre el papel de los ciudadanos 
en las sociedades capitalistas, y destaca tres factores que lo determinan: 
la participación democrática en la polis (factor político), la posibilidad de 
ejercer las libertades individuales (factor cívico) y la posibilidad de garantizar 
una vida digna (factor social). En términos de Parada, lo que define la ciu-
dadanía en la propuesta de Marshall, es “el concepto de plena pertenencia 
a la comunidad, teniendo como eje central la participación del individuo 
en la definición de las reglas propias de su asociación” (Parada, 2009, 
103). Por su parte, el Estado tiene la responsabilidad de hacer efectivos y 
promover tales derechos positivos, en un marco de Estado de bienestar 
liberal-democrático (Parada, 2009, 3).

Sin embargo, durante las últimas décadas del siglo xx, con la imposición 
del proyecto neoliberal y las dinámicas de globalización, el Estado-nación 
enfrentó desafíos provenientes de los ámbitos de la economía, la cultura, la 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez24

sociedad, la política y la ecología. Aparecieron fuerzas que lo presionaban y 
desbordaban desde la escala mundial (a partir de los cambios tecnológicos 
y de las dinámicas comerciales y financieras; de los procesos de hibridación 
cultural y del reclamo multi e intercultural; de los procesos migratorios; de 
la crisis del Estado de bienestar y la emergencia de instancias de poder 
y autoridad supranacionales y de la emergencia planetaria provocada por 
el calentamiento global), lo mismo que lo cuestionaban desde la escala 
local (desde movimientos regionalistas, autonomistas y reivindicaciones 
étnicas, por ejemplo). El conjunto de estos procesos hacía necesaria una 
redefinición del concepto de ciudadanía, que implicara su desacoplamiento 
respecto de la dimensión territorial y del Estado-nación. Es así que surge 
la reflexión en torno a una ciudadanía de carácter planetario, basado no 
en pertenencias territoriales o nacionales, sino en la condición de común 
humanidad.

2. La ciudadanía global

La ciudadanía global supone una condición en la que el sujeto actúa “de 
forma activa, reflexiva, critica, colectiva y solidaria”, para “contribuir a una 
sociedad cohesionada, equitativa, justa y pacífica” (Vega y Padilla, 2014, 
203), en el plano de una comunidad supraestatal que es el mundo entero, 
entendido como una misma comunidad jurídico-política (Vega y Padilla, 
2014, 203). Para Cortina, esta condición conlleva una actuación incluyen-
te de los sujetos, que les permita convivir con respeto a las diferencias 
(Cortina, 1999, en Vega y Padilla, 2014, 204). Para Kymlicka y Norman, la 
ciudadanía global implica la condición legal, pero la desborda, pues supone 
la participación y la construcción de identidad y reconocimiento recíproco 
en esa comunidad (1996, en Vega y Padilla, 2014, 204).

Por su parte, la Unesco identifica distintas denominaciones con las que 
se intenta dar cuenta de la definición y el ejercicio de la ciudadanía en 
el contexto de la globalidad: ciudadanía mundial-global, ciudadanía más 
allá de las fronteras, ciudadanía más allá del Estado-nación, ciudadanía 
mundial, ciudadanía planetaria, cosmopolitismo (Unesco, 2013, en Vega y 
Padilla, 2014, 204).  Por ciudadanía mundial, la Unesco entiende “un senti-
do de pertenencia a la comunidad global y a una humanidad compartida, 
con integrantes que son solidarios y sienten una identidad colectiva, así 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

25reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial desde las ePistemologías del sUr

como una responsabilidad común a nivel internacional” (Vega y Padilla, 
2014, 204). Esta instancia multinacional propone que es preciso privilegiar 
el proceso educativo para formar ciudadanos participativos y respetuosos 
de los derechos y obligaciones inherentes a su condición de ser humano. 

En una dirección similar, pero más holística, podemos situar la pers-
pectiva biomimética de ciudadanía global (Collado, 2016). Esta propuesta 
pone en juego una mirada transdisciplinar (que distingue niveles de reali-
dad, reconoce la complejidad del mundo y reivindica el principio de tercero 
incluido) y transdimensional (a la vez humana, ecológica y espiritual), que 
pretende constituirse como una herramienta política, educativa y episte-
mológica de transformación civilizatoria, basada en la formación de una 
conciencia cosmoderna por medio de la educación. En dicha perspectiva 
se aspira a la construcción de puentes transnacionales para interconectar 
naciones y pueblos, renunciando a toda pretensión de homogeneización y 
hegemonía, aplicando los principios de complejidad, multidisciplinariedad 
e interdependencia desde una visión bioética. 

Desde esta mirada, la educación para la ciudadanía global entiende al 
planeta como una totalidad autopoiética, y reconoce la condición tridimensio-
nal de los seres humanos (cósmica, física y terrestre), así como su carácter 
tri-identitatrio (como individuo, ciudadano y especie). En ese sentido, la 
propuesta busca “la inspiración e imitación de los procesos naturales para 
perfeccionarlos y aplicarlos a sistemas sociales, y de este modo, encontrar 
soluciones innovadoras a problemas complejos” (Collado, 2016, 119) para, 
por esa vía, “promover la transformación del propio sistema de producción 
capitalista” (Collado, 2016, 118) y avanzar a la construcción de una gran 
familia humana viviendo en sintonía biomimética con la Tierra-Patria.3 

Otra de las nociones de mayor interés es la de ciudadano cosmopolita. 
Según Castany Prado, es posible identificar cinco etapas en la historia del 
cosmopolitismo occidental: 1) el cosmopolitismo clásico o aristocrático (que 
comprende el cinismo y el estoicismo), el cual sostiene que la razón universal 
es lo que unifica a todos los hombres; 2) el cosmopolitismo cristiano, que 
concibe a los hombres hermanados por su condición de hijos de Dios; 3) 
el cosmopolitismo moderno o republicano, que postula que la unión de los 
seres radica en su sujeción a un derecho natural, que es universal; 4) el 

 3 El autor remite como ejemplos de esta estrategia, la red eco-política-educativa im-
pulsada por la UNESCO, las Cátedras UNESCO y las Constelaciones de Escuelas-ONG 
Hermanadas (Collado, 2016).



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez26

cosmopolitismo posmoderno y/o neoliberal, que coloca como condición de 
universalidad la detentación de intereses dentro del mercado; y 5) el cos-
mopolitismo posnacional, que se nutre del ilustrado pero pretende avanzar 
a “un cosmopolitismo cosmopolita que no pueda ser acusado de euro- 
céntrico” (Castany Prado, 2006, citado en Parada, 2009, 105).

Por su parte, Torres (2023) parte de la tensión entre cosmopolitas y 
locales (también llamados provincianos), para postular la idea de demo-
cracia cosmopolita como fundamento de su noción de educación para la 
ciudadanía global. La democracia cosmopolita es entendida, retomando a 
Archibugi y Held, como “un modelo de organización política en el que los 
ciudadanos, en cualquier lugar del mundo en que se encuentren, tienen 
voz, influencia, y representación política en los asuntos internacionales, en 
paralelo con, o en forma independiente de sus propios gobiernos” (1995, 
13, citado en Torres, 2023, 115). 

Reconociendo distintas variedades de ciudadanos globales (hiperglo-
balizadores, escépticos y transformacionistas), el autor reivindica la demo- 
cracia cosmopolita como una opción que pueda suplementar las demo-
cracias representativas en el mundo. En esta dirección, la ciudadanía 
global implica la “comprensión de los lazos y conexiones globales y un 
compromiso con el bien colectivo” (Torres, 2023,116), que entraña dere-
chos y responsabilidades políticos, económicos y sociales, pero desde una 
lógica posnacional y posterritorial, que se ancla ahora en la referencia a 
la personalidad humana. En ese sentido, la educación para la ciudadanía 
global constituye una opción fundamental para avanzar en la construcción 
de una democracia cosmopolita, sin dejar de cuestionarse, sin embargo, 
qué tanto la agenda que nace de dicha postura puede representar derivas 
colonizadoras de la educación y de las universidades.

Las distintas nociones presentadas hasta ahora, a pesar de la nobleza 
de sus propósitos para enfrentar constructivamente los desafíos del mun-
do contemporáneo, aceptan sin embargo cuestionamientos profundos. 
Veamos. La ciudadanía supone originalmente una condición a la que se 
accede bajo ciertos supuestos en una comunidad; esto implica la perte-
nencia a una comunidad asentada en un territorio delimitado de manera 
cultural, jurídica y política (la Nación); significa que hay sectores incluidos, 
pero también excluidos de la condición de ciudadanía (los no ciudadanos, 
los todavía no ciudadanos o los ya no ciudadanos), y quiere decir que hay 
quien define y sanciona bajo ciertos principios y reglas quién accede a ese 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

27reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial desde las ePistemologías del sUr

estatus y quién lo pierde (el Estado). Por lo tanto, procede preguntar si el 
concepto de ciudadanía global, dado que implica el desacoplamiento del 
planteamiento de acceso efectivo a derechos y obligaciones como seres 
miembros de la comunidad humana, respecto de la territorialidad delimitada 
por el Estado y la Nación modernos en que el propio concepto de ciudada-
nía nace, ¿no constituye un oximorón o incluso la negación del concepto 
de ciudadanía? Por otra parte, ¿quiénes resultan ser los excluidos de la 
condición ciudadana? ¿cuál es el fundamento y las consecuencias de su 
exclusión? ¿dicha exclusión es siempre justa? quien determina su exclusión 
¿es intrínsecamente racional y justo? En otro sentido, ¿la evidencia empírica 
nos muestra su declive a favor del nacimiento de autoridades supraestatales 
que representen racional o moralmente los anhelos y necesidades de toda 
la especie humana? 

Proponemos que no es posible pensar correctamente las respuestas si 
no introducimos los procesos de poder, dominación, hegemonía, explota-
ción, opresión, colonialismo/colonialidad, y los colocamos en el centro de 
la construcción histórica de las sociedades modernas y contemporáneas, 
tanto a nivel de los Estados-nación como de las dinámicas globales. Al 
realizar esta operación, el argumento universalista (racionalista, moral o 
pragmático) que soporta al concepto de ciudadanía global, se desmorona 
como castillo de naipes o, al menos, queda radicalmente cuestionado. In-
tentaremos construir nuestro argumento en esa dirección en los apartados 
siguientes.

3. Pensar de otras maneras

3.1 Chantal Mouffe: la democracia radical

Con base en la teoría de la articulación hegemónica elaborada con Er-
nesto Laclau, Chantal Mouffe desarrolla la teoría de la democracia radical 
(2007, 2012, 2014). La autora entiende la sociedad como una formación 
plural desde el punto de vista social y axiológico (siguiendo a Nietzche y su 
guerra de interpretaciones), atravesada por el antagonismo y organizada 
por articulaciones hegemónicas contingentes. Para la autora, el poder y lo 
político son dimensiones constitutivas de lo social.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez28

En su propuesta, distingue entre lo político, que es asumido como una 
dimensión ontológica del antagonismo, y la política, que es el conjunto de 
prácticas e instituciones que organizan la coexistencia humana, las cuales 
están atravesadas por lo político (Mouffe, 2014). Su análisis se centra en 
las prácticas políticas que suceden en el orden democrático moderno (he-
gemónico), al cual añade la distinción entre antagonismo y agonismo. El 
primero establece la distinción nosotros/ellos en relación con un enemigo 
radical; y el segundo implica la presencia de un adversario legítimo en la 
contienda democrática. La disputa hegemónica en este último escenario, 
pone en juego una lucha agonista, que implica una guerra de posiciones 
que reconoce un adversario con el cual luchar, pero al que no es necesario 
suprimir. Este tipo de relación adversarial permite la creación de identidades 
políticas que protagonizan la disputa o creación del orden sociopolítico, 
fijando los significados hegemónicos en las instituciones sociales demo-
cráticas (Mouffe, 2014). 

La lucha hegemónica de carácter agonista requiere la lealtad de los 
adversarios a las reglas y valores democráticos, sin negar el conflicto so-
cial, sino generando un “consenso conflictual”. Esto es, este tipo de lucha 
hegemónica necesita, al mismo tiempo, del reconocimiento de la pluralidad, 
el conflicto y el orden democrático. Por tanto, no resuelve ni niega racional 
ni moralmente el conflicto, no excluye las pasiones ni el actuar colectivo; 
al contrario, los asume para canalizarlos a la lucha agonista, democrática, 
hegemónica. Este es un proceso político sin resolución dialéctica, es decir, 
sin fin del antagonismo (Mouffe, 2007). 

La confrontación agonista estaría en el corazón de la democracia radical, 
que es la propuesta central de la autora. Para emerger y profundizarse, 
ésta necesita de nuevas articulaciones sociopolíticas, nuevas instituciones, 
mayor igualdad y democracia, la incorporación de los sectores hasta enton-
ces excluidos y, sobre todo, que estos tengan la capacidad para disputar 
los contenidos y orientaciones de la dinámica democrática. 

Especial relevancia para nuestros propósitos, tiene la crítica que la 
autora hace a los modelos agregacionista y deliberativo (Mouffe, 2012). El 
primero parte del individuo se basa en la noción de interés, está centrado 
en las reglas, considera las instituciones como mediadoras de la expresión 
y agregación de intereses y preferencias, y renuncia al bien común y la 
voluntad general. El segundo recupera la dimensión moral del liberalismo y 
vincula los valores liberales y la democracia; concibe la soberanía popular 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

29reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial desde las ePistemologías del sUr

de forma intersubjetiva, dando particular importancia a los medios comu-
nicacionales empleados para ello; entiende las pasiones como propias del 
ámbito de la diferencia y las reenvía al terreno de lo privado; mientras tanto, 
lo público es el espacio para la construcción de consensos universales por 
medio del razonamiento de todos los miembros de la polis, en condiciones 
de libertad, igualdad, imparcialidad y razonabilidad.

Dos versiones distintas de este segundo modelo serían el universalismo 
moral y el universalismo racionalista (Mouffe, 2012). El primero, identificable 
con el pensamiento de Rawls, implica el consenso público argumentativo 
basado en la noción de lo justo (como equidad). El segundo, que remite a la 
obra de Habermas, implica la centralidad de la legitimidad, la existencia de 
procedimientos que garanticen la igualdad y condiciones ideales de habla 
para alcanzar los consensos razonables a través de la acción comunicativa 
y el debate público.

En su crítica al universalismo moral y al universalismo racional, presente 
en estas dos versiones del modelo deliberativo, Mouffe (2012) sostiene que 
ambas evacúan a fin de cuentas el conflicto y lo político del espacio público, 
apostando por la salida moral o racionalista como vía para alcanzar, así 
sea tendencialmente, un consenso universal absoluto. En ese sentido, la 
formación de una voluntad general así concebida niega la pluralidad de 
valores e intereses como realidades inerradicables en la vida democrática, 
mismos que son fuente perpetua de antagonismos, lo que subvierte la idea 
de universal abstracto y de orden político subyacente en ambas posturas 
(Mouffe, 2012).

Haciendo una lectura crítica de la propuesta de la ciudadanía global a 
partir de la teoría de la articulación hegemónica y de la democracia radical, 
proponemos los siguientes argumentos. En primer lugar, frente a la pers-
pectiva evolutiva civilizatoria de la primera (de base racional y/o moral), la 
segunda nos enseña que los procesos sociales son constitutivamente polí-
ticos, por tanto, atravesados de forma inerradicable por el antagonismo y la 
presencia y actuación de antagonistas, los cuales disputan el significado y 
la orientación de las articulaciones sociales que emergen como hegemóni-
cas. Esto implica que el sentido que se estabiliza como hegemónico entraña 
constitutivamente relaciones de poder, de la misma manera que el sentido 
estabilizado es siempre aproximativo, precario y disputable. La realización 
de la positividad plena de lo social sea por vía moral o racional, es por tal 
razón imposible. Incluso, cualquier aproximación a un horizonte social en 
la dirección anunciada por la ciudadanía global, es precario y reversible. 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez30

Todas estas condiciones cuestionan de raíz la pretensión universalista 
abstracta postulada por la ciudadanía global. 

Sin embargo, la propia propuesta de la articulación hegemónica y la de-
mocracia radical olvidan que la relación adversarial, sea ésta de naturaleza 
agregacionista, racionalista, moral o agonista, que sería concebible en el 
marco de una democracia moderna, pluralista, ocurre de forma simultánea 
con el ejercicio de relaciones antagónicas de amigo-enemigo entre las 
poblaciones del Norte y el Sur globales (en su sentido epistémico, no geo-
gráfico). Estas últimas producen y legitiman, por la evidencia de su propia 
fuerza, la supresión física de poblaciones enteras, como nos lo recuerdan 
recientemente Irak, Afganistán, Siria o Palestina. Y esta coexistencia no 
implica solo una relación de simultaneidad casual, sino que la segunda 
representa una condición de posibilidad y una consecuencia de la primera. 
Esto cuestiona la condición abstracta de la propia democracia radical así 
planteada, lo mismo que de la ciudadanía global.

3.2 Isabelle Stengers: la cosmopolítica

También a diferencia del cosmopolitismo kantiano, que aspiraría a una paz 
final y ecuménica sobre la base de una razón universal, Isabelle Stengers 
(2014) propone, con el concepto de cosmopolitita, que pensemos seria-
mente en la coexistencia de mundos distintos y divergentes, de la misma 
forma que en la posibilidad de su articulación. Esto implicaría reconocer la 
existencia no solo de diversas epistemes, sino de distintas ontologías en 
situación de contemporaneidad en una misma sociedad. Esto es, supone 
aceptar que existen e interactúan entre sí modos cualitativamente distintos 
de percibir, definir, organizar, construir, experimentar y significar la realidad; 
formas distintas de hacer advenir las entidades y relaciones que constitu-
yen el mundo, lo que en los hechos significa construir mundos diferentes. 
Reconocer esta posibilidad, conduce a reconocer la condición pluriversal 
de la existencia social, poblada, vivida y significada a través de múltiples 
onto epistemologías, entendidas como construcciones históricas, comple-
jas, dinámicas, contradictorias y cambiantes, que interactúan entre sí de 
maneras diversas y que se influyen de forma recíproca (Rea et al., 2022). 

Particularmente, el concepto de cosmopolita permite entender la na-
turaleza onto epistémica de la vida y las luchas de los pueblos indígenas 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

31reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial desde las ePistemologías del sUr

como cualitativamente distinta a las postuladas por la modernidad capita-
lista occidental. Si bien las culturas y la vida de estos pueblos han sido y 
son profundamente influidas y de distintas formas por dicha modernidad, 
su manera de hacer emerger el mundo, de significarlo y experimentarlo, 
dista en muchos sentidos de ella.4 

Aparte del riesgo de esencialización, homogeneización, aislamiento y 
deshistorización que entrañan las posturas cosmopolíticas extremas, pode-
mos criticar a la cosmopolítica stengeriana por no sostener y denunciar las 
relaciones de desigualdad, poder y dominación que estructuralmente se han 
conformado entre esos mundos diversos. En cambio, si incorporamos este 
factor como aspecto central del análisis, es posible dislocar radicalmente 
la concepción y el funcionamiento convencionales del campo político. A 
partir del reconocimiento de diversos mundos en interacción conflictiva, 
es posible repensar las fronteras del campo político, la naturaleza de los 
conflictos, los actores que estos implican, las alianzas posibles entre ellos, 
los caminos y horizontes de resolución por los cuales luchar, etcétera (Rea 
y Ascencio, 2025).

La reivindicación de la cosmopolítica permite generar grietas en el campo 
ontológico y epistémico hegemónico, abriendo espacio para una dimensión 
heterotópica y alter-civilizacional. La trascendencia de esta dislocación es 
mayúscula, puesto que abre el espacio para el reconocimiento pleno de otras 
culturas, no solo en términos de visiones diversas del mundo con derecho a 
existir, sino de mundos diversos [y en muchos sentidos, en conflicto] con los que 
debe aprenderse a convivir, aprendiendo y construyendo puentes mutuamente 
emancipadores con ellos (Rea y Ascencio, 2025, 12).

Desde la cosmopolítica, es posible efectuar la crítica de la ciudadanía glo 
bal en dos sentidos fundamentales. La formulación de la ciudadanía global 
como conciencia de especie y planetaria y como ejercicio de derechos 
y obligaciones a partir de la doble condición de común humanidad y de 
habitante del mismo planeta, desconoce en los hechos que las interac-
ciones sociales y de los seres humanos con la naturaleza y lo espiritual, 

 4 Un ejemplo paradigmático de ello es la propuesta del buen vivir o vivir bien. En esta, 
como en muchas otras ontoepistemologías de pueblos originarios en el planeta, el mundo 
está poblado de entidades humanas y entidades no humanas -naturales o espirituales- en 
interacción, todas ellas con subjetividad, capacidad de agencia y derechos, lo que confi-
gura las relaciones sociales, culturales, económicas, políticas y sagradas, desde un orden 
radicalmente distinto al propuesto por la ontoepisteme de la modernidad occidental.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez32

son construibles en el marco de mundos diversos. Al formar parte de una 
gramática civilizatoria anclada en universales abstractos, sea de tipo ra-
cionalistas, morales o pragmáticos, la ciudadanía global puede implicar el 
reconocimiento de la diversidad de culturas, ciertamente. Pero desconoce 
la posibilidad de otro tipo de construcciones históricas externas a la idea de 
ciudadanía y de alguna forma de estatalidad, así sea esta supranacional, 
como medio para regular la existencia y la convivencia humana;5 de la 
misma forma, no concibe el conflicto radical, en muchos sentidos antagó-
nico, que puede suponer la existencia de esos mundos diversos. Por otra 
parte, invisibiliza ideológicamente la subalternización violenta, cuando no 
la supresión, de esos otros mundos que se asumen como premodernos 
y no civilizados, que constituyen de facto una precondición del proceso 
civilizatorio promovido por la globalización. Por eso, supone que es la sola 
educación, la semilla para la construcción del tipo de ciudadanía que los 
tiempos actuales requieren, dejando en el olvido la lucha social y política 
anti y altersistémica.

3.3 Aníbal Quijano y Catherine Walsh: la decolonialidad

La teoría de la decolonialidad, particularmente en los términos planteados 
por Aníbal Quijano (2001-2002, 2019), nos brinda también elementos fun-
damentales para desarrollar una lectura crítica del concepto de ciudadanía 
global. A diferencia de la narrativa contractualista, liberal y comunitarista 
para entender el nacimiento del moderno Estado-nación y la ciudadanía, 
el sociólogo peruano lo explica a partir de su relación con el patrón capi-
talista de la modernidad mundial, mismo que tiene un origen y un carácter 
contemporáneo intrínsecamente colonial. De hecho, este autor sostiene 
que el proceso clave en la constitución de la modernidad es la clasifica-
ción colonial y la dominación en términos raciales. La racialización de las 
relaciones sociales va aparejada a un segundo proceso clave, que es la 
imposición del capitalismo como estructura de control del trabajo y sus 
recursos (Quijano, 2019). 

 5 En esa dirección apuntan proyectos históricos como los del zapatismo en Chiapas 
o de la revolución de las mujeres kurdas en Rojava, donde se propone la construcción 
de una sociedad sin Estado, dado que éste constituye invariablemente una estructura de 
dominación.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

33reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial desde las ePistemologías del sUr

Para Quijano, el poder se entiende por la presencia simultánea de la 
dominación, la explotación y el conflicto, y las relaciones de poder implican 
la lucha por el control de los ámbitos de la existencia social: la autoridad 
colectiva, el trabajo, el sexo y la inter/subjetividad, así como sus productos 
y sus recursos (Quijano, 2019). En cada uno de esos ámbitos, las distintas 
formas de control se articulan de manera estructurada y sistemática, con la 
hegemonía de una institución específica: la empresa capitalista en el ámbito 
del trabajo; la familia nuclear burguesa, en el del sexo; el eurocentrismo, 
en el de la intersubjetividad y el estado en el de la autoridad (y, a partir del 
siglo xviii, el Estado-nación) (Quijano, 2019). La interdependencia de todas 
esas instituciones, estructuras, ámbitos de la existencia social, conforma lo 
que el autor denomina como patrón de poder de la modernidad/capitalista/
colonial/eurocéntrica, el cual se configura a la escala de sistema-mundo. 
El eje del patrón de poder mundial así configurado históricamente es la 
colonialidad (basada en la idea de raza), articulada al capitalismo, el euro-
centrismo y el Estado (Quijano, 2019). 

En el proceso histórico de conformación del Estado-nación, como una 
estructura de autoridad que nace para el ejercicio del poder y la domina-
ción, aparece también la ciudadanía. Como Aníbal Quijano nos enseña 
(2001-2002), la ciudadanía es el estatus de las personas que forman 
parte de una comunidad política, el cual implica la “presunción formal de 
igualdad jurídico-política de los que habitan en su espacio de dominación 
[del Estado-nación] no obstante su desigualdad en los demás ámbitos 
del poder” (Quijano, 2001-2002, 11). La ciudadanía está intrínsecamente 
asociada a la existencia del Estado-nación, de la misma forma que lo está 
la representatividad política de carácter liberal. El Estado-nación, por su 
parte, es entendido como la variante hegemónica del Estado en el contexto 
de la Modernidad; es la “forma central universal de control de la autoridad 
colectiva” (Quijano, 2001-2002, 11). 

Históricamente, la colonización del territorio al que se llamó América por 
parte de los conquistadores europeos constituyó la condición de posibilidad 
para el eurocentramiento y occidentalización del desarrollo capitalista y de la 
modernidad. Desde entonces, la forma Estado-nación fue desarrollándose, 
hasta alcanzar sus rasgos definitorios a finales del siglo xviii, convirtiéndose 
durante el siglo xx en la forma de autoridad y dominación hegemónica en 
el mundo (Quijano, 2001-2002). 

Contrario a la tesis de que los Estados-Nación, en general, en el marco 
de los procesos de globalización van cediendo su autoridad a manos de 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez34

instancias supraestatales, Quijano muestra claramente cómo se ha confor-
mado lo que él denomina Bloque Imperial Mundial (Quijano, 2001-2002). 
Plantea un diagnóstico crítico de las dinámicas socioeconómicas en el con-
texto de la globalización -que de ese momento hasta ahora no han hecho 
más que acentuarse-, las que en su opinión dan cuenta de una crisis del 
capitalismo que conduce a cambios profundos en la estructura mundial de 
acumulación. Este proceso se traduce en una “re-concentración del control 
de recursos, bienes e ingresos en manos de una minoría reducida de la 
especie” (Quijano, 2001-2002, 18), una polarización social creciente en el 
mundo, el incremento de la sobre-explotación del trabajo, la disminución 
del interés y la capacidad del capital para transformar la fuerza de trabajo 
en mercancía, la expansión de formas no salariales de control del trabajo 
y la reclasificación social de la población del mundo (Quijano, 2001-2002). 

De forma simultánea a esos procesos socioeconómicos, avanza la 
conformación del Bloque Imperial Mundial (2001-2002), conformado por 
los Estados-nación centrales en el sistema capitalista internacional,6 que 
subordinan y someten al resto de las sociedades y estados del mundo. Este 
proceso se acompaña de pugnas por la hegemonía regional entre estados-
nacionales asociados o confrontados con el Bloque Imperial Mundial, lo 
mismo que de un proceso de des-democratización y des-nacionalización 
de los estados-nacionales dependientes, y de su transformación gradual 
en “agencias político-administrativas del capital financiero mundial y del 
bloque imperial mundial” (Quijano, 2001-2002, 23). Estas tendencias, en 
conjunto, expresan “la reconcentración mundial de la autoridad pública, la 
reprivatización local de ésta y la sombra virtual de un espacio global de 
dominación” (Quijano, 2001-2002, 23).

Con base en los argumentos decoloniales expuestos, podemos ensayar 
otra lectura crítica de la ciudadanía global. La forma estado efectivamente 
nace para en algún sentido amortiguar el conflicto social; pero es esen-
cialmente una forma de control de autoridad que implica dominación. Esta 
existe entrelazada con el control del trabajo, el sexo y la intersubjetividad, 
constituyendo un patrón de dominación integral, y no una mera condición 

 6 Añadiríamos aquí, que esos Estados-nacionales centrales que conforman el Blo-
que Imperial Mundial, expresan y se conjugan con los intereses de los grandes capitales 
transnacionales que se articulan y se enfrentan variablemente entre sí, así como también 
incluyen a los organismos multinacionales hegemónicos, como los llamados G-7, G-8, 
G-20, y las cumbres del Norte global, como la de Davos.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

35reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial desde las ePistemologías del sUr

jurídico-política y cultural formal, de abstracta igualdad radical, en los tér-
minos de la ciudadanía liberal. 

El patrón de dominación se configura a escala global, pero se expresa 
históricamente de manera distinta en las sociedades que se posicionan 
como centrales en el sistema capitalista, y en las que van siendo relegadas 
a la periferia, las cuales sufren la dominación con mayor profundidad y 
violencia. El patrón de dominación moderno-colonial-capitalista, que nace 
de los procesos de conquista y colonización en América, adquiere desde 
entonces (hace más de cinco siglos) el alcance de sistema-mundo; no es 
algo que esté transcurriendo a partir de unas cuantas décadas. 

Finalmente, la globalidad contemporánea no supone una emancipación 
evolutiva de la sociedad mundial, sobre la base de procesos de vocación 
universalista, guiados por dinámicas racionales, morales o pragmáticas. Por 
el contrario, el actual contexto da cuenta de la precarización del trabajo y  
la existencia, del crecimiento de la pobreza y la desigualdad, así como de la  
hiper-concentración de la autoridad política, y de las demás instituciones y 
estructuras que rigen la existencia social. El Bloque Imperial Mundial no es 
una ficción o entelequia; todo lo contrario, es una crudísima realidad que 
erosiona desde la raíz la intención civilizatoria y humanista del concepto 
de ciudadanía global.

También desde el campo del discurso decolonial, Catherine Walsh (2007) 
cuestiona el carácter racionalista y logocéntrico del pensamiento hegemó-
nico moderno-occidental, así como su pretensión de ser el único capaz de 
producir un conocimiento verdadero, universal, neutral y no-situado. Walsh 
denuncia el carácter racista, colonialista e imperialista de ese pensamiento 
hegemónico, que periferiza y subalterniza cualquier otra forma de saber 
y de existir, y que cosifica y mercantiliza la naturaleza misma, con base 
en el ejercicio de la colonialidad del poder. Para contrarrestar y agrietar el 
orden de dominación sistémica así generado, la autora reivindica un diálogo 
de saberes de carácter pluriversal que implique una intervención a la vez 
epistémica, sociopolítica y cultural decolonial. 

Un ejemplo práctico de esta apuesta decolonial es la Universidad Inter-
cultural Amawtay Wasi de las Nacionalidades y los Pueblos Indígenas del 
Ecuador, que se propone como un “proyecto otro” de educación universitaria 
(no como un conocimiento que podría ser añadido al conocimiento “univer-
sal”). Se trata de un espacio para concebir nuevas formas de producción de 
conocimiento y para potenciar los saberes locales, basado en los principios 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez36

filosóficos andinos, que tienen por principio clave la relacionalidad de los 
elementos de la Pacha Mama. Este proyecto, que nace como iniciativa den-
tro del movimiento político indígena ecuatoriano, busca la decolonialidad, 
la complementariedad y el diálogo cultural, y representa “un paradigma de 
disrupción, pensado por medio de la praxis política y la construcción de un 
mundo más justo” (Walsh, 2007, 109).

3.4 Boaventura de Sousa Santos: las Epistemologías del Sur

La última de las teorías a las que recurriremos en este trabajo, es la de 
las Epistemologías del Sur, desde la cual haremos las críticas centrales 
al concepto de ciudadanía global y extraeremos los principales elementos 
para pensar una ruta conceptual alternativa.

Reconstruyamos enseguida sus argumentos generales (Santos, 2009, 
2019). A partir de los procesos de conquista y colonización en el planeta 
(que no solo suceden en América, sino en todo el mundo, Europa incluida), 
éste ha sido dividido por una profunda línea abisal que divide la humani-
dad en dos campos: el de la plena humanidad y el de la sub-humanidad. 
En el primero, prevalece una sociabilidad metropolitana, marcada por los 
principios de regulación y emancipación; en el segundo, en cambio, una 
sociabilidad colonial, caracterizada por los principios de apropiación y de 
violencia. El ámbito de la humanidad es entendido como el Norte global; 
el segundo, como el Sur global. Pero no se trata de un Norte y un Sur 
cartográficos, sino epistémicos, donde el Norte es sinónimo de estado de 
derecho y democracia representativa, y el sur, lo es de explotación, despojo 
y opresión. El Norte global es entonces el ámbito desde donde se ejerce 
la violencia; el Sur global es la metáfora del sufrimiento. 

Históricamente, el Norte global, con la violenta imposición, reproducción 
y ocultamiento de la línea abisal, impone la razón metonímica de la mo-
dernidad, que erige lo particular europeo occidental como sinónimo de lo 
universal. La ciencia y el derecho hegemónicos constituyen los mecanismos 
privilegiados de legitimación de la línea abismal. Como consecuencia, se 
configura una situación de violencia epistémica que impide al Sur global 
representar su mundo de forma legítima desde sí mismo. Todo ello produce 
una subalternización, una invisibilización y hasta un exterminio de saberes, 
que representa un gigantesco desperdicio de experiencia social, que vacía 
y deseca más y más a la humanidad y a sus posibilidades de futuro. 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

37reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial desde las ePistemologías del sUr

Para enfrentar ese desperdicio de experiencia, resignificando el pasa-
do, repoblando el presente y reabriendo el futuro con posibilidades más 
justas, solidarias, fraternas, espirituales y sustentables, que conduzcan 
hacia una justicia cognitiva global, Santos plantea la necesidad de identi-
ficar y denunciar el proceso de desecamiento que el falso universalismo 
de la modernidad occidental capitalista ha provocado en la concepción y 
experiencia del tiempo, el espacio, los saberes, las productividades y los 
reconocimientos, imponiendo una concepción monocultural (Santos, 2009, 
2019). Contra esas monoculturas de la modernidad hegemónica, propone 
reconocer la inmensa riqueza que la humanidad ha generado en cada uno 
de esos planos, a través de la noción de ecologías. Enseguida propone 
cuatro operaciones fundamentales para recuperarlas para efectos contra-
hegemónicos y emancipatorios (Santos, 2009, 2019): la sociología de las 
ausencias (identificación de aquello que ha sido invisibilizado o suprimido), la 
sociología de las emergencias (valorización del potencial existente en aque-
llo que ha sido recuperado para resignificar, fertilizar y reabrir el presente y el 
futuro, destacando lo que existe como presencia o apenas como potencia), 
las artesanías de las prácticas (la valorización de los conocimientos que 
nacen en/con/desde las luchas) y la traducción intercultural (identificación 
de preocupaciones isomórficas que den lugar a zonas de contacto y a una 
hermenéutica diatópica entre saberes, programas de lucha y prácticas 
artesanales que produzca una inteligibilidad recíproca). Desde aquí será 
posible la construcción de capacidades contrahegemónicas para enfrentar y 
deconstruir simultáneamente las dominaciones capitalista, heteropatriarcal 
y racista-colonial, principalmente, a través de distintos tipos de procesos: 
las ruinas-semillas, las apropiaciones contrahegemónicas de dispositivos 
hegemónicos y la generación de zonas liberadas (Santos, 2010).

Desde esta teoría, el cambio histórico se entiende desde la figura del 
palimpsesto, que plantea una analogía con las placas tectónicas que se 
mueven ajustándose a veces gradualmente y en ocasiones lo hacen de 
forma abrupta, violenta y radical. Acorde con esta idea del cambio histórico, 
las epistemologías del Sur proponen democratizar la revolución y revolucio-
nar la democracia, reconociendo las diversas ecologías, la demodiversidad 
(pluralidad democrática) (Santos, 2004), el pluralismo jurídico, y planteando 
la necesidad de estados plurinacionales (Santos, 2010). Por esta ruta se 
podría efectivamente avanzar en el camino de la construcción de la justicia 
cognitiva global y del cambio civilizacional.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez38

3.4.1 Los derechos humanos y la línea abisal

Una línea de reflexión sumamente importante para este trabajo tiene que 
ver con los derechos humanos (Santos, 1997, 2014). Esta línea es impor-
tante porque su reconocimiento, protección y promoción se sitúan en el 
corazón del concepto de ciudadanía global. Y pretendemos que el sentido 
de la crítica al discurso de los derechos humanos es válido para pensar el 
concepto de ciudadanía global.

Santos entiende que se trata de una gramática hegemónica de la dig-
nidad y la justicia, nacida desde el Norte global y autoerigida metonímica-
mente como referente universal a perseguir y construir. Para ello, oculta 
su carácter particular y su condición hegemónica frente a otras gramáticas 
de la dignidad y la justicia, que son subalternizadas e inferiorizadas por 
medio de tal operación epistémico-política (como el buen vivir, el dharma, la  
umma, el swadeshi, el ubuntu, el vivir sabroso, etcétera).7 Corresponde a 
la filosofía, la ciencia y el derecho occidentales hegemónicos, ocuparse de 
legitimar la superioridad intrínseca del discurso de los derechos humanos. 

A pesar de las posibilidades que representa para la defensa en contra 
de los excesos y violencias de parte de los Estados, la hegemonía de la 
gramática de los derechos humanos en el mundo guarda un estrecho vínculo 
con la reproducción de la línea abisal debido a la proclamación de su falsa 
universalidad y la inferiorización de otras gramáticas distintas. 

Sostenemos que también contribuye a la reproducción de la línea abisal 
por otras razones igualmente importantes (Rea, 2024). Al poner el énfasis 
en los individuos, invisibiliza otro tipo de exclusiones y violencias que lace-
ran colectivamente a las poblaciones dominadas del mundo, así como a la 
naturaleza y los territorios. Puesto que la vigencia de los derechos humanos 
se hace depender de su respeto pleno desde los Estados –o desde instancia 
supraestatales de pretensión global, pero que constituirían un cierto tipo de 
estatalidad–, no se cuestiona esta estructura de autoridad como una forma  
de dominación histórica, y no da lugar tampoco para legitimar otras formas de 
autoridad colectiva, con lo que impone su perspectiva monocultural. Reproduce  

 7 Estas y otras gramáticas, procedentes de distintos contextos del mundo, remiten a 
formas diferentes a la moderno-occidental de concebir la existencia y la convivencia hu-
mana, y de los seres humanos con la naturaleza, que movilizan un repertorio de derechos 
que difiere muchas veces de los de esa modernidad occidental y que para esos pueblos 
y culturas resultan fundamentales (Santos, 1997, 2014, 2019). 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

39reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial desde las ePistemologías del sUr

igualmente la línea abisal al plantear como única ruta legítima de efectivi-
zación y ampliación de derechos, la intrasistémica: individual, pacífica, gra-
dual, institucional, sujeta al marco de derecho hegemónico, la cual además 
depende en muy buena medida de las relaciones de poder político, tanto  
de carácter internacional como al seno de cada país. Por último, en nombre de  
la defensa de los derechos humanos se llegan a cometer impunemente 
por los Estados-nación del Norte global, los crímenes más atroces contra 
poblaciones del Sur global. En resumen, la hegemonía de esta gramática 
pretendidamente universal, (re)produce dominación y violencia epistémica, 
ética, política, física y ecológica sobre buena parte del mundo (Rea, 2024).

A pesar de constituir una gramática hegemónica de la dignidad y la 
justicia y, por ese hecho, contribuir a la reproducción de la línea abisal y de 
distintas formas de sociabilidad en el Norte y el Sur globales, Santos reivin-
dica el uso que las luchas sociales hacen de ella para defender y proteger 
sus derechos, a pesar de todas las adversidades y límites estructurales y 
sistémicos que esto supone. En esa medida, destaca la apropiación con-
trahegemónica que hacen las luchas sociales de dispositivos hegemónicos 
como éste (Santos, 2010). 

Si bien la gramática de los derechos humanos se inserta en la racio-
nalidad moderno occidental hegemónica, los pueblos, grupos sociales e 
individuos en resistencia, pueden recurrir a esta misma lógica de apropia-
ción contrahegemónica como vía para volver dichos derechos exigibles, 
justiciables, ampliables y sustancialmente redefinibles a su favor.8 Para ello, 
al tiempo que se hace la crítica de su naturaleza y su función reproductora 
de la dominación, el sociólogo lusitano propone un diálogo intercultural de 
saberes que reivindique el reconocimiento, la crítica constructiva mutua, la 
competencia situada y la fertilización recíproca de la diversidad de gramáti-
cas de dignidad y justicia, no para pretender su fusión u homogeneización, 
sino para aprender unas de otras, unas con otras, en beneficio del mayor 
número de entidades posibles –humanas y no humanas–, ampliando de 
esta manera su “círculo de reciprocidad” (Santos, 2014).

 8 El concepto de ciudadanía global, a pesar de su carácter hegemónico, puede ser 
movilizado contrahegemónicamante por los sectores oprimidos y marginalizados en las 
sociedades centrales; por los pueblos del Sur global para cuestionar la relación (neo)
colonial a que las potencias del Norte global les someten; de la misma manera que como 
herramienta de lucha para las poblaciones migrantes en tránsito por terceros países o en 
las sociedades de arribo.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez40

En ese diálogo de saberes intercultural, interesa centralmente penetrar 
en las potencialidades contenidas en las luchas y movimientos sociales. 
Estos reivindican formas alternativas de conceptualización de los derechos 
humanos y los vinculan con la violencia estructural ejercida desde el Estado, 
como estructura opresiva que opera articuladamente con otras estructuras  
de dominación social. De la misma manera, conectan la lucha por la defensa de  
los derechos humanos de los individuos, colectivos, grupos y sectores so-
ciales, y de la naturaleza, con la formulación y construcción de alternativas 
de distinto calado para cultivar horizontes sociales más justos, igualitarios, 
democráticos, libres, fraternos, solidarios, espirituales y sustentables. Esto 
nos lleva al último de nuestros puntos: la propuesta de la UPms.

3.4.2 La upmS

La UPms (s.f.) es una propuesta teórico-metodológica creada inicialmente 
por Boaventura de Sousa Santos, en diálogo con otros intelectuales y lu-
chas sociales de distintas latitudes, al fragor del Foro Social Mundial (Fsm).9 
Busca subsanar el vacío que tendencialmente dejaba el reflujo del Fsm 
como espacio de articulación de luchas sociales antisistémicas. Su objeti-
vo general es crear un espacio respetuoso, fraternal, reflexivo y crítico de 
encuentro más frecuente y de mayor intensidad que el Fsm, de movimientos 
que actúen contra la dominación capitalista, la dominación patriarcal y la 
dominación colonial, para estimular su reconocimiento recíproco y explorar 
las posibilidades de articulación en la acción. De esta forma, busca contribuir 
a la amplificación y potenciación de la trascendencia de cada lucha, así 
como de su articulación, recuperando aquellas experiencias subestimadas 
o invisibilizadas hasta ahora. 

La UPms busca facilitar el conocimiento recíproco y el diálogo en torno 
a las luchas particulares y las causas comunes que las atraviesan, para 
reflexionar sobre las similitudes y diferencias entre ellas, así como sobre las 
posibilidades y los límites para probables articulaciones. Procura promover y 
desarrollar convergencias inter-temáticas, inter-sectoriales e inter-culturales 

 9 Otras experiencias educativas de inspiración y orientación similares, esto es, vincula-
dos a las luchas sociales y a las dinámicas comunitarias, son: la Universidad de la Tierra en 
Chiapas, el Doctorado de Estudios Culturales Latinoamericanos de la Universidad Andina 
Simón Bolívar (sede Ecuador), la Escuela Nacional Florestan Fernandes, del Movimiento 
de los Sin Tierra en Brasil, o el Taller de Historia Oral Andina, en Bolivia.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

41reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial desde las ePistemologías del sUr

para articular poco a poco los esfuerzos anticapitalistas, antipatriarcales y 
anticolonialistas. Además, busca estimular la imaginación política colectiva 
para pensar futuros mejores y posibles, que fertilicen recíprocamente su 
acción en el presente, y ensanchen el horizonte utópico común y el de cada 
lucha. Asimismo, impulsa la generación de acuerdos en torno a acciones 
políticas concretas que den vida al proceso de articulación. 

En términos prácticos, la UPms promueve talleres para trabajar en la 
articulación de las luchas anticapitalistas, antiheteropatriarcales y antirra-
cistas/anticoloniales, principalmente. Los trabajos en esos talleres se fun-
damentan en las Epistemologías del Sur y la justicia cognitiva, y constituyen 
la operacionalización de la sociología de las ausencias, la sociología de 
las emergencias, la traducción intercultural y la artesanía de las prácticas. 
Sobre esa base, se pone en juego una aproximación metodológica que 
parte del reconocimiento de los saberes nacidos en las luchas, en diálogo 
con saberes académicos-científicos. 

Desde esta perspectiva, no se trata entonces de la apuesta por una 
educación universalista abstracta, que suponga el avance evolutivo en un 
proceso civilizatorio de humanización y reencuentro con la naturaleza, sino 
de la incesante lucha política contrahegemónica, orientada a la decoloni-
zación integral de los ámbitos de la existencia social (que implica desmer-
cantilización, desracialización, desexualización y descolonización) y de la 
relación con la naturaleza (rompiendo con el antropocentrismo conquistador), 
de la misma forma que del esfuerzo irrenunciable por construir de manera 
heterotópica y altercivilizacional la vida humana en el planeta. Esto requie-
re obligadamente de otros tipos de educación y de intersubjetividad, pero 
también de otras formas de organización político-jurídica de la autoridad 
colectiva, de otros modos de convivencia social y de otras maneras de 
concebir y organizar el trabajo como actividad social.

Conclusiones: Un horizonte de lucha epistémico-política y pluriversal 

La ciudadanía global forma parte de la narrativa civilizatoria de la moder-
nidad occidental, que postula, así sea como aspiración, universales abs-
tractos, deshistorizados, despolitizados, y que, por ese hecho, no denuncia 
los órdenes de dominación ni concibe la lucha contra ellos como premisa 
para alcanzar sus objetivos. 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez42

Las líneas de la crítica ensayada en este trabajo son las siguientes:
a) Desde la democracia radical, hay situaciones que se oponen a los 

supuestos de la ciudadanía global: la imposibilidad de positividad plena 
de lo social, sea por vía racional, moral o pragmática, lo que cuestiona el 
universalismo abstracto de la propuesta; el carácter político antagónico 
inerradicable de la construcción social; la disputabilidad política y la condi-
ción precaria y provisional de los significados estabilizados en el enfrenta-
miento y la articulación social, con resultados contingentes y reversibles.

b) Desde la cosmopolítica, podemos destacar que el concepto de ciuda-
danía global desconoce la existencia de mundos diversos y de relaciones 
de conflicto y dominación entre ellos, que pueden llegar a ser de una natu-
raleza muy violenta y hasta de supresión de unos contra otros. De la misma 
forma, como prolongación del análisis cosmopolítico, podemos señalar 
que el concepto aquí discutido no considera como posibles otro tipo de 
estructuras e instituciones distintas del Estado y la ciudadanía. Finalmente, 
al concentrar la apuesta para el cambio civilizatorio en la educación, olvida 
la centralidad de la lucha social y política de carácter anti y altersistémico, 
contra y alterhegemónico (Rea, 2020).

c) Desde la decolonialidad, señalemos que la ciudadanía global ignora 
que la forma estado es esencialmente una estructura de dominación, que 
forma parte de un patrón integral de dominación de alcance global y que 
existe con ese carácter desde hace más de cinco siglos, pero que se expresa 
con intensidad y modalidades diferenciadas en el norte y el sur globales. 
Asimismo, la decolonialidad demuestra que no avanzamos en un proceso 
de emancipación gradual de la humanidad con autoridades supranacionales 
que aseguren el ejercicio de derechos y obligaciones a escala planetaria, 
sino a su precarización creciente y a la hiperconcentración del poder en el 
Bloque Imperial Mundial. Por otra parte, esta perspectiva muestra que para 
enfrentar el orden moderno colonial capitalista global, no son suficientes 
procesos educativos que promuevan una conciencia civilizatoria biomiméti-
ca. Éstos deben ser procesos disruptivos, decoloniales, que emerjan de las 
luchas políticas de los pueblos para cuestionar y agrietar el orden sistémico 
en su conjunto, como premisa para la construcción de proyectos “otros” de 
sociedad, basados en un diálogo de saberes pluriversal.  

d) Por último, desde las Epistemologías del Sur y la UPms, se cuestiona 
que, en la medida en que el concepto se inserta en una gramática universa-
lista abstracta, reproduce la línea abisal. De esa manera, reproduce también  



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

43reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial desde las ePistemologías del sUr

la distinción entre humanidad y subhumanidad, entre el Norte y el Sur glo-
bales, y entre los principios cualitativamente antagónicos que organizan 
la vida social: la regulación y emancipación en el Norte, y la violencia y la 
apropiación en el Sur, entre los cuales existe una relación de causalidad 
que alimenta la reproducción de la línea abisal. La reproducción de la línea 
abisal, en lugar de conducir a una educación civilizatoria y humanizadora, 
refuerza la razón metonímica monocultural y, por la vía de la proclamación 
de los falsos universales, ejerce y profundiza la violencia epistémica y 
política, reforzando la subalternización. En esa línea de pensamiento, la 
ciudadanía global es un concepto que reivindica una gramática hegemónica 
de la dignidad y la justicia, centrada en los individuos y dependiente de la 
efectivización de los derechos por los estados. No cuestiona al estado co-
mo estructura de dominación y no considera otras formas no estatales de 
autoridad, lo cual se expresa en el carácter monocultural e intrasistémico 
de las vías del cambio, dando prioridad a la educación y dejando comple-
tamente de lado la lucha social y política.

A pesar de las críticas realizadas, y otras que puedan añadirse, el con-
cepto de ciudadanía global, mundial o cosmopolitica, posee contenidos 
sumamente positivos, aprovechables por los grupos sociales subalterni-
zados en el mundo, como una posibilidad de apropiación contrahegemó-
nica de un dispositivo político, jurídico y cultural que es hegemónico. Este 
concepto puede ser de utilidad en el campo educativo, para fomentar una 
cultura que visibilice y vuelva exigibles –no necesariamente justiciables– 
derechos fundamentales de los pueblos y las personas que son negados 
sistemáticamente desde los ámbitos del poder y el dinero a escalas na-
cional y global. Por supuesto, siempre y cuando no se pierda de vista que 
tal concepto forma parte de una gramática moderna-capitalista-colonial-
heteropatriarcal-racista-colonial, que reproduce la línea abisal al postular 
una falsa universalidad y ocultar su naturaleza hegemónica. 

Finalmente, las Epistemologías del Sur y la propuesta metodológica de 
la UPms, representan un camino para promover la visibilización y el diálogo 
entre saberes subalternizados por los distintos órdenes de dominación, así 
como con saberes producidos por la academia y la ciencia comprometidos 
con la emancipación social. Desde esta ruta, se da vida a un proceso de 
aprendizaje para la deconstrucción/reconstrucción de las relaciones y es-
tructuras sociales, que parte del reconocimiento de la condición pluriversal 
de la sociedad y el mundo, y que pone en movimiento una pedagogía política 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez44

y epistémica de la emancipación mutua. Esta implica simultáneamente la 
lucha colectiva contra los órdenes y estructuras de dominación –lo mismo 
objetivados que interiorizados–, así como la construcción –aquí y ahora– de 
otras formas de vida social, colectiva e individual, y de otro tipo de relaciones 
con la naturaleza y la espiritualidad. 

Referencias

Collado, Javier. 2016. “Una perspectiva transdisciplinar y biomimética de 
la educación para la ciudadanía mundial”, Educere, vol. 20, núm. 65, 
113-129, Venezuela: Universidad de los Andes Mérida.

Laclau, Ernesto y Mouffe, Chantal. 2004. Hegemonía y estrategia socia-
lista. Hacia una radicalización de la democracia, Argentina: Fondo de 
Cultura Económica.

Mouffe, Chantal. 2007. En torno a lo político, Argentina: Fondo de Cultura 
Económica.

Mouffe, Chantal. 2012. La paradoja democrática. El peligro del consenso 
en la política contemporánea, España: Gedisa Editorial.

Mouffe, Chantal. 2014. Agonística. Pensar el mundo políticamente, Argen-
tina: Fondo de Cultura Económica. 

Parada, Claudia. 2009. “Hacia un nuevo concepto de ciudadanía global”, 
Vía Juris, núm. 7, 98-111, Colombia: Facultad de Derecho, Ciencias 
Políticas y Relaciones Internacionales.

Quijano, Aníbal. 2001-2002. “Colonialidad del poder, globalización y de-
mocracia”, Milenio, 9-61, Puerto Rico: Universidad de Puerto Rico en 
Bayamón. 

Quijano, Aníbal. 2019. “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América 
Latina”, Espacio Abierto, vol. 28, núm. 1, 255-301, Venezuela: Univer-
sidad del Zulia.

Rea, Carlos. 2020. “La lucha del pueblo Náyeri: la producción de un pro-
ceso alterhegemónico regional”, Revista Sociológica, núm. 100, 67-100, 
México: Universidad Autónoma Metropolitana. 

Rea, Carlos. 2024. “Movimientos sociales y derechos humanos: una concep-
tualización desde las epistemologías del sur”. En Los derechos humanos 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

45reFlexión crítica sobre la ciUdadanía mUndial desde las ePistemologías del sUr

y sus retos. Un balance desde experiencias situadas en México, Ángel 
Luna (coord.), México: El Colegio de Tlaxcala A.C.

Rea, Carlos; Wendi Carrillo y Deida Álvarez. 2022. “Movimiento indígena 
en Nayarit y articulación hegemónica”, Movimientos Revista Mexicana 
de Estudios de los Movimientos Sociales, Vol. 6, núm. 2, 93-117, México: 
Red Mexicana de Estudios de los Movimientos Sociales.

Rea, Carlos y Regina Ascencio. 2025. “Derechos de los pueblos originarios 
y comunidades indígenas: perspectivas contemporáneas”, Revista 
Iberoforum, (en prensa), México: Universidad Iberoamericana.

Santos, Boaventura de Sousa. 1997. “Por uma concepcao multicultural de 
direitos humanos”, Revista Crítica de Ciencias Sociais, núm. 48, 11-32, 
Portugal: Universidad de Coimbra. 

Santos, Boaventura de Sousa. 2004. Democratizar la democracia, México: 
Fondo de Cultura Económica.

Santos, Boaventura de Sousa. 2009. Una Epistemología del Sur, Argentina: 
clacso, Siglo xxi.

Santos, Boaventura de Sousa. 2010. Refundación del estado en América 
Latina. Perspectivas desde una epistemología del sur, México: Univer-
sidad de los Andes, Siglo del hombre Editores, Siglo xxi Editores.

Santos, Boaventura de Sousa. 2014. Derechos humanos, democracia y de-
sarrollo, Colombia: Centro de Estudios de Derecho, Justicia y Sociedad.

Santos, Boaventura de Sousa. 2019. El ¿n del imperio cognitivo. La a¿rma-
ción de las epistemologías del sur, España: Editorial Trotta.

Torres, Carlos. 2023. “Educación para una ciudadanía global. Agendas de 
hiperglobalizadores, escépticos y transformacionistas”, Revista Latinoa-
mericana de Estudios Educativos Nueva Época, núm. Esp., 105-128, 
México: Universidad Iberoamericana.

Stengers, Isabel. 2014. La propuesta cosmopolítica. Pléyade, Revista de 
Humanidades y Ciencias Sociales, núm. 14, 17-41, Chile: Instituto Inter-
nacional de Filosofía y Ciencias Sociales.

UPms. s.f. Orientaciones metodológicas para los talleres de la Universidad 
Popular de los Movimientos Sociales. Portugal.

Vega, Paula y Padilla, Luis. 2014. “Ciudadanía global y educación”, Ciencia 
y Poder Aéreo, vol. 9, núm. 1, 201-207, Colombia: Escuela de Posgrados 
de la Fuerza Aérea Colombiana.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 1
9-

46

carlos raFael rea rodrígUez / regina ascencio ibáñez46

Walsh, Catherine. 2007. “¿Son posibles unas ciencias sociales/ culturales 
otras? Reflexiones en torno a las epistemologías decoloniales”, Nómadas, 
núm. 26, 102-113, Colombia: Universidad Central.


