LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO:
EDUCACION Y COMUNALIDAD EN EL SUR GLOBAL

The construction of indigenous citizenship in Hidalgo:
education and communality in the Global South

A construgdo da cidadania indigena em Hidalgo:
educacdo e comunalidade no Sul Global

ROBERT GONzZALEZ GARCIA!
ALEJANDRA ARAIZA Diaz?

Recibido: 14 de febrero de 2025.
Corregido: 12 junio de 2025.
Aprobado: 10 de julio de 2025

Resumen

La ciudadania, entendida habitualmente desde modelos occidentales, debe enriquecerse
con una perspectiva intercultural y decolonial que integre las practicas politicas de los pue-
blos indigenas. Este articulo analiza las formas de ciudadania indigena en comunidades de
Hidalgo, México, a partir de una perspectiva decolonial y de una antropologia critica, para
contribuir a la reflexién y transformacion de la Educacion desde el Sur Global. La investiga-
cion, realizada enlas regiones del Valle de Mezquital, la Huastecay la Sierra Otomi Tepehua,
utilizé etnografia y entrevistas en profundidad. Los hallazgos cuestionan la aplicabilidad
de los modelos eurocentrados de ciudadania y sugieren la necesidad de reconocer una
ciudadania indigena, a partir de la cual se puede entablar dialogo intercultural, que en el

' Robert Gonzalez Garcia, Doctor en Ciencia Politica y de la Administraciéon por la
Universitat Autdnoma de Barcelona. Profesor Asociado del Departamento de Sociologia de
la UAB. Lineas de investigacion: participacion ciudadana, politicas publicas, juventud y los
movimientos sociales, entre otras. Correo electrénico: robert.gonzalez.garcia@uab.cat
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6166-5562

2 Alejandra Araiza Diaz, Doctorado en Psicologia Social por la Universitat Autbnoma
de Barcelona. Profesora-Lectora del Departamento de Piscologia Social de la UAB. Lineas
de investigacién: género y politica, violencia feminicida y violencia de género, politica de
los cuidados, entre otras. Correo electronico: alejandra.araiza@uab.cat
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0603-7974

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

74 ROBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

ambito educativo implicaria reconocer la diversidad lingiistica, epistemoldgicay politica de
los pueblos originarios.
Palabras clave: Ciudadania indigena, educacién intercultural, comunalidad, sur global.

Abstract

Citizenship, typically understood through Western models, should be enriched with an in-
tercultural and decolonial perspective that incorporates the political practices of Indigenous
peoples. This article analyzes forms of Indigenous citizenship in communities in Hidalgo,
Mexico, from a decolonial perspective and critical anthropology, in order to contribute
to the reflection and transformation of education from the Global South. The research,
conducted in the regions of Valle de Mezquital, La Huasteca, and Sierra Otomi Tepehua,
used ethnography and in-depth interviews. The findings challenge the applicability of Eu-
rocentred models of citizenship and suggest the need to recognize an Indigenous form of
citizenship. This recognition would enable intercultural dialogue which, in the educational
sphere, would involve acknowledging the linguistic, epistemological, and political diversity
of Indigenous peoples.

Keywords: Indigenous citizenship, intercultural education, communality, global South.

Resumo

Acidadania, geralmente compreendida a partir de modelos ocidentais, deve serenriquecida
com uma perspectiva intercultural e decolonial que integre as praticas politicas dos povos
indigenas. Este artigo analisa as formas de cidadaniaindigenaem comunidades de Hidalgo,
México, a partir de uma perspectiva decolonial e de uma antropologia critica, com o objetivo
de contribuir para a reflexao e transformagao da Educacéo a partir do Sul Global. A pesqui-
sa, realizada nas regides do Vale do Mezquital, da Huasteca e da Serra Otomi-Tepehua,
utilizou etnografia e entrevistas em profundidade. Os achados questionam a aplicabilidade
dos modelos eurocentrados de cidadania e sugerem a necessidade de reconhecer uma
cidadania indigena, a partir da qual se pode estabelecer um dialogo intercultural que, no
ambito educacional, implicariareconheceradiversidade linguistica, epistemoldgica e politica
dos povos originarios

Palavras-chave: Cidadania indigena, educagéo intercultural, comunalidade, Sul global.

Introduccion

La idea de una ciudadania mundial ha sido promovida nuevamente como
un concepto universal y sin grandes cuestionamientos, pero ¢ es realmente
posible una comprensién homogénea de la ciudadania? Si bien desde Oc-
cidente se han descrito los enfoques de ciudadania liberal y republicana,
que subrayan los derechos individuales y la participacion civica dentro de
marcos estatales, asi como los enfoques comunitario y multicultural, que
enfatizan la pertenencia y el consenso; estos enfoques resultan limitados
para comprender las practicas politicas de los pueblos indigenas del Sur



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 75

Global, las cuales desafian los marcos convencionales de la ciudadania
occidental.

Efectivamente, “[...] desde la experiencia colonial latinoamericana, la
modernidad, el capitalismo, la construccion de la nacién y la democracia se
ven vinculadas organicamente con el colonialismo; es decir, como partes
del mismo movimiento histérico que conlleva la expansion y el dominio de
Europa sobre el sistema mundo moderno/colonial” (Mendoza, 2006, 86).
Resulta necesario, por tanto, poner en debate los conceptos de democracia
y ciudadania, heredados de la modernidad occidental, que tienden hacia
una mirada universalizante. “Un dialogo horizontal liberador, en oposicion
al mondlogo vertical de Occidente, requiere de una descolonizacion en las
relaciones globales de poder” (Grosfoguel, 2008, 210). Es decir, hace falta
ir mas alla de un cosmopolitismo global pensado desde una particularidad
(Occidente) que se pretende como universal.

Asi, el objetivo de este articulo es analizar las formas de ciudadania
indigena en los pueblos nahuas, hidhfus y tepehuas de Hidalgo, México,
a partir de una perspectiva decolonial y de una antropologia critica, con
el fin de contribuir a la reflexion y transformacion de la Educacién desde el
Sur Global.

Para abordar este analisis, el texto se estructura en varias secciones.
Primero, se introduce un marco teérico que presenta brevemente la evo-
lucion histérica de la ciudadania en México, seguida de algunas criticas
de los estudios decoloniales y de la antropologia critica que apuntalan
la necesidad de reconocer una ciudadania indigena. A continuacién, se
subraya la importancia de repensar la educacion desde una perspectiva
intercultural y decolonial.

En el apartado de analisis, se contrastan estos marcos tedricos con
los resultados de la investigacion realizada en las regiones del Valle del
Mezquital, la Sierra Otomi-Tepehua y la Huasteca hidalguense. A través
de etnografia y entrevistas con estudiantes, docentes, lideres comunales
y representantes indigenas, se analizan sus formas de construccion de
ciudadania, cuestionando la eficacia de las politicas afirmativas de repre-
sentacién indigena para garantizar su inclusion en los marcos normativos
estatales (Gonzalez et al., 2022). Finalmente, en las conclusiones, se rea-
firma la necesidad del reconocimiento pleno de una ciudadania indigena,
que nos permita generar un dialogo intercultural y una revalorizaciéon del
papel de la educacion en este proceso.

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

76 ROBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

2. Ciudadania y pueblos originarios

Los modelos tedricos de ciudadania surgidos entre los siglos xvii 'y xx, a
pesar de haber evolucionado de las posturas mas clasicas (modelos liberal y
republicano) a las mas pluriculturales (modelos comunitarista y multicultural),
al ser posturas eurocentradas, no permiten por si solos un acercamiento
adecuado a la ciudadania indigena del siglo xxI.

Por tanto, es necesario tomar en cuenta la antropologia critica, asi co-
mo una perspectiva decolonial, para repensar los modelos eurocentrados
de ciudadania. Resulta insoslayable superar los resabios de liberalismo
occidental que encontramos en estos modelos si se quiere ir hacia una
ciudadania indigena. En este apartado, transitaremos por tres bloques
que nos llevaran desde los paradigmas occidentales de ciudadania hacia
la delimitacion de lo que seria una ciudadania indigena; para poder hablar,
finalmente, de una educacién intercultural que recoja las practicas de co-
munalidad.

2.1 Los paradigmas occidentales de ciudadania y su desarrollo histérico
en México

El modelo liberal de ciudadania se basa en la garantia de los derechos
individuales por parte de un Estado neutral (Marshall, 1949); la separacion
de las moralidades privada y pubica y el caracter meramente instrumental de
los derechos politicos (Taguenca y Gonzalez, 2023). Por su parte, el mo-
delo republicano, afade la participacion y la deliberacion como elementos
fundamentales y para ello establece la necesidad de sistemas educativos
que promuevan las virtudes publicas de la comunidad politica (Gonzalez
y Chacon-Lopez, 2014).

Desde su origen roussoniano, pasando por clasicos contemporaneos
como Philip Pettit (2012), el modelo republicano de ciudadania ha enfati-
zado la necesidad de la participacién ciudadana activa, la deliberacion y
la rendicion de cuentas como garantes del control democratico del poder
en las sociedades occidentales. ;Pero responden esos modelos a las 16-
gicas comunitarias de los pueblos originarios? ¢Se puede comprehender
en su interior la diversidad étnica y cultural? 4O no son sino pretensiones
de convertir en universal el modelo eurocéntrico?



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 77

Como respuesta a estas preguntas, acudimos al modelo comunitarista
de ciudadania. En este caso se prioriza lo colectivo sobre lo individual, de
modo que el ciudadano situa los deberes comunitarios por encima de los
derechos individuales, participa activamente en proyectos vecinales y con-
sidera que prestar voz y recursos a las comunidades es una profundizacién
de la democracia (Garcia Escribano, 2018).

Finalmente, el modelo multicultural de ciudadania supone defender los
derechos de las minorias y, por tanto, su reconocimiento politico. Autores
como Young (2000) y Kymlicka (1996) definen la ciudadania multicultu-
ral como la preservacion de las identidades culturales, los valores y las prac-
ticas, asi como la participacion en la cultura civica nacional y la comunidad
por parte de diversos grupos en una unidad politica. Guillermo de la Pena
(1999) habla de ciudadania étnica para dar reconocimiento a la autode-
terminacion de todas aquellas comunidades indigenas que migran a otras
ciudades o paises.

En el caso de México, la ciudadania ha sido histéricamente moldeada
por el modelo liberal, cimentado en la division de poderes y la participacion
individual en la esfera publica. Desde el siglo xix, el liberalismo se opuso a
proyectos conservadores y aristocraticos, consolidandose con las Leyes de
Reforma vy la privatizacion de tierras comunales. No obstante, este proceso
genero exclusion social, pues concentro la propiedad en pocas manos y
margind a amplios sectores, en particular a las comunidades indigenas. La
Revolucion Mexicana intenté ensanchar la base de ciudadanos beneficia-
dos, pero el indigenismo oficial redujo a los pueblos originarios a un papel
subordinado dentro de un discurso simbdlico-folclérico, sin garantizar su
plena inclusion politica y econémica (Gonzalez Casanova, 1982).

No fue hasta la década de 1970, que se inicid una nueva conciencia, por
parte de intelectuales y lideres indigenas, que valorizaba a las comunidades
indigenas mexicanas de una forma positiva, desde aproximaciones propias de
los modelos de ciudadania comunitario y multicultural. A pesar de estos
avances, que se aceleraron a partir de 1994 con la irrupcién del neoza-
patismo, la falta de voluntad politica para realizar ajustes estructurales ha
impedido su integracion plena en la organizacién politica nacional. De este
modo, México sigue enfrentando el reto de articular un modelo de ciudada-
nia que reconozca la coexistencia y el valor de sus multiples identidades.

Desde la segunda década de los 2000, se estan llevando a cabo politicas
de accion afirmativa en materia de derechos politico-electorales indigenas.
Para el caso de Hidalgo, Mendoza (2023) ha analizado su aplicacioén en el

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

78 ROBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

proceso electoral local de 2017-2018, y Olivos (2023) para todas las entida-
des en el proceso 2020-2021. De la lectura de estos trabajos, concluimos
que, a pesar de llevar una mayor representacion indigena a los 6rganos de
gobierno, estas politicas tienen todavia limitaciones al no afrontar de forma
radical los retos de la interculturalidad.

2.2 Mas alla del multiculturalismo: interculturalidad
y ciudadania indigena

La sociedad mexicana contemporanea tiene sus raices en la convivencia
de diversos pueblos, la mayoria de los cuales provenia de una civilizacién
comun, conocida como Mesoameérica. Sin embargo, con la llegada de los
espanoles, estos grupos fueron sometidos al dominio colonial. Los coloni-
zadores, al considerar a los pueblos originarios como inferiores, buscaron
justificar la invasion y explotacion, por lo que hicieron ver sus acciones como
una mision redentora a través de la cristianizacién (Bonfil, 1991). Quijano
(2005) llama a este proceso colonialidad del poder, la cual produjo un or-
denamiento y un sistema de dominacion social a través de la invencion de
la raza, en el que, por un lado, se colocé a los indios, negros y mestizos vy,
por encima, a los blancos y europeos.

Una vez que los antiguos centros civilizatorios fueron ocupados por los
conquistadores, los habitantes de los pueblos originarios se vieron obligados
a desplazarse a territorios mas alejados. Para referirse a ello desde una
antropologia clasica, Aguirre Beltran (1967) empled la nocién de “regiones
de refugio”. En pleno siglo xxi —habiendo conseguido la independencia y
pasado por un periodo revolucionario— muchos indigenas siguen viviendo
en ellas. ¢Por qué ocurre esto? Segun Herrera (2012), la politica preva-
leciente en América Latina fue la de la “ladinizacion” (o blanqueo) de los
indigenas. Su “integracion social” suponia una asimilacion cultural, pues
las regiones de refugio tenian (aun lo tienen) como nucleo organizador una
ciudad mestiza que acaparaba todos los recursos.

Segun Davalos (2005), el proyecto de modernidad que empuja la crea-
cion del Estado-nacion, la ciudadania y la democracia liberal en el siglo xix
latinoamericano, lo hace desde la negacién, aniquilacion y dominacion de
las comunidades indigenas, sin despegarse a penas de la matriz colonial
de poder impuesta por el Imperio espafiol. El indigenismo como politica



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 79

—promovido por la antropologia clasica— mantiene rasgos de colonialidad
(De la Pena, 1999; Herrera, 2012). Ahora bien, hacia la década de los se-
tenta, surgioé en México una antropologia que cuestioné el asimilacionismo
y aposto por una suerte de indigenismo critico (De la Pefa, 1999).

Por su parte, la emergencia del movimiento indigena como sujeto politico
a finales del siglo xx juega un papel muy importante en Abya Yala (Albd,
2008). El primer levantamiento indigena en Ecuador y el surgimiento del
neozapatismo en México ocurrieron en un contexto global, marcado por el
auge del neoliberalismo, el dominio mundial estadounidense tras la implo-
sion del bloque socialista y la irrupcion del pensamiento posmoderno por
la derrota estratégica de la clase obrera (Davalos, 2005).

Pretendiendo construir sociedades homogéneas, la modernidad ha sido
confrontada por el movimiento indigena, que le desafia a transformar los
estados modernos —frecuentemente autoritarios, excluyentes y violentos—
en sistemas politicos plurinacionales, democraticos y participativos (Albd,
2008). Y en un contexto, que evidencia la diversidad cultural, es menester
pensar en nuevos modelos nacionales de integracion de migrantes y mi-
norias étnicas (De la Pefia, 1999; Giménez, 2003).

Ello abre un debate complejo que requiere adoptar un posicionamiento
epistemoldgico y politico, asi que, frente a los modelos integracionistas de
tintes coloniales, nos inclinamos por el pluralismo cultural y el derecho a la
diferencia. Giménez (2003) reconoce unos modelos de inclusién real que
pueden tener dos enfoques: multiculturalismo o interculturalismo. Sin animo
de simplificar, entendemos el interculturalismo como una superacién de las
aproximaciones multiculturales, las cuales pretenden abordan la diversidad
étnico-cultural sin conflictos, como si pudieran obviarse las desigualdades
estructurales producto de las relaciones coloniales.

La implementacion del modelo multiculturalista en las politicas publicas
tuvo lugar en México durante los ultimos treinta afios del silgo xx a partir del
Convenio 169 de la oiT (De la Pefia, 1990). Sin embargo, como proyecto de
cohesién social no fue suficiente (Malgesini y Giménez, 2000); en cambio,
la interculturalidad, no sélo reconoce la multiplicidad de culturas presentes
en un pais, sino que pone el énfasis en la interaccion que se genera entre
ellas. Mas que en las diferencias entre las culturas, se centra en las con-
vergencias; enfatiza el aprendizaje mutuo, la cooperacion y el intercambio
(Giménez, 2003). Segun Albé (2008), la interculturalidad es para todos los
pueblos, sin renunciar a las propias identidades; complementa la plurina-
cionalidad y hace viable la convivencia en un pais unitario.

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

80 ROBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

Ademas, la interculturalidad a la que aludimos esta posicionada en el
paradigma decolonial (Walsh, 2012), para el cual la ciudadania no deberia
limitarse a integrar a los indigenas en la democracia liberal, sino recono-
cer y aceptar sus propias formas de democracia directa (Quijano, 2005;
Rice, 2016). La vision decolonial cuestiona el caracter elitista del concepto
occidental de ciudadania; y, en su lugar, propone un enfoque basado en
la comunidad, donde la tierra es un bien comun y la vida colectiva se rige
por la reciprocidad.

En este sentido, Stavenhagen (2011) habla para el caso de México de
ciudadania indigena, la cual ha sido histéricamente negada y marginada,
a pesar de proclamaciones formales de igualdad desde la Independencia.
Durante los siglos xix y xX, los pueblos indigenas fueron excluidos de la
construccion del Estado-nacién, despojados de sus tierras, sometidos a poli-
ticas de asimilacion y utilizados como objetos de politicas agrarias y so-
ciales que ignoraban sus identidades culturales. Un modelo efectivamente
intercultural no se contentaria con la asimilacién, sino que buscaria dialogar
con los saberes y formas de hacer politica que aun perviven en los pueblos
y comunidades indigenas, donde las decisiones se toman en asambleas
abiertas guiadas por un consejo de ancianos, los cargos publicos son
temporales y no reciben remuneracion, asimismo, el apoyo mutuo es fun-
damental para el bienestar colectivo (Villoro, 2003).

El concepto de ciudadania comunitaria, desarrollado entre otras autoras
por Quezada (2024), se basa en la pertenencia activa a una comunidad
indigena mediante la participacion en formas tradicionales de organizacion,
como la asamblea, la faena y el sistema de cargos. Esta ciudadania no es
un derecho individual abstracto, sino una relacion social y politica concreta,
que se ejerce en colectivo y cuya legitimidad se gana a través del cumpli-
miento de responsabilidades comunales. En este sentido, se articula estre-
chamente con la idea de ciudadania indigena propuesta por Stavenhagen
(2011), quien sostiene que los pueblos originarios deben ser reconocidos
como sujetos colectivos de derechos, con sistemas normativos propios
y formas especificas de representacion y participacion politica. Mientras
Quezada (2024) enfatiza la dimensién practica y cotidiana de la ciudadania
comunitaria, Stavenhagen (1999) ubica la ciudadania indigena en un marco
mas amplio del derecho a la libre determinacion de los pueblos indigenas.

Lo cierto es que lo comunitario lleva a establecer relaciones sociales de
“‘compartencia” (Gutiérrez y Salazar, 2015); produce una red de cooperacion



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 81

y equilibrio dindamico, en la que una colectividad gestiona de manera auténo-
ma su vida social, material y simbdlica. Floriberto Diaz (1995), antropélogo
mixe, identifica elementos clave de las comunidades indigenas, tales como
la posesion de un territorio, una historia compartida, una lengua comun, una
organizacion cultural, religiosa y sociopolitica propia, asi como un sistema
comunitario de procuracién y administracion de justicia. Elementos que no
distan mucho de los propios del Estado-nacion, lo que los diferencia es la
inmanencia que Diaz (1995) llama comunalidad. Un concepto basado en
la tierra como madre y territorio, la toma de decisiones en asamblea a través
del consenso, el servicio gratuito como ejercicio de autoridad, el trabajo
colectivo como un acto de recreacion (para esparcimiento y busqueda del
bien comun) y los ritos y ceremonias como expresion del don comunal
(vivencia espiritual de la comunalidad).

En cuanto a los sistemas de gobierno comunal indigena, Gladys Tzul
(2015) —socidloga maya quiché— los define como tramas plurales y diversas
de hombres y mujeres que, a lo largo de la historia, han construido relacio-
nes sociales concretas. Estas tramas producen estructuras de gobiernos
comunales para gestionar sus territorios y compartir, defender y recuperar
recursos para la reproduccion de la vida. No son vestigios del pasado, si-
no formas de organizacion vigentes que buscan autonomia sin ignorar las
contradicciones y jerarquias politicas que las atraviesan.

Por tanto, no se trata solo de incorporar a los pueblos originarios en la
ciudadania liberal, sino de dialogar y aprender de sus modelos de gobier-
no. Esto implica cuestionar los paradigmas occidentales de ciudadania y
contrastarlos con las perspectivas que reconozcan la ciudadania indigena
(Stavenhagen, 2011; Bello, 2015; Cedillo, 2009; Gutiérrez, Martinez y Sara,
2016; Rojas, 2015). Las actuales e incipientes politicas de accién afirmati-
va indigena (aunque un logro) no son en si mismas una oportunidad para
avanzar hacia una ciudadania indigena que enfrente la colonialidad del
poder y el eurocentrismo del saber (Walsh, 2008). Sélo si se reconocen
y afrontan las desigualdades estructurales —producto de las relaciones
coloniales— se podra construir un México plurinacional, con una identidad
multiple y diversa (Giménez, 2000).

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

82 ROBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

2.3 Interculturalidad y educacion: hacia una ciudadania
plural y participativa

Desde comienzos del siglo xx, las reflexiones sobre los fines de la educa-
cioén coinciden en que ésta se volco a la construccion del Estado-nacion
moderno; se centrd en la formacion de los individuos para que pudieran
contribuir al desarrollo econémico, asi como en la produccion de los dis-
cursos “cientificos” sobre lo humano (Garcés, 2018).

Efectivamente, el proyecto de Estado-nacién moderno no puede en-
tenderse sin los aparatos hegemonicos de los que hablé la Escuela de
Frankfurt: la familia, la religion, la escuela y los medios de comunicacion
masiva, los cuales han sido considerados fuertes instancias socializadoras.
Si bien los procesos de colonialidad ya habian producido diferentes imposi-
ciones de lengua, religion y conocimientos en los territorios de Abya Yala,
es innegable que —para el caso de la conformacion de los Estados-nacién
independientes— la escuela ha cumplido una funcién crucial. En efecto, a
partir de este momento,

[...] las politicas de unificacion linguistica se fortalecen, endurecen y parecen
tener éxito a mayor escala [...] Los fines de la educacién que se impusieron
desde el proyecto criollo/mestizo se han encarnado en politicas de exclusion e
invisibilizacion, o en politicas de inclusion, en los ultimos tiempos. Sin embargo,
esta inclusion borra las diferencias y pone todo en el mismo plano (Garcés,
2018, 27-28).

En nuestros territorios —dice Garcés (2018)— ya se habia impuesto una
cultura hegemaonica través del proyecto modernidad/colonialidad, la cual
se caracteriza por la anulacion de la otredad, “se declara no humano el
contenido de otras culturas por ser diferentes de la propia” (Dussel, 2009,
p. 58). Este proyecto consolidé una “organizacion social y configuracion
politica, segun el modelo ciudadano de los Estados-nacion y la democra-
cia liberal-burguesa” (Arguello, 2016, 431). En el ambito educativo, esto se
traduce en la imposicion de un modelo eurocéntrico que busca consolidar
valores hegemonicos, considerados universales (Sodré en Arguello, 2016).

Como resultado de esto, la educacion refuerza los ideales modernos en
detrimento de la diversidad y complejidad de las sociedades actuales. En
el siglo xxi, la colonialidad global del poder —o globocentrismo— atraviesa
la l6gica educativa, para el sostenimiento de los sistemas econdmicos,



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 83

politicos y culturales transnacionales (Arguello, 2016). Asi, por ejemplo, no
es de extranar el papel que ha jugado en la socializacion a través de las
formas que asume la democracia occidental. Diaz hace estas conjeturas:

Se puede afirmar con toda certeza que el empobrecimiento de las asambleas
generales devino del exterior, siendo uno de los instrumentos mas importantes
el sistema educativo. En particular, cuando personas con estudios empezaron a
ocupar cargos de mando dentro de la comunidad, introdujeron las normas que
aprendieron a observar y a hacer observar dentro de las aulas con los nifos
escolares: no hablar desordenadamente, sino uno por uno, levantar la mano si
quieres hablar, no hacer ruido, etcétera. Esta practica introdujo en los primeros
afos de la década de los setenta la adopcién de decisiones por mayoria de
votos, mediante el conteo de brazos levantados, sustituyendo el cuchicheoy el
consenso. Obviamente, de una manera paulatina, los comuneros-ciudadanos
fueron perdiendo interés por participar en las asambleas, responsabilizando
de todo a las autoridades y a los estudiados (Diaz, 1995, 369-370).

En el escenario actual, se habla desde la uNEsco de una Educacién
para la Ciudadania Mundial, que alude a la formacion de una conciencia
critica, una ética de corresponsabilidad planetaria y un compromiso activo
con la justicia social, la paz, los derechos humanos y la sostenibilidad, y
que va mas alla del Estado-nacion hacia una vision glocal (Peraza, 2024).
No obstante, es importante tener en cuenta la mirada universal que aun
pervive y el hecho de que “la democracia liberal occidental ha promovido en
las ultimas décadas un discurso multicultural centrado en la tolerancia que
ha conducido a un relativismo total” (Garcés, 2018, 30). Si atendiéramos a
otros saberes desde un modelo comunitario y cuestionaramos los marcos
dominantes, podriamos establecer desde la propia educacion un dialogo
intercultural que reconociera realmente la diversidad. Porque, en efecto,
la educacion actual se enfoca en la relacion entre lo local y lo global. La
globalizacion, influenciada por el neoliberalismo, transforma las identidades
locales en bienes comerciales. En este contexto, la tolerancia y el respeto
a la diversidad se vuelven esenciales en la definicion de los objetivos.

¢ Pero es la tolerancia suficiente para revertir las consecuencias de las
histéricas desigualdades estructurales? Un reto que se nos platea al con-
cebir la educacioén desde la perspectiva intercultural-decolonial es el de la
construccion y puesta en practica de una sociedad pluricultural. Ello “exige
superar la nocion estrictamente procedimental de la democracia, como si

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

84 ROBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

el establecimiento de reglas comunes para la resolucion de conflictos en el
interior de las sociedades careciera de presupuestos culturales, raciales,
econdmicos, entre otros” (Garcés, 2018, 35); debemos apostar, en cambio,
por la realizacién del proyecto de una democracia intercultural, que nos
permita el reconocimiento de una ciudadania indigena. Un proyecto en el
que, sin duda, la educacion jugara un rol esencial.

Segun Arguello (2016), la pedagogia —como practica histérica y como
proyecto ético que trasciende la escolarizacion tradicional— se vincula con
las necesidades y debates de cada época. Asi, desde una perspectiva
decolonial, la educacion busca transformar paradigmas a través de cuatro
dimensiones clave: a) decolonizacion del saber, la cual cuestiona —como
nos invita Walsh (2012)— los conocimientos dominantes y promueve pers-
pectivas situadas para reconocer otras formas de comprender la realidad;
b) decolonizacion del ser, que desafia las identidades impuestas por la co-
lonialidad global en términos de raza, nacion, género y rol social, es decir,
busca la pluralidad; c) decolonizacién de las practicas socio-culturales, ya
que fomenta la participacion critica en lo publico, influida por movimientos
sociales emergentes y expresiones culturales cotidianas; y, finalmente,
d) decolonizacién del curriculo para replantear el papel de la escuela como
mediadora sociocultural, que promueva un modelo educativo inclusivo y
critico frente a las formas de dominacién (Arguello, 2016).

Desde el enfoque decolonial, se plantea una critica al eurocentrismo y
a las pretensiones universalistas presentes en la educacion para la ciuda-
dania mundial, sin rechazar el concepto en si, sino orientandolo hacia la
promocién de la decolonialidad y la valorizacion de la diversidad. Este en-
foque cuestiona las estructuras coloniales de poder y dominacion, al tiempo
que invita a una reflexion critica sobre las geopoliticas del conocimiento.
Ademas, enfatiza la necesidad de considerar los contextos especificos de
las comunidades y de construir una vision intercultural de los derechos hu-
manos (Peraza y Aguilar, 2025). Dicho enfoque apostaria entonces por una
educacioén transformadora que considere e integre diversas perspectivas,
incluida la de una ciudadania indigena, como una practica y un saber del
cual enriquecernos.



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 85

3. Ciudadania indigena y educacion en Hidalgo.
Apuntes metodoloégicos

Para esta investigacion se llevé a cabo una etnografia en 10 comunidades
indigenas, pertenecientes a ocho municipios de las tres regiones indigenas
de Hidalgo —el séptimo estado con mayor porcentaje de poblacion hablante de
lengua indigena segun el INEGI (2024)— entre septiembre de 2019 y junio
de 2020, con un registro libre de diario de campo por parte de las perso-
nas que hacian las observaciones en las comunidades (Restrepo, 2018);
asimismo se llevaron a cabo 13 entrevistas semiestructuradas (Ibarra-Saiz
et al., 2023) a personas* de las tres regiones, con algun perfil de liderazgo
(estudiantes universitarios, académicos, delegados comunitarios, lideres
asociativos y diputadas locales) y de adscripcién indigena (6 de etnia
hAdhAu, 6 de etnia nahuatl y 1 descendiente de hfidhfiu y mazahua). La
distribucion y caracteristicas individuales de las personas entrevistadas se
muestran en la siguiente tabla.

3 Para actualizar este trabajo de campo, se analizaron datos provenientes de dos
etnografias realizadas en las comunidades de Tlacotlapilco y San Cristobal en el Valle de
Mezquital por parte de Maria Félix Quezada (2024).

4 Los nombres de las personas entrevistadas han sido anonimizados mediante seu-
doénimo.

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

86

ROBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

TaBLA 1

Perfiles de las entrevistas realizadas

Seuddénimo Fecha Perfil, comunidad, municipio, edad y género
Valle del Mezquital

Julia 16/10/2019 Académica indigena, comunidad de El Maye, Ixmiquilpan, 48
afos, mujer.

Eulogio 24/10/2019 Presidente Municipal del Consejo Supremo Nariu A.C., comu-
nidad Llano Primero, Chilcuautla, 47 afios, hombre.

Fidel 26/09/2019 Estudiante universitario, Comunidad de San Miguel Tlazintla,
El Cardonal, 25 afos, hombre.

Filomeno 14/10/2019 Exdelegado, presidente regional Consejo Supremo hfiahfid,
Comunidad Gonzalez Ortega, Santiago de Anaya, 59 afios,
hombre.

Antonia 09/10/2019 Diputada en el Congreso Local por Ixmiquilpan, comunidad de
El Deca, EL Cardonal, 33 afios, mujer.

Huasteca hidalguense

Juan Carlos | 26/09/2019 Delegado de la Comunidad de Huitzilingo, San Felipe
Orizatlan, 45 afios, hombre.

Rodrigo 09/09/2019 Estudiante de Posgrado, Comunidad de Huitzilingo, San Felipe
Orizatlan, 34 afos, hombre.

Avelino 26/09/2019 Lider indigena, Comunidad de Huitzilingo, San Felipe
Orizatlan, 53 afios, hombre.

Patricia 17/01/2020 Diputada en el Congreso Local por el Distrito 04 Huejutla de
Reyes, Comunidad de Ahuatitla, Huautla, 34 afios, mujer

Hermenegildo | 27/06/2020 Lider indigena, Comunidad de Barrio Mirador, Jaltocan, Huas-
teca, 54 anos, hombre.

José Maria 27/06/2020 Lider indigena, Comunidad Ejido Panacaxtlan, Huejutla de
Reyes, 39 afos, hombre.

Otomi-Tepehua

Alberto 29/02/2020 Delegado de la Comunidad de San Esteban, Huehuetla, 35
anos, hombre.

Ndria 06/02/2020 Estudiante mujer de Licenciatura, Comunidad de San Esteban,

21 afios, mujer.

Fuente: elaboracion propia.

Las entrevistas se organizaron alrededor de los temas y subtemas cen-
trales de la investigacion (Ibarra-Saiz, et al., 2023), para lo cual se ordenaron
los bloques del guion como sigue: 1) origen (procedencia de la persona



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 87

y de sus familiares); 2) etnicidad (todo lo relativo a la lengua y la cultura);
3) cultura politica (ciudadania indigena y otros temas); 4) participacion
comunitaria y participacion politica (educacion, salud y ciudadania); y 5)
accion afirmativa y politicas publicas (diversidad, politica e interculturalidad).
Para el analisis de las entrevistas escogimos verbatims de las transcripcio-
nes. Intentamos organizar todo este material, junto con las notas del diario
de campo, alrededor de cuatro temas relacionados con el marco teorico:
1) ciudadania indigena, 2) comunalidad, 3) educacion y 4) interculturalidad.

4. Resultados. Ciudadania indigena, educacion e interculturalidad

De las tres regiones estudiadas, la que ha tenido mas vinculos con el
mundo mestizo es el Valle del Mezquital, lo cual da cuenta de un proyecto
desarrollista y homogeneizante: “[...] desde 1931, el Valle del Mezquital
se vuelve un foco de atencion sefalado por intelectuales de la Ciudad de
México [lo cual hace que se desarrolle] una infraestructura de carreteras,
de escuelas, de casas de salud que por supuesto impacta. Y que no esta
en la Huasteca. Y en la Otomi- Tepehua, menos” (Julia). Asi, para el afio
2020, en la Otomi-Tepehua, nos encontramos con rezago y olvido:

Atravesamos la sierra en un camino de pedregales sin carretera. Subimos y
bajamos monte [...] Por el camino nos encontrabamos tramos brevisimos as-
faltados y ella nos explicd que eran intentos por invertir en obra publica, pero
que en realidad eran engafios. Algun politico se hacia una foto y fingian que
avanzaban, pero no seguian, pero si cobraban. Tuve miedo y rabia. Cuanto
desprecio hacia los pueblos indigenas (Del diario de campo).

Como se ha dicho, los modelos de ciudadania liberal se fueron implan-
tando en la conformacion del Estado-nacion después de la Independencia
y durante los primeros gobiernos del México postrevolucionario. Asi, se
generaron ciertas alianzas, marcadas por el sustrato colonial, del que no
pudo sacudirse el proyecto de identidad nacional (Bonfil, 1991).

En general, a participacion en las comunidades indigenas ha estado
atravesada por lo que ocurre en el mundo mestizo. Se trata de unarelacion
“[...] de avasallamiento y discriminacion [...]. Incluso para quienes se dicen
indigenas y en realidad [...] esta gente ya rompié con esta cosmovisién y con

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

88 ROBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

este sentido del bien colectivo” (Julia). Consideramos de suma importancia
recoger esas otras voces que nos permitan desentrafiar eso que estamos
llamando ciudadania indigena.

Asi, el presente analisis de resultados se divide en dos subapartados: el
primero se centra en el sustrato de comunalidad presente en la ciudadania
indigena con todo y las tensiones producto de la relacién colonial con el
mundo mestizo. Y el segundo subapartado se enfoca en la educacién como
espacio desde el cual se podria generar interculturalidad critica, pero que
normalmente ha tendido a reproducir la légica colonial.

4.1 Ciudadania indigena y comunalidad

La ciudadania indigena no puede pensarse sin nociones como las de co-
munalidad (Diaz, 1995) y otros saberes diversos (Bonfil, 1991). Uno de los
entrevistados nos explica su vision al respecto:

Yo quisiera verlo mas como una cuestion de mandar obedeciendo [...] Nosotros
como comunidad elegimos a nuestros representantes, elegimos —en su caso—
quién va a ser el delegado, quién es el subdelegado, quién lleva la parte de
la seguridad. Después de eso, se llevan a comités [...] tienen que ver con el
area religiosa, con la salud, con la educacion, con el area de obras publicas.
Digamos que, en este entendido, la comunidad crea su orden de gobierno y
mediante una asamblea se determina quiénes van a ser los que sustenten el
cargo (Fidel).

Uno de los matices importantes con respecto a las formas de participa-
cion ciudadana indigena es el del consenso (Villoro, 2003). A diferencia de la
ciudadania liberal, que se basa en el principio de mayoria para la toma de
decisiones, la busqueda del consenso implica asegurarse de que a todas
las personas les convenza determinada decision:

Corrijo, en las comunidades, se instauré la democracia, pero no habia demo-
cracia, habia consenso y el consenso tenia que ver con que una decisiéon no
tenia que ser de la mayoria, tenia que ser de todos. [...] habia reuniones que
no acababan, que se suspendian para continuar a otro dia, hasta que nadie
tuviera duda sobre la decision que se iba a tomar (Julia).



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 89

Como vimos con Quezada (2024), la ciudadania comunitaria se aleja
de los marcos individualistas del derecho liberal y se enraiza en practicas
colectivas de pertenencia, reciprocidad y responsabilidad dentro de la vida
comunal. Esta forma de ciudadania no se otorga por el simple hecho de
residir o nacer en la comunidad, sino que se construye y se mantiene acti-
vamente mediante la participacion en asambleas, el cumplimiento de faenas
y la aceptacién de cargos, como muestran las etnografias en Tlacotlapilco
y San Cristobal, que realiz6 esta misma autora. En este marco, la sefiora
Rosa relata como sustituye a su esposo migrante en las faenas y asambleas
para conservar su estatus como ciudadano: “Trato de ir a las asambleas y
lo sustituyo en las faenas para no pagarlas, alli nos ahorramos ese dinero
que me sirve para mis hijos” (Quezada, 2024, 178). Este testimonio refleja
coémo la ciudadania comunitaria (abarcable dentro de la ciudadania indi-
gena) puede ser ejercida de manera representativa y familiar, extendiendo
su alcance mas alla del individuo. De igual forma, un ejidatario de San
Cristobal da cuenta de las dinamicas de cooperacion que estructuran el
tequio: “Nos juntabamos para trabajar un terreno y hacia uno la barbacoa...
luego le tocaba otro” (224), lo cual ilustra que esta ciudadania se sostiene
también sobre redes rotativas de trabajo colectivo y reconocimiento mutuo.

Ahora bien, esta forma de organizacién politica tiene un sentido hacia
el interior de las comunidades y se teje en cierta forma hacia el exterior.
En ese didlogo, el consenso puede verse fuertemente vulnerado por la
injerencia de los partidos politicos que llegan a imponer otros modelos de
ciudadania. Uno de los entrevistados —que tiene la funcion de conectar estos
dos universos como parte del Consejo Supremo HfAahAu— lo explica asi:

La asamblea comunitaria se reune y dice: “Juan Pérez va a ser nuestro de-
legado, Maria Pérez va a ser nuestra subdelegada”. Entonces el presidente
municipal dentro de sus facultades dice: “te otorgo el nombramiento de dele-
gado municipal de la comunidad de San Fernando [...]". Y si eres de obras, te
dan tu nombramiento, entonces van registrando tu participacion comunitaria
[...], si algun dia quieres ser regidor o regidora o acceder a otro cargo, decir:
“oye, cdmo quieres ser si ni siquiera te paras en las reuniones, si ni siquiera
has tenido el trabajo comunitario”. Entonces: “No, no, mira, aqui tengo tres
nombramientos”, “Ah, entonces votamos por ti” (Filomeno).

Como se ve, el aval de la comunidad es sumamente importante y es
algo que habria que tener muy en cuenta cuando hablamos de usos y
costumbres:

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

90 ROBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

Costumbres es un ejercicio, una actividad que las comunidades van realizando
mes a mes. Acostumbran a reunirse en la sombrita del pueblo, acostumbra a
estar a cierta hora para sus reuniones, acostumbran a saludarse, acostumbran
a convivir, o sea, son las costumbres. ;Qué es un uso? El uso se utiliza para
hacer valer la decision que tomo la asamblea, la asamblea dijo que quien no
pago el agua, pagara el doble. Y lo tienen que hacer, o sea, quien no pago en
el mes que le correspondio, lo tendra que pagar al doble. Entonces va a hacer
uso de un acuerdo que tuvo la asamblea. Son las validaciones que le dan a
sus acuerdos —a sus usos y costumbres— y eso ha funcionado [...] desde la
época prehispanica (Filomeno).

Usos y costumbres denota un sustrato de comunalidad, que supera el
mecanismo de participacion supeditado a la ciudadania liberal mestiza; es
un derecho:

Desde el momento en que Hidalgo tiene la ley de cultura y de derechos de
cultura indigena, es un derecho de las comunidades. [...] Entonces no tiene
por qué haber partidos politicos, si por usos y costumbres deciden que no,
sino a través de formas tradicionales —que es a mano alzada—, convocatoria
y mano alzada y se tiene presidente municipal [...] (Julia).

Por otro lado, el sistema propio de las comunidades es una forma de
organizacién que se relaciona irremediablemente con el sistema politico
mestizo y también puede servir para acceder a cargos de eleccion popular:

El trabajo comunitario, si yo quiero aspirar al otro nivel, me da elementos para
entender lo que ocurre abajo y poder disefiar a través de la planeacion municipal
los programas de acuerdo con el techo financiero de los recursos federales y
estatales que se reciben y los ingresos propios del municipio (Filomeno).

Olivos (2023), quien se manifiesta partidaria de la coexistencia entre
el sistema electoral liberal mexicano y los derechos de autonomia vy libre
determinacion de los pueblos originarios, presenta un estudio compara-
do —que incluye la experiencia del estado de Hidalgo— y concluye que es
urgente clarificar los criterios, normas y procedimientos necesarios para
comprobar la autoadscripcién calificada de las personas postuladas como
indigenas. Esto debe hacerse tomando en cuenta las practicas y sistemas
normativos propios de cada comunidad, con el fin de garantizar que quienes
sean electos mediante acciones afirmativas realmente formen parte de las



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 91

colectividades que dicen representar y, por tanto, ejerzan una representa-
cién genuina y legitima de los pueblos y comunidades indigenas. Si bien
estas acciones afirmativas son un logro, pueden quedarse todavia dentro
del marco multicultural si no se establece el dialogo intercultural-decolonial
necesario.

Asi, vemos —como decia Tzul (2015)— que la forma de gobierno comu-
nal incluye la preservacion de la vida. Por eso, la gestion del agua ha sido
tan importante para el Valle del Mezquital; pero también lo es en las tres
regiones la salud y la educacion. Esta forma de trabajo en comités tiene
sus tensiones y dialogos hacia el exterior. Esto explica un entrevistado de
la Huasteca sobre cuestiones de salud y educacion:

[...] que tienen sus comités, la gente va y hace sus gestiones, regularmente
existen clinicas rurales, ya sea del sector salud del Estado o del IMSS, entonces
alli hay un médico y una enfermera, que son los que atienden las cuestiones
de salud. En las cuestiones de educacion regularmente los supervisores del
sector estan muy en contacto con las autoridades de las localidades porque
si no se meten en problemas que no tienes idea (José Maria).

Aunque prevalece para algunas personas entrevistadas la idea de que
las comunidades indigenas esperan que la ayuda venga de arriba hacia
abajo; también vemos en otras, conciencia del desprecio politico de los di-
rigentes hacia las comunidades. También recogimos voces que nos hablan
de autogestion. En la zona Otomi-Tepehua, claramente la mas alejada y
empobrecida de las tres que visitamos, nos dijo el delegado:

[...] cada institucion desde preescolar hasta bachillerato tiene que tener su
comité, en la cual tiene su cargo como comité para vigilar que el recurso que
llegue sea econdmico o libros, Utiles escolares sean equitativos, es donde entra
mucho la parte del comité, conformado por el presidente, secretario, tesorero,
vocal, asi se conforma cada institucion (Alberto).

Y no sélo al interior de las comunidades, sino en constante dialogo con
otras de la region:

Entonces en el Valle del Mezquital tenemos que organizarnos, porque si aqui o
esta comunidad quiere camino, y la que sigue quiere camino, y esta que esta
aqui también quiere camino, entonces organizamos las tres comunidades para
que se haga el camino hasta aca. Si aqui hay una escuela, a lo mejor aqui

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

92 ROBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

organizamos esta que sea de concentracioén, que sea de primaria a segundo
grado, aca van a terminar su cuarto, quinto y sexto grado. Entonces asi nos
entendimos (Eulogio).

La mirada intercultural-decolonial nos exhorta a comprender las tensio-
nes —producto de las relaciones coloniales— que se dan entre el mundo
indigena y mestizo. Y, al mismo tiempo, nos invita a generar un dialogo con
el modelo de ciudadania indigena, que podria devenir en un proyecto efec-
tivamente plurinacional.

4.2 Educacion indigena, por un modelo pedagdgico intercultural

En la conformacion del Estado-nacion mexicano, hubo un proceso de acul-
turacion de la poblacion indigena. La imposicion de la lengua castellana, a
través de la escuela, fue fundamental. Sin embargo, en la medida que se
asumio el paradigma multiculturalista, se hizo una apuesta por un modelo
bilingUe. Las diferencias generacionales de las personas entrevistadas dan
cuenta de estos procesos.

La educacion instalada en la regién para mi generacion, fue solamente en
espafiol [...] El asunto de educacién indigena es posterior y no se instalé en un
pueblo como el mio que esta demasiado cerca de la cabecera municipal —de
Ixmiquilpan—, y que entonces, bajo este asunto de la planeacion y de cémo
vas distribuyendo los recursos, yo aqui tengo una hipétesis: ya este pueblo no
necesita lengua indigena, vamos a mandarlos a los que estan mas lejos (Julia).

Por su parte, otra entrevistada de la misma region comentd que su
educacion fue:

Bilingue, hiiahfu y espafiol [el hiahfiu] era habitual en mi infancia, en la casa,
con la familia. En la escuela, apenas nos estaban habituando a hablar porque
[...] alas generaciones anteriores, de hecho, se les prohibia hablar esa lengua
y nosotros, al contrario, ya nos inculcaron mas a hablarla (Antonia).

En la Huasteca, la situacién no es muy diferente:

Yo no te hablo con fluidez el nahuatl, sélo sé muy poco, pero te entiendo muy
bien. [...] Mi padre lo habla muy bien, mi madre igual [...] anteriormente aquel



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 93

nino que hablaba el nahuatl en las instituciones decian: “no, no hables el na-
huatl, habla en espafiol”. Entonces, de cierta manera[...], pues, nuestra lengua
se ha ido deteriorando (Patricia).

Otro entrevistado de la zona Otomi-Tepehua, dijo saber la lengua® por
su madre y que ya después, en la escuela, la aprendio a escribir. “Anterior-
mente era nada mas como una clase extra para fomentar la cultura y que
no se pierda la lengua, practicarla no solamente es el habla sino también la
escritura, ahi poco a poco fuimos aprendiendo a escribir la lengua” (Alberto).

En las distintas zonas, nos encontramos situaciones similares: hay una
escuela bilingle, en la que se ensenan las lenguas de la region, pero no
suele ser la lengua vehicular entre el profesorado y alumnado. Una entre-
vistada de la zona Otomi-Tepehua dijo sobre la lengua que se hablaba:

Otomi y espafiol, pero es que por ejemplo los libros que mandan no son del
otomi originario de alla, entonces pues casi no es como que nos impartan la
clase de otomi porque no es lo mismo [Llevabamos el otomi] como una materia
mas porque en si llevabamos todas, pero como le digo es bilingie, pero si se
esta perdiendo la verdad ya mucho (Nuria).

En muchos casos la lengua dejoé de hablarse en casa, por lo que los
referentes en la escuela son muy importantes. Asi lo explicé un entrevis-
tado: “[...] mis compafneritos hablaban nahuatl y entonces ahi es donde lo
practica uno, porque la idea en casa era que el espanol es mas importante
que el nahuatl.” (Rodrigo).

Hay que considerar también que la ensefianza de la lengua depende del
profesorado que trabaje en esas escuelas. A veces, «no todos los maes-
tros estan en esos términos, pero hay gente que si les gusta. Las escuelas
federales no la dan. La estan dando nada mas las escuelas indigenas. En
la escuela donde estudié mi hijo llevé nahuatl. La escuela normal de la
Huasteca lleva nahuatl” (Avelino).

Es interesante ver que, incluso, en un proyecto de construccion nacional
como el de la Revoluciéon Mexicana, tampoco hubo lugar para la diversidad
cultural. Asi lo explica un entrevistado de la Huasteca:

5 En esta zona, se hablan dos lenguas indigenas. Es importante, tener en cuenta
“que otomi hace referencia a este asunto de la familia linguistica, y es la forma en que
los mestizos distinguen al otro” (Julia), sin embargo, en la comunidad de San Esteban, la
gente no se autorreconocia como hablante de hiidhfu, sino de otomi.

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

94 ROBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

[...] estudié en un cBTA Y en aquellos tiempos las escuelas agropecuarias eran
escuelas rurales, como habian sido creadas por gestidon de la Confederacién
Nacional Campesina, de la cNc, entonces [...] yo me formé en la vanguardia
juvenil agrarista, practicamente a todos los jévenes que estudiamos alli [...] nos
ensefaban el origen de la educacion rural (José Maria, 2020).

Estos jévenes eran preparados para sostener un proyecto politico, pero
también homogeneizados en su procedencia campesina y no reconocidos
como sujetos politicos indigenas. Desde la critica decolonial, es necesario
entender el proyecto de nacion homogénea como un proceso de exclusion,
invisibilizacion y aniquilamiento de las culturas originarias. Ello permite en-
tender por qué muchos indigenas, que vivieron discriminacion, decidieron
conscientemente dejar de hablar su lengua con su descendencia. Estas
son algunas voces:

[...] por ejemplo, mi abuelo tiene una hermana que no habla nada de espafiol,
entonces para ellos representaba una cuestion de no querer que sus hijos y
sus nietos fueran discriminados o que fueran rechazados socialmente por no
hablar espafiol y por eso no nos ensefaban hfAahfu (Fidel).

Todo ha sido en castellano, porque también nosotros somos de la generacién
donde existe realmente el esfuerzo de los padres para despojarnos de nuestros
rasgos indigenas, tan es asi que mis padres fueron los primeros que recibieron
educacion a cargo del estado [...] pero ¢,qué significé la ubicacion de la escuela
para ellos? Significod darse de cuenta de que estaban expuestos —como nifios—a
relaciones discriminatorias por parte de los profesores por ser indigenas (Julia).

Ademas, la lengua dominante daba acceso a otras oportunidades y
dejaba fuera a quienes no sabian hablarlo. “[Con mi papa] siempre con-
versabamos en nahuatl porque él fue de calzones de manta, netamente
indigena, no fue a la escuela, nunca hablé el espanol, si lo entendia, pero
te contestaba en nahuatl siempre” (Hermenegildo).

Imponer una sola lengua no ha sido su Unica funcion; es necesario re-
conocer el papel socializador que ha jugado la escuela, en la aculturacion.
Como dice una entrevistada: “muchos [...] nacimos bajo esta l6gica positivis-
ta de proceso de individualizacion. También somos exitosos productos del
sistema educativo, donde el sentido del progreso se instaur6 en nuestras
mentes” (Julia).

Aunque el modelo multicultural ha intentado ayudar a revertir los efectos
de la homogeneizacion, no hay garantias de que la escuela indigena se



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 95

sostenga por el apoyo estatal. Dice un entrevistado del Valle del Mezquital:
“[...] también en la educacién tenemos esa inseguridad, vemos cuantas
escuelas a veces se cierran al afno, se detiene una semana o dos sema-
nas porque no hay garantia de seguridad para los nifios, los profesores”
(Filomeno).

La lengua no deberia ser vista como una limitacién sélo del mundo
indigena hacia el mundo mestizo castellanohablante. Durante afios, estos
pueblos han sido representados politicamente por personas mestizas de
sus regiones, quienes no suelen hablar lenguas indigenas. “Algunos han
aprendido el nahuatl, porque se ven obligados, porque se tienen que co-
municar con la gente de aqui” (Juan Carlos). Cuando esta representacion
ya esta a cargo de personas indigenas, esta traduccion de ida y vuelta
hacia la lengua dominante sigue siendo necesaria, por ejemplo, nos dice
un entrevistado: “si me dan un papel yo leo el documento y se lo explico
a la comunidad, tengo que traducirlo para que entienda la gente [...] Este
municipio [...] tiene un 90% de indigenas” (Juan Carlos).

Evidentemente, esto podria subsanarse a través de un modelo pedagé-
gico intercultural, que no solamente garantizara la ensefanza de la lengua
en las escuelas indigenas, sino que se ensefiaran nociones minimas de
estas lenguas en las escuelas mestizas. Se requiere, ademas, un modelo
capaz de recoger otros saberes tales como aquellos relacionados con la
comunalidad, que son el sustrato de lo que estamos llamando ciudadania
indigena. De esta forma, la escuela no seria sdélo una instancia de socia-
lizacion para un modelo asimilacionista remendado —en el mejor de los
casos— con algunas pinceladas de multiculturalidad. La escuela podria
ser reconocida como una piedra angular de la ciudadania indigena, de la
que participan no sélo el profesorado y el alumnado, sino la comunidad
en su conjunto.

5. Consideraciones finales

Las relaciones de colonialidad implantadas en las distintas regiones de Abya
Yala han provocado la imposicion de modelos eurocentrados de ciuda-
dania. Asi, a través de las 13 entrevistas y la etnografia llevada a cabo en el
Valle del Mezquital, la Huasteca hidalguense y la Sierra Otomi-Tepehua, ob-
servamos practicas vigentes que mantienen las desigualdades estructurales

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

96 ROBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

(como el clientelismo) y que interfieren en la materializacion de una ciuda-
dania indigena. Pero, por otro lado, también pudimos ver ciertos agencia-
mientos de los integrantes de las propias comunidades que dan cuenta de
coémo se ejerce dicha ciudadania.

Encontramos en este estudio como la comunalidad, principal caracteris-
tica de la ciudadania indigena, emerge a pesar de las practicas clientelares,
a través de una participacion horizontal, de la busqueda del consenso en
las asambleas, la realizacién la faena y la autogestién, elementos que a
veces se engloban bajo el término usos y costumbres.

La ciudadania indigena contempla una relacion social que se gana con
responsabilidades comunales y servicio no remunerado (tequio o faena),
asi observamos en el Valle del Mezquital la importancia de la gestion
del agua y la participacion en otras tareas de autogestion en comités de
salud o educacion en las distintas regiones. Actividades que dan cuenta
de gobiernos comunales, plurales y autébnomos, otra caracteristica de la
ciudadania indigena.

Si bien las experiencias recogidas en este estudio revelan una partici-
pacion politica controlada por los partidos politicos; también dan cuenta de
otra agenda propia de las comunidades que no puede subsumirse dentro
de acciones afirmativas de representatividad liberal. Por eso, el didlogo
intercultural-decolonial es urgente, pues no soélo podria garantizar las condi-
ciones materiales minimas por parte del Estado para que las comunidades
indigenas pudieran tener derechos basicos como la salud o a la educacion,
sino que reconoceria la autogestion de estos servicios desde los propios
saberes comunales.

Aunque desde una perspectiva multiculturalista se han impulsado es-
fuerzos por reconocer los derechos de los pueblos originarios, persiste una
I6gica asimilacionista que no cuestiona de fondo la colonialidad del poder,
como vemos en las acciones afirmativas. Y, en lo que respecta a la educa-
cion, si bien en las tres regiones analizadas ésta ha funcionado como un
mecanismo de homogeneizacion linguistica y cultural que ha contribuido a
la discriminacién de las lenguas indigenas, en afios recientes se han promo-
vido iniciativas para establecer escuelas bilingues. Dichas politicas linguis-
ticas revelan la ausencia de un verdadero dialogo intercultural-decolonial,
el cual deberia no solo garantizar la ensenanza de las lenguas indigenas,
sino también valorar, promover y transmitir los saberes y practicas de los
pueblos originarios.



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 97

Imaginando una propuesta intercultural-decolonial, apostamos con Ar-
guello (2016), por una pedagogia que descolonice el saber, que recupere
y revalorice la historia y los conocimientos de los pueblos originarios; que
descolonice el ser y ayude a subvertir los efectos del racismo y la discri-
minacion; que descolonice las practicas socio-culturales y promueva la
participacion critica al interior y al exterior de las comunidades generando
didlogos entre los mundos indigena y mestizo; y, finalmente, que desco-
lonice el curriculo y asegure la ensefianza de la lengua no sélo como una
materia, sino como lengua vehicular, al tiempo que integre otros saberes
de la cultura regional en los programas educativos.

Para garantizar el reconocimiento de una ciudadania indigena no sélo es
importante fomentar las escuelas indigenas; también es necesario que los
programas de las escuelas mestizas incluyan la ensefanza de las lenguas
indigenas de sus regiones, asi como esos otros saberes relacionados con
la comunalidad. De esta manera, la escuela jugaria un papel de mediacion
muy importante y no de adoctrinamiento y aculturacion; fomentaria la parti-
cipacion ciudadana, pero lo haria respetando las practicas de comunalidad.
Se promoveria la formacién de docentes capacitados en el conocimiento
del hAdhhu, el nahuatl o el tepehua. La (auto)gestion de las escuelas estaria
a cargo de los propios miembros de la comunidad sin supeditarse a las
relaciones clientelares. Los comités educativos, que ya hacen parte de la
organizacion politica cotidiana de las comunidades, tendrian una relacién
activa con la escuela y participarian junto con el profesorado y el alumnado
en otras actividades de aprendizaje y promocién de la cultura. Generar
este didlogo intercultural —sin obviar las relaciones coloniales— conllevaria
al renacimiento de la ciudadania indigena y podria ayudar a repensar el
propio concepto de ciudadania mundial desde el Sur Global.

Referencias

Aguirre Beltran, Gonzalo. [1967] 1991. Regiones de refugio. El desarrollo
de la comunidad y el proceso dominical en Mestizoamérica. México: FCE.

Arguello, Andrés. 2016. “Pedagogia mixe: contribuciones para una filosofia
(decolonial) de la educacion desde las Américas”, Estudios pedagodgicos,
42(3), 429-447. http://dx.doi.org/10.4067/S0718-07052016000400023

Albo, Xavier. 2008. Movimientos y poder indigena en Bolivia, Ecuador y
Peru. La Paz: cipcA.

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

98 ROBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

Bello, Daniel. 2015. “Movimiento indigena: negociacion y construccion de la
ciudadania diferenciada entre los tepehuas de la huasteca veracruzana”,
Clivajes. Revista de Ciencias Sociales, 2 (4), 131-149.

Bonfil, Guillermo. [1991] 2004. “Pensar nuestra cultura”, Dialogos en la
accion, primera etapa, 2004, 117-134.

Cedillo, Rafael. 2009. “Rasgos de la cultura politica de los indigenas en
México. Una revision a inicios del siglo xx1”, Espacios Publicos, 12 (26),
206-228.

Davalos, Pablo. 2005. “Movimientos indigenas en América Latina: el dere-
cho a la palabra”. En Pueblos Indigenas, Estado y Democracia, 17-33,
Buenos Aires: CLACSO.

De la Pefia, Guillermo. 1999. “Territorio y ciudadania étnica en la nacion
globalizada”, Desacatos, 1, 1-15.

Diaz, Floriberto. [1995]. 2004. “Comunidad y comunalidad”, Dialogos en la
accion, segunda etapa, 365-373.

Dussel, Enrique. 2009. “El primer debate filosdéfico de la modernidad”. En
El pensamiento filoséfico latinoamericano, del Caribe y “latino”, 56-66,
Enrique Dussel, Eduardo Mendieta y Carmen Bohorquez (eds.), México:
Siglo xxI.

Garcés, Juan Felipe. 2018. “Educacion, interculturalidad, colonialidad y fines
de la educacién”, Kénosis, 5(9), 21-39. https://doi.org/10.47286/2346
1209.119

Garcia Escribano, Juan José .2018. “Sociedades actuales: reconsideracion
de la ciudadania y la participacion”. En Ciudadania y participacion. Una
mirada desde lo local: Chihuahua, Estado de México, Hidalgo, Oaxaca
y Sinaloa, 15-41, Nelly Rosa Caro y Jesus Alberto Rodriguez (coords.),
Zinacantepec: El Colegio Mexiquense, A.c.

Giménez, Carlos. 2003. “Pluralismo, multiculturalismo e interculturalidad.
Propuesta de clarificacion y apuntes educativos”, Educacién y futuro:
revista de investigacion aplicada y experiencias educativas, 8, 11-20.

Giménez, Gilberto. 2000. “Territorio, cultura e identidades. La region socio-
cultural”. En Globalizacion y regiones en México, 25-57, Rocio Rosales
(coord.), México: Miguel Angel Porrua.

Gonzalez, Erika y Helena Chacon-Lopez. 2014. “Sobre el concepto y
modelos de ciudadania”, Revista cientifica electronica de Educacion
y Comunicacion en la Sociedad del Conocimiento, 14 (2), 288-311.



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 99

Gonzalez Casanova, Pablo. 1982. La democracia en México. México: Era.

Gonzalez, Robert; Alejandra Araiza; Juan Antonio Taguenca y Denice
Mendoza. 2022. “Participacion y cultura politica indigena en Hidalgo,
México. Los casos de Ixmiquilpan, Huejutla y San Felipe Oritzalan”. En
Las culturas politicas de las y los mexicanos, 134-186, Aidé Hernandez
y Angélica Cazarin (coords). Ciudad de México: Siglo xxi.

Grosfoguel, Ramon. 2008. “Hacia un pluri-versalismo transmoderno deco-
lonial”, Tabula Rasa, 9, 201-215.

Gutiérrez, Natividad; Juana Martinez, y Francy Sara (coords). 2016. Cultura
politica indigena. México DF: Instituto de Investigaciones Sociales-
Universidad Nacional Auténoma de México.

Gutiérrez, Raquel y Huascar Salazar. 2015. “Reproducciéon comunitaria
de la vida. Pensando la transformacion social del presente”, El Apantle.
Revista de Estudios Comunitarios, 1, 15-49.

Herrera, Guillermina. 2012. “Un nuevo mundo de ciudadania intercultural”,
DADA. Rivista di Antropologia post-globale, 1 - Speciale, 139-158.

Ibarra-Saiz, Maria Soledad, Andrea Gonzalez-Elorza y Gregorio Rodriguez-
Gbémez. 2023. “Aportaciones metodoldgicas para el uso de la entrevista
semiestructurada en la investigacién educativa a partir de un estudio de
caso multiple”, Revista de Investigacion Educativa, 41(2), 501-522. por:
https://doi.org/10.6018/rie.546401

INEGI. 2024. “Estadisticas a propdsito del dia internacional de los pueblos
indigenas”, recuperado de https://www.inegi.org.mx

Kymlicka, Will. 1996. Ciudadania multicultural. Una teoria liberal de los
derechos de las minorias. Barcelona: Paidos.

Malgesini, Graciela y Carlos Giménez. 2000. Guia de conceptos sobre mi-
graciones, racismo e interculturalidad. Madrid: Los Libros de La Catarata.

Marshall, Thomas Humphrey [1949] 1997. “Ciudadania y clase social’, Reis,
79 (97), 297-344.

Mendoza, Breny. 2006. “Los fundamentos no democraticos de la demo-
cracia: un enunciado desde Latinoamérica pos occidental,” Encuentros,
3(2), 86-93.

Mendoza, Denice. 2023. Participacion y representacion politica indigena.
Los distritos de Ixmiquilpan, Huejutla de Reyes y San Felipe Orizatlan,
Hidalgo (2017-2018). Toluca: Instituto Estatal Electoral del Estado de
México.

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101

100 RoOBERT GONZALEZ GARCIA / ALEJANDRA ARAIZA Diaz

Olivos, Monserrat. 2023. “Representacion politica indigena en disputa.
Experiencias de acciones afirmativas en México”, Apuntes Electorales,
22(68), 39-81.

Peraza, Cecilia. 2024. “Experiencias educativas sobre ciudadania mundial
en el nivel superior: Reflexiones de jévenes estudiantes de ciencias
sociales”, Edahi Boletin Cientifico de Ciencias Sociales y Humanidades
del icsHu, 12 (Especial 2), 42-54. por: https://doi.org/10.29057/icshu.
v12iEspecial2.13407

Peraza, Cecilia y Nicolas Aguilar. 2025. “La disputa conceptual sobre la
educacion para la ciudadania mundial: una propuesta metodolégica
para sistematizar experiencias con perspectiva critica y decolonial”. Ho-
rizontes, 43(1), 1-28. pol: https://doi.org/10.24933/horizontes.v43i1.1989

Pettit, Phillip. 2012. On the People’s Terms: A Republican Theory and Model
of Democracy. Gran Bretafia: Cambridge University Press.

Quezada, Maria Félix. 2024. Comunidad, migracion y desarrollo en los pue-
blos indigenas: la experiencia de dos localidades de origen otomi en el
Valle del Mezquital, Hidalgo, México. Pachuca y Zacatecas: Universidad
Auténoma del Estado de Hidalgo y Ediciones Estudios del Desarrollo.

Quijano, Anibal. 2005. “El “movimiento indigena”, la democracia y las cues-
tiones pendientes en América Latina”, Polis, Revista de la Universidad
Bolivariana, 4(10), 1-15.

Restrepo, Eduardo. 2018. Etnografia: alcances, técnicas y éticas. Lima:
Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Rice, Roberta. 2016. “How to Decolonize Democracy: Indigenous Gover-
nance Innovation in Bolivia and Nunavut, Canada”, Bolivian Studies
Journal, 22, 220-242.

Rojas, Cristina. 2015. “Ciudadania indigena: luchas histoéricas por la igualdad
y la diferencia colonial en Bolivia”, Cuadernos de Antropologia Social,
42, 19-34.

Stavenhagen, Rodolfo. 2011. “México en el bicentenario: la ciudadania
indigena a debate”, Revista Andaluza de Antropologia, 1, 86-98.

Taguenca, Juan y Robert Gonzalez. 2023. “Ciudadanias en Hidalgo: Revi-
sion Cualitativa”. En Acercamientos cualitativos a ciudadanias heterogé-
neas, 41-60, Sergio Pacheco (coord.), Ciudad de México: Tirant lo Blanch.



LA CONSTRUCCION DE LA CIUDADANIA INDIGENA EN HIDALGO... 101

Tzul, Gladys. 2015. “Sistema de gobierno comunal indigena: la organizacion
de la reproduccion de la vida”®, El Apantle. Revista de Estudios Comu-
nitarios, 1, 127-139.

Villoro, Luis (2003). De la libertad a la comunidad. México: ITESM.

Walsh, Catherine. 2008. “Interculturalidad, plurinacionalidad y decoloniali-
dad: las insurgencias politico-epistémicas de refundar el Estado”, Tabula
rasa, 9, 131-152.

Walsh, Catherine. 2012. “Interculturalidad y (de)colonialidad: Perspectivas
criticas y politicas”, Visdo Global, Joagaba, 15(1-2), 61-74.

Young, Iris Marion. 2000. La justicia y la politica de la diferencia. Madrid:
Ediciones Catedra, Universidad de Valencia e Instituto de la Mujer.

ACTA SOCIOLOGICA, NUM. 97, MAYO-AGOSTO de 2025, pp. 73-101



