
ActA SociológicA, núm. 97, mayo-agosto de 2025, pp. 73-101

la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo: 
edUcación y comUnalidad en el sUr global

The construction of indigenous citizenship in Hidalgo:  
education and communality in the Global South

A construção da cidadania indígena em Hidalgo:  

educação e comunalidade no Sul Global

robert gonzález garCía1

alejandra araiza díaz2

Recibido: 14 de febrero de 2025.
Corregido: 12 junio de 2025.

Aprobado: 10 de julio de 2025

Resumen
La ciudadanía, entendida habitualmente desde modelos occidentales, debe enriquecerse 
con una perspectiva intercultural y decolonial que integre las prácticas políticas de los pue-
blos indígenas. Este artículo analiza las formas de ciudadanía indígena en comunidades de 
Hidalgo, México, a partir de una perspectiva decolonial y de una antropología crítica, para 
contribuir a la reflexión y transformación de la Educación desde el Sur Global. La investiga-
ción, realizada en las regiones del Valle de Mezquital, la Huasteca y la Sierra Otomí Tepehua, 
utilizó etnografía y entrevistas en profundidad. Los hallazgos cuestionan la aplicabilidad 
de los modelos eurocentrados de ciudadanía y sugieren la necesidad de reconocer una 
ciudadanía indígena, a partir de la cual se puede entablar diálogo intercultural, que en el 

 1 Robert González García, Doctor en Ciencia Política y de la Administración por la 
Universitat Autónoma de Barcelona. Profesor Asociado del Departamento de Sociología de 
la UAB. Líneas de investigación: participación ciudadana, políticas públicas, juventud y los 
movimientos sociales, entre otras. Correo electrónico: robert.gonzalez.garcia@uab.cat
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6166-5562 
 2 Alejandra Araiza Díaz, Doctorado en Psicología Social por la Universitat Autónoma 
de Barcelona. Profesora-Lectora del Departamento de Piscología Social de la UAB. Líneas 
de investigación: género y política, violencia feminicida y violencia de género, política de 
los cuidados, entre otras. Correo electrónico: alejandra.araiza@uab.cat
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0603-7974



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz74

ámbito educativo implicaría reconocer la diversidad ling�ística, epistemológica y política de 
los pueblos originarios.
Palabras clave: Ciudadanía indígena, educación intercultural, comunalidad, sur global.

Abstract 
Citizenship, typically understood through Western models, should be enriched with an in-
tercultural and decolonial perspective that incorporates the political practices of Indigenous 
peoples. This article analyzes forms of Indigenous citizenship in communities in Hidalgo, 
Mexico, from a decolonial perspective and critical anthropology, in order to contribute 
 to the reflection and transformation of education from the Global South. The research, 
conducted in the regions of Valle de Mezquital, La Huasteca, and Sierra Otomí Tepehua, 
used ethnography and in-depth interviews. The findings challenge the applicability of Eu-
rocentred models of citizenship and suggest the need to recognize an Indigenous form of  
citizenship. This recognition would enable intercultural dialogue which, in the educational 
sphere, would involve acknowledging the linguistic, epistemological, and political diversity 
of Indigenous peoples.
Keywords: Indigenous citizenship, intercultural education, communality, global South.

Resumo
A cidadania, geralmente compreendida a partir de modelos ocidentais, deve ser enriquecida 
com uma perspectiva intercultural e decolonial que integre as práticas políticas dos povos 
indígenas. Este artigo analisa as formas de cidadania indígena em comunidades de Hidalgo, 
México, a partir de uma perspectiva decolonial e de uma antropologia crítica, com o objetivo 
de contribuir para a reflexmo e transformaomo da Educaomo a partir do Sul Global. A pesqui-
sa, realizada nas regi}es do Vale do Mezquital, da Huasteca e da Serra Otomí-Tepehua, 
utilizou etnografia e entrevistas em profundidade. Os achados questionam a aplicabilidade 
dos modelos eurocentrados de cidadania e sugerem a necessidade de reconhecer uma 
cidadania indígena, a partir da qual se pode estabelecer um diálogo intercultural que, no 
kmbito educacional, implicaria reconhecer a diversidade linguística, epistemológica e política 
dos povos originários
Palavras-chave: Cidadania indígena, educaomo intercultural, comunalidade, Sul global.

Introducción

La idea de una ciudadanía mundial ha sido promovida nuevamente como 
un concepto universal y sin grandes cuestionamientos, pero ¿es realmente 
posible una comprensión homogénea de la ciudadanía? Si bien desde Oc-
cidente se han descrito los enfoques de ciudadanía liberal y republicana, 
que subrayan los derechos individuales y la participación cívica dentro de 
marcos estatales, así como los enfoques comunitario y multicultural, que 
enfatizan la pertenencia y el consenso; estos enfoques resultan limitados 
para comprender las prácticas políticas de los pueblos indígenas del Sur 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

75la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

Global, las cuales desafían los marcos convencionales de la ciudadanía 
occidental. 

Efectivamente, “[…] desde la experiencia colonial latinoamericana, la 
modernidad, el capitalismo, la construcción de la nación y la democracia se 
ven vinculadas orgánicamente con el colonialismo; es decir, como partes 
del mismo movimiento histórico que conlleva la expansión y el dominio de 
Europa sobre el sistema mundo moderno/colonial” (Mendoza, 2006, 86). 
Resulta necesario, por tanto, poner en debate los conceptos de democracia 
y ciudadanía, heredados de la modernidad occidental, que tienden hacia 
una mirada universalizante. “Un diálogo horizontal liberador, en oposición 
al monólogo vertical de Occidente, requiere de una descolonización en las 
relaciones globales de poder” (Grosfoguel, 2008, 210). Es decir, hace falta 
ir más allá de un cosmopolitismo global pensado desde una particularidad 
(Occidente) que se pretende como universal.

Así, el objetivo de este artículo es analizar las formas de ciudadanía 
indígena en los pueblos nahuas, hñähñus y tepehuas de Hidalgo, México, 
a partir de una perspectiva decolonial y de una antropología crítica, con  
el fin de contribuir a la reflexión y transformación de la Educación desde el  
Sur Global. 

Para abordar este análisis, el texto se estructura en varias secciones. 
Primero, se introduce un marco teórico que presenta brevemente la evo-
lución histórica de la ciudadanía en México, seguida de algunas críticas 
de los estudios decoloniales y de la antropología crítica que apuntalan 
la necesidad de reconocer una ciudadanía indígena. A continuación, se 
subraya la importancia de repensar la educación desde una perspectiva 
intercultural y decolonial. 

En el apartado de análisis, se contrastan estos marcos teóricos con 
los resultados de la investigación realizada en las regiones del Valle del 
Mezquital, la Sierra Otomí-Tepehua y la Huasteca hidalguense. A través 
de etnografía y entrevistas con estudiantes, docentes, líderes comunales 
y representantes indígenas, se analizan sus formas de construcción de 
ciudadanía, cuestionando la eficacia de las políticas afirmativas de repre-
sentación indígena para garantizar su inclusión en los marcos normativos 
estatales (González et al., 2022). Finalmente, en las conclusiones, se rea-
firma la necesidad del reconocimiento pleno de una ciudadanía indígena, 
que nos permita generar un diálogo intercultural y una revalorización del 
papel de la educación en este proceso.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz76

2. Ciudadanía y pueblos originarios 

Los modelos teóricos de ciudadanía surgidos entre los siglos xviii y xx, a 
pesar de haber evolucionado de las posturas más clásicas (modelos liberal y 
republicano) a las más pluriculturales (modelos comunitarista y multicultural), 
al ser posturas eurocentradas, no permiten por sí solos un acercamiento 
adecuado a la ciudadanía indígena del siglo xxi. 

Por tanto, es necesario tomar en cuenta la antropología crítica, así co-
mo una perspectiva decolonial, para repensar los modelos eurocentrados 
de ciudadanía. Resulta insoslayable superar los resabios de liberalismo 
occidental que encontramos en estos modelos si se quiere ir hacia una 
ciudadanía indígena. En este apartado, transitaremos por tres bloques 
que nos llevarán desde los paradigmas occidentales de ciudadanía hacia 
la delimitación de lo que sería una ciudadanía indígena; para poder hablar, 
finalmente, de una educación intercultural que recoja las prácticas de co-
munalidad.

2.1 Los paradigmas occidentales de ciudadanía y su desarrollo histórico 
en México

El modelo liberal de ciudadanía se basa en la garantía de los derechos 
individuales por parte de un Estado neutral (Marshall, 1949); la separación  
de las moralidades privada y púbica y el carácter meramente instrumental de 
los derechos políticos (Taguenca y González, 2023). Por su parte, el mo-
delo republicano, añade la participación y la deliberación como elementos 
fundamentales y para ello establece la necesidad de sistemas educativos 
que promuevan las virtudes públicas de la comunidad política (González 
y Chacón-López, 2014). 

Desde su origen roussoniano, pasando por clásicos contemporáneos 
como Philip Pettit (2012), el modelo republicano de ciudadanía ha enfati-
zado la necesidad de la participación ciudadana activa, la deliberación y 
la rendición de cuentas como garantes del control democrático del poder 
en las sociedades occidentales. ¢Pero responden esos modelos a las ló-
gicas comunitarias de los pueblos originarios? ¢Se puede comprehender 
en su interior la diversidad étnica y cultural? ¢O no son sino pretensiones 
de convertir en universal el modelo eurocéntrico? 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

77la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

Como respuesta a estas preguntas, acudimos al modelo comunitarista 
de ciudadanía. En este caso se prioriza lo colectivo sobre lo individual, de 
modo que el ciudadano sitúa los deberes comunitarios por encima de los 
derechos individuales, participa activamente en proyectos vecinales y con-
sidera que prestar voz y recursos a las comunidades es una profundización 
de la democracia (García Escribano, 2018).

Finalmente, el modelo multicultural de ciudadanía supone defender los 
derechos de las minorías y, por tanto, su reconocimiento político. Autores 
como Young (2000) y Kymlicka (1996) definen la ciudadanía multicultu- 
ral como la preservación de las identidades culturales, los valores y las prác- 
ticas, así como la participación en la cultura cívica nacional y la comunidad 
por parte de diversos grupos en una unidad política. Guillermo de la Peña 
(1999) habla de ciudadanía étnica para dar reconocimiento a la autode-
terminación de todas aquellas comunidades indígenas que migran a otras 
ciudades o países.

En el caso de México, la ciudadanía ha sido históricamente moldeada 
por el modelo liberal, cimentado en la división de poderes y la participación 
individual en la esfera pública. Desde el siglo xix, el liberalismo se opuso a 
proyectos conservadores y aristocráticos, consolidándose con las Leyes de 
Reforma y la privatización de tierras comunales. No obstante, este proceso 
generó exclusión social, pues concentró la propiedad en pocas manos y 
marginó a amplios sectores, en particular a las comunidades indígenas. La 
Revolución Mexicana intentó ensanchar la base de ciudadanos beneficia-
dos, pero el indigenismo oficial redujo a los pueblos originarios a un papel 
subordinado dentro de un discurso simbólico-folclórico, sin garantizar su 
plena inclusión política y económica (González Casanova, 1982).

No fue hasta la década de 1970, que se inició una nueva conciencia, por 
parte de intelectuales y líderes indígenas, que valorizaba a las comunidades 
indígenas mexicanas de una forma positiva, desde aproximaciones propias de  
los modelos de ciudadanía comunitario y multicultural. A pesar de estos 
avances, que se aceleraron a partir de 1994 con la irrupción del neoza-
patismo, la falta de voluntad política para realizar ajustes estructurales ha 
impedido su integración plena en la organización política nacional. De este 
modo, México sigue enfrentando el reto de articular un modelo de ciudada-
nía que reconozca la coexistencia y el valor de sus múltiples identidades.

Desde la segunda década de los 2000, se están llevando a cabo políticas 
de acción afirmativa en materia de derechos político-electorales indígenas. 
Para el caso de Hidalgo, Mendoza (2023) ha analizado su aplicación en el 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz78

proceso electoral local de 2017-2018, y Olivos (2023) para todas las entida-
des en el proceso 2020-2021. De la lectura de estos trabajos, concluimos 
que, a pesar de llevar una mayor representación indígena a los órganos de 
gobierno, estas políticas tienen todavía limitaciones al no afrontar de forma 
radical los retos de la interculturalidad.  

2.2 Más allá del multiculturalismo: interculturalidad  
y ciudadanía indígena 

La sociedad mexicana contemporánea tiene sus raíces en la convivencia 
de diversos pueblos, la mayoría de los cuales provenía de una civilización 
común, conocida como Mesoamérica. Sin embargo, con la llegada de los 
españoles, estos grupos fueron sometidos al dominio colonial. Los coloni-
zadores, al considerar a los pueblos originarios como inferiores, buscaron 
justificar la invasión y explotación, por lo que hicieron ver sus acciones como 
una misión redentora a través de la cristianización (Bonfil, 1991). Quijano 
(2005) llama a este proceso colonialidad del poder, la cual produjo un or-
denamiento y un sistema de dominación social a través de la invención de 
la raza, en el que, por un lado, se colocó a los indios, negros y mestizos y, 
por encima, a los blancos y europeos.

Una vez que los antiguos centros civilizatorios fueron ocupados por los 
conquistadores, los habitantes de los pueblos originarios se vieron obligados 
a desplazarse a territorios más alejados. Para referirse a ello desde una 
antropología clásica, Aguirre Beltrán (1967) empleó la noción de “regiones 
de refugio”. En pleno siglo xxi –habiendo conseguido la independencia y 
pasado por un periodo revolucionario– muchos indígenas siguen viviendo 
en ellas. ¢Por qué ocurre esto? Según Herrera (2012), la política preva-
leciente en América Latina fue la de la “ladinización” (o blanqueo) de los 
indígenas. Su “integración social” suponía una asimilación cultural, pues 
las regiones de refugio tenían (aún lo tienen) como núcleo organizador una 
ciudad mestiza que acaparaba todos los recursos. 

Según Dávalos (2005), el proyecto de modernidad que empuja la crea-
ción del Estado-nación, la ciudadanía y la democracia liberal en el siglo xix 
latinoamericano, lo hace desde la negación, aniquilación y dominación de 
las comunidades indígenas, sin despegarse a penas de la matriz colonial 
de poder impuesta por el Imperio español. El indigenismo como política 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

79la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

–promovido por la antropología clásica– mantiene rasgos de colonialidad 
(De la Peña, 1999; Herrera, 2012). Ahora bien, hacia la década de los se-
tenta, surgió en México una antropología que cuestionó el asimilacionismo 
y apostó por una suerte de indigenismo crítico (De la Peña, 1999).

Por su parte, la emergencia del movimiento indígena como sujeto político 
a finales del siglo xx juega un papel muy importante en Abya Yala (Albó, 
2008). El primer levantamiento indígena en Ecuador y el surgimiento del 
neozapatismo en México ocurrieron en un contexto global, marcado por el 
auge del neoliberalismo, el dominio mundial estadounidense tras la implo-
sión del bloque socialista y la irrupción del pensamiento posmoderno por 
la derrota estratégica de la clase obrera (Dávalos, 2005). 

Pretendiendo construir sociedades homogéneas, la modernidad ha sido 
confrontada por el movimiento indígena, que le desafía a transformar los 
estados modernos –frecuentemente autoritarios, excluyentes y violentos– 
en sistemas políticos plurinacionales, democráticos y participativos (Albó, 
2008). Y en un contexto, que evidencia la diversidad cultural, es menester 
pensar en nuevos modelos nacionales de integración de migrantes y mi-
norías étnicas (De la Peña, 1999; Giménez, 2003). 

Ello abre un debate complejo que requiere adoptar un posicionamiento 
epistemológico y político, así que, frente a los modelos integracionistas de 
tintes coloniales, nos inclinamos por el pluralismo cultural y el derecho a la 
diferencia. Giménez (2003) reconoce unos modelos de inclusión real que 
pueden tener dos enfoques: multiculturalismo o interculturalismo. Sin ánimo 
de simplificar, entendemos el interculturalismo como una superación de las 
aproximaciones multiculturales, las cuales pretenden abordan la diversidad 
étnico-cultural sin conflictos, como si pudieran obviarse las desigualdades 
estructurales producto de las relaciones coloniales. 

La implementación del modelo multiculturalista en las políticas públicas 
tuvo lugar en México durante los últimos treinta años del silgo xx a partir del 
Convenio 169 de la oit (De la Peña, 1990). Sin embargo, como proyecto de 
cohesión social no fue suficiente (Malgesini y Giménez, 2000); en cambio, 
la interculturalidad, no sólo reconoce la multiplicidad de culturas presentes 
en un país, sino que pone el énfasis en la interacción que se genera entre 
ellas. Más que en las diferencias entre las culturas, se centra en las con-
vergencias; enfatiza el aprendizaje mutuo, la cooperación y el intercambio 
(Giménez, 2003). Según Albó (2008), la interculturalidad es para todos los 
pueblos, sin renunciar a las propias identidades; complementa la plurina-
cionalidad y hace viable la convivencia en un país unitario. 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz80

Además, la interculturalidad a la que aludimos está posicionada en el 
paradigma decolonial (Walsh, 2012), para el cual la ciudadanía no debería 
limitarse a integrar a los indígenas en la democracia liberal, sino recono-
cer y aceptar sus propias formas de democracia directa (Quijano, 2005; 
Rice, 2016). La visión decolonial cuestiona el carácter elitista del concepto 
occidental de ciudadanía; y, en su lugar, propone un enfoque basado en 
la comunidad, donde la tierra es un bien común y la vida colectiva se rige 
por la reciprocidad.  

En este sentido, Stavenhagen (2011) habla para el caso de México de 
ciudadanía indígena, la cual ha sido históricamente negada y marginada, 
a pesar de proclamaciones formales de igualdad desde la Independencia. 
Durante los siglos xix y xx, los pueblos indígenas fueron excluidos de la 
construcción del Estado-nación, despojados de sus tierras, sometidos a polí- 
ticas de asimilación y utilizados como objetos de políticas agrarias y so-
ciales que ignoraban sus identidades culturales. Un modelo efectivamente 
intercultural no se contentaría con la asimilación, sino que buscaría dialogar 
con los saberes y formas de hacer política que aún perviven en los pueblos 
y comunidades indígenas, donde las decisiones se toman en asambleas 
abiertas guiadas por un consejo de ancianos, los cargos públicos son 
temporales y no reciben remuneración, asimismo, el apoyo mutuo es fun-
damental para el bienestar colectivo (Villoro, 2003).

El concepto de ciudadanía comunitaria, desarrollado entre otras autoras 
por Quezada (2024), se basa en la pertenencia activa a una comunidad 
indígena mediante la participación en formas tradicionales de organización, 
como la asamblea, la faena y el sistema de cargos. Esta ciudadanía no es 
un derecho individual abstracto, sino una relación social y política concreta, 
que se ejerce en colectivo y cuya legitimidad se gana a través del cumpli-
miento de responsabilidades comunales. En este sentido, se articula estre-
chamente con la idea de ciudadanía indígena propuesta por Stavenhagen 
(2011), quien sostiene que los pueblos originarios deben ser reconocidos 
como sujetos colectivos de derechos, con sistemas normativos propios 
y formas específicas de representación y participación política. Mientras 
Quezada (2024) enfatiza la dimensión práctica y cotidiana de la ciudadanía 
comunitaria, Stavenhagen (1999) ubica la ciudadanía indígena en un marco 
más amplio del derecho a la libre determinación de los pueblos indígenas.

Lo cierto es que lo comunitario lleva a establecer relaciones sociales de 
“compartencia” (Gutiérrez y Salazar, 2015); produce una red de cooperación 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

81la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

y equilibrio dinámico, en la que una colectividad gestiona de manera autóno-
ma su vida social, material y simbólica. Floriberto Díaz (1995), antropólogo 
mixe, identifica elementos clave de las comunidades indígenas, tales como 
la posesión de un territorio, una historia compartida, una lengua común, una 
organización cultural, religiosa y sociopolítica propia, así como un sistema 
comunitario de procuración y administración de justicia. Elementos que no 
distan mucho de los propios del Estado-nación, lo que los diferencia es la 
inmanencia que Díaz (1995) llama comunalidad. Un concepto basado en  
la tierra como madre y territorio, la toma de decisiones en asamblea a través 
del consenso, el servicio gratuito como ejercicio de autoridad, el trabajo 
colectivo como un acto de recreación (para esparcimiento y búsqueda del 
bien común) y los ritos y ceremonias como expresión del don comunal 
(vivencia espiritual de la comunalidad).

En cuanto a los sistemas de gobierno comunal indígena, Gladys Tzul 
(2015) –socióloga maya quiché– los define como tramas plurales y diversas 
de hombres y mujeres que, a lo largo de la historia, han construido relacio-
nes sociales concretas. Estas tramas producen estructuras de gobiernos 
comunales para gestionar sus territorios y compartir, defender y recuperar 
recursos para la reproducción de la vida. No son vestigios del pasado, si-
no formas de organización vigentes que buscan autonomía sin ignorar las 
contradicciones y jerarquías políticas que las atraviesan.

Por tanto, no se trata sólo de incorporar a los pueblos originarios en la 
ciudadanía liberal, sino de dialogar y aprender de sus modelos de gobier-
no. Esto implica cuestionar los paradigmas occidentales de ciudadanía y 
contrastarlos con las perspectivas que reconozcan la ciudadanía indígena 
(Stavenhagen, 2011; Bello, 2015; Cedillo, 2009; Gutiérrez, Martínez y Sará, 
2016; Rojas, 2015). Las actuales e incipientes políticas de acción afirmati-
va indígena (aunque un logro) no son en sí mismas una oportunidad para 
avanzar hacia una ciudadanía indígena que enfrente la colonialidad del 
poder y el eurocentrismo del saber (Walsh, 2008). Sólo si se reconocen 
y afrontan las desigualdades estructurales –producto de las relaciones 
coloniales– se podrá construir un México plurinacional, con una identidad 
múltiple y diversa (Giménez, 2000).



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz82

2.3 Interculturalidad y educación: hacia una ciudadanía  
plural y participativa

Desde comienzos del siglo xx, las reflexiones sobre los fines de la educa-
ción coinciden en que ésta se volcó a la construcción del Estado-nación 
moderno; se centró en la formación de los individuos para que pudieran 
contribuir al desarrollo económico, así como en la producción de los dis-
cursos “científicos” sobre lo humano (Garcés, 2018). 

Efectivamente, el proyecto de Estado-nación moderno no puede en-
tenderse sin los aparatos hegemónicos de los que habló la Escuela de 
Frankfurt: la familia, la religión, la escuela y los medios de comunicación 
masiva, los cuales han sido considerados fuertes instancias socializadoras. 
Si bien los procesos de colonialidad ya habían producido diferentes imposi-
ciones de lengua, religión y conocimientos en los territorios de Abya Yala, 
es innegable que –para el caso de la conformación de los Estados-nación 
independientes– la escuela ha cumplido una función crucial. En efecto, a 
partir de este momento, 

 
[«] las políticas de unificación ling�ística se fortalecen, endurecen y parecen 
tener éxito a mayor escala [«] Los fines de la educación que se impusieron 
desde el proyecto criollo/mestizo se han encarnado en políticas de exclusión e 
invisibilización, o en políticas de inclusión, en los últimos tiempos. Sin embargo, 
esta inclusión borra las diferencias y pone todo en el mismo plano (Garcés, 
2018, 27-28).

En nuestros territorios –dice Garcés (2018)– ya se había impuesto una 
cultura hegemónica través del proyecto modernidad/colonialidad, la cual 
se caracteriza por la anulación de la otredad, “se declara no humano el 
contenido de otras culturas por ser diferentes de la propia” (Dussel, 2009, 
p. 58). Este proyecto consolidó una “organización social y configuración 
política, según el modelo ciudadano de los Estados-nación y la democra-
cia liberal-burguesa” (Arg�ello, 2016, 431). En el ámbito educativo, esto se 
traduce en la imposición de un modelo eurocéntrico que busca consolidar 
valores hegemónicos, considerados universales (Sodré en Arg�ello, 2016).

Como resultado de esto, la educación refuerza los ideales modernos en 
detrimento de la diversidad y complejidad de las sociedades actuales. En 
el siglo xxi, la colonialidad global del poder –o globocentrismo– atraviesa 
la lógica educativa, para el sostenimiento de los sistemas económicos, 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

83la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

políticos y culturales transnacionales (Arg�ello, 2016). Así, por ejemplo, no 
es de extrañar el papel que ha jugado en la socialización a través de las 
formas que asume la democracia occidental. Díaz hace estas conjeturas: 

 
Se puede afirmar con toda certeza que el empobrecimiento de las asambleas 
generales devino del exterior, siendo uno de los instrumentos más importantes 
el sistema educativo. En particular, cuando personas con estudios empezaron a 
ocupar cargos de mando dentro de la comunidad, introdujeron las normas que 
aprendieron a observar y a hacer observar dentro de las aulas con los niños 
escolares: no hablar desordenadamente, sino uno por uno, levantar la mano si 
quieres hablar, no hacer ruido, etcétera. Esta práctica introdujo en los primeros 
años de la década de los setenta la adopción de decisiones por mayoría de 
votos, mediante el conteo de brazos levantados, sustituyendo el cuchicheo y el 
consenso. Obviamente, de una manera paulatina, los comuneros-ciudadanos 
fueron perdiendo interés por participar en las asambleas, responsabilizando 
de todo a las autoridades y a los estudiados (Díaz, 1995, 369-370).
  
En el escenario actual, se habla desde la Unesco de una Educación 

para la Ciudadanía Mundial, que alude a la formación de una conciencia 
crítica, una ética de corresponsabilidad planetaria y un compromiso activo 
con la justicia social, la paz, los derechos humanos y la sostenibilidad, y 
que va más allá del Estado-nación hacia una visión glocal (Peraza, 2024). 
No obstante, es importante tener en cuenta la mirada universal que aún 
pervive y el hecho de que “la democracia liberal occidental ha promovido en 
las últimas décadas un discurso multicultural centrado en la tolerancia que 
ha conducido a un relativismo total” (Garcés, 2018, 30). Si atendiéramos a 
otros saberes desde un modelo comunitario y cuestionáramos los marcos 
dominantes, podríamos establecer desde la propia educación un diálogo 
intercultural que reconociera realmente la diversidad. Porque, en efecto, 
la educación actual se enfoca en la relación entre lo local y lo global. La 
globalización, influenciada por el neoliberalismo, transforma las identidades 
locales en bienes comerciales. En este contexto, la tolerancia y el respeto 
a la diversidad se vuelven esenciales en la definición de los objetivos.

¢Pero es la tolerancia suficiente para revertir las consecuencias de las 
históricas desigualdades estructurales? Un reto que se nos platea al con-
cebir la educación desde la perspectiva intercultural-decolonial es el de la 
construcción y puesta en práctica de una sociedad pluricultural. Ello “exige 
superar la noción estrictamente procedimental de la democracia, como si 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz84

el establecimiento de reglas comunes para la resolución de conflictos en el  
interior de las sociedades careciera de presupuestos culturales, raciales, 
económicos, entre otros” (Garcés, 2018, 35); debemos apostar, en cambio, 
por la realización del proyecto de una democracia intercultural, que nos 
permita el reconocimiento de una ciudadanía indígena. Un proyecto en el 
que, sin duda, la educación jugará un rol esencial. 

Según Arg�ello (2016), la pedagogía –como práctica histórica y como 
proyecto ético que trasciende la escolarización tradicional– se vincula con 
las necesidades y debates de cada época. Así, desde una perspectiva 
decolonial, la educación busca transformar paradigmas a través de cuatro 
dimensiones clave: a) decolonización del saber, la cual cuestiona –como 
nos invita Walsh (2012)– los conocimientos dominantes y promueve pers-
pectivas situadas para reconocer otras formas de comprender la realidad; 
b) decolonización del ser, que desafía las identidades impuestas por la co-
lonialidad global en términos de raza, nación, género y rol social, es decir, 
busca la pluralidad; c) decolonización de las prácticas socio-culturales, ya 
que fomenta la participación crítica en lo público, influida por movimientos 
sociales emergentes y expresiones culturales cotidianas; y, finalmente,  
d) decolonización del currículo para replantear el papel de la escuela como 
mediadora sociocultural, que promueva un modelo educativo inclusivo y 
crítico frente a las formas de dominación (Arg�ello, 2016). 

Desde el enfoque decolonial, se plantea una crítica al eurocentrismo y 
a las pretensiones universalistas presentes en la educación para la ciuda-
danía mundial, sin rechazar el concepto en sí, sino orientándolo hacia la 
promoción de la decolonialidad y la valorización de la diversidad. Este en-
foque cuestiona las estructuras coloniales de poder y dominación, al tiempo 
que invita a una reflexión crítica sobre las geopolíticas del conocimiento. 
Además, enfatiza la necesidad de considerar los contextos específicos de 
las comunidades y de construir una visión intercultural de los derechos hu-
manos (Peraza y Aguilar, 2025). Dicho enfoque apostaría entonces por una 
educación transformadora que considere e integre diversas perspectivas, 
incluida la de una ciudadanía indígena, como una práctica y un saber del 
cual enriquecernos.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

85la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

3. Ciudadanía indígena y educación en Hidalgo.  
Apuntes metodológicos 

Para esta investigación se llevó a cabo una etnografía en 10 comunidades 
indígenas, pertenecientes a ocho municipios de las tres regiones indígenas  
de Hidalgo –el séptimo estado con mayor porcentaje de población hablante de  
lengua indígena según el inegi (2024)– entre septiembre de 2019 y junio 
de 2020,3 con un registro libre de diario de campo por parte de las perso-
nas que hacían las observaciones en las comunidades (Restrepo, 2018); 
asimismo se llevaron a cabo 13 entrevistas semiestructuradas (Ibarra-Sáiz 
et al., 2023) a personas4 de las tres regiones, con algún perfil de liderazgo 
(estudiantes universitarios, académicos, delegados comunitarios, líderes 
asociativos y diputadas locales) y de adscripción indígena (6 de etnia 
hñlhñu, 6 de etnia náhuatl y 1 descendiente de hñlhñu y mazahua). La 
distribución y características individuales de las personas entrevistadas se 
muestran en la siguiente tabla.
 

 3 Para actualizar este trabajo de campo, se analizaron datos provenientes de dos 
etnografías realizadas en las comunidades de Tlacotlapilco y San Cristóbal en el Valle de 
Mezquital por parte de Maria Félix Quezada (2024). 
 4 Los nombres de las personas entrevistadas han sido anonimizados mediante seu-
dónimo.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz86

tabla 1
Perfiles de las entrevistas realizadas 

Seudónimo Fecha 3er¿l� comuniGaG� municipio� eGaG \ gpnero
Valle del Mezquital

Julia 16/10/2019 Académica indígena, comunidad de El Maye, Ixmiquilpan, 48 
años, mujer. 

Eulogio 24/10/2019 Presidente Municipal del Consejo Supremo fañú A.C., comu-
nidad Llano Primero, Chilcuautla, 47 años, hombre. 

Fidel 26/09/2019 Estudiante universitario, Comunidad de San Miguel Tlazintla, 
El Cardonal, 25 años, hombre. 

Filomeno 14/10/2019 Exdelegado, presidente regional Consejo Supremo hñahñú, 
Comunidad González Ortega, Santiago de Anaya, 59 años, 
hombre. 

Antonia 09/10/2019 Diputada en el Congreso Local por Ixmiquilpan, comunidad de 
El Deca, EL Cardonal, 33 años, mujer. 

Huasteca hidalguense 

Juan Carlos 26/09/2019 Delegado de la Comunidad de Huitzilingo, San Felipe  
Orizatlán, 45 años, hombre. 

Rodrigo 09/09/2019 Estudiante de Posgrado, Comunidad de Huitzilingo, San Felipe 
Orizatlán, 34 años, hombre. 

Avelino 26/09/2019 Líder indígena, Comunidad de Huitzilingo, San Felipe  
Orizatlán, 53 años, hombre. 

Patricia 17/01/2020 Diputada en el Congreso Local por el Distrito 04 Huejutla de 
Reyes, Comunidad de Ahuatitla, Huautla, 34 años, mujer 

Hermenegildo 27/06/2020 Líder indígena, Comunidad de Barrio Mirador, Jaltocán, Huas-
teca, 54 años, hombre. 

José María 27/06/2020 Líder indígena, Comunidad Ejido Panacaxtlán, Huejutla de 
Reyes, 39 años, hombre. 

  Otomí-Tepehua 

Alberto 29/02/2020 Delegado de la Comunidad de San Esteban, Huehuetla, 35 
años, hombre. 

Núria 06/02/2020 Estudiante mujer de Licenciatura, Comunidad de San Esteban, 
21 años, mujer. 

Fuente: elaboración propia. 

Las entrevistas se organizaron alrededor de los temas y subtemas cen-
trales de la investigación (Ibarra-Sáiz, et al., 2023), para lo cual se ordenaron 
los bloques del guion como sigue: 1) origen (procedencia de la persona 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

87la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

y de sus familiares); 2) etnicidad (todo lo relativo a la lengua y la cultura);  
3) cultura política (ciudadanía indígena y otros temas); 4) participación 
comunitaria y participación política (educación, salud y ciudadanía); y 5) 
acción afirmativa y políticas públicas (diversidad, política e interculturalidad). 
Para el análisis de las entrevistas escogimos verbatims de las transcripcio-
nes. Intentamos organizar todo este material, junto con las notas del diario 
de campo, alrededor de cuatro temas relacionados con el marco teórico:  
1) ciudadanía indígena, 2) comunalidad, 3) educación y 4) interculturalidad. 

4. Resultados. Ciudadanía indígena, educación e interculturalidad

De las tres regiones estudiadas, la que ha tenido más vínculos con el 
mundo mestizo es el Valle del Mezquital, lo cual da cuenta de un proyecto 
desarrollista y homogeneizante: “[«] desde 1931, el Valle del Mezquital 
se vuelve un foco de atención señalado por intelectuales de la Ciudad de 
México [lo cual hace que se desarrolle] una infraestructura de carreteras, 
de escuelas, de casas de salud que por supuesto impacta. Y que no está 
en la Huasteca. Y en la Otomí- Tepehua, menos” (Julia).  Así, para el año 
2020, en la Otomí-Tepehua, nos encontramos con rezago y olvido:   

Atravesamos la sierra en un camino de pedregales sin carretera. Subimos y 
bajamos monte […] Por el camino nos encontrábamos tramos brevísimos as-
faltados y ella nos explicó que eran intentos por invertir en obra pública, pero 
que en realidad eran engaños. Algún político se hacía una foto y fingían que 
avanzaban, pero no seguían, pero sí cobraban. Tuve miedo y rabia. Cuánto 
desprecio hacia los pueblos indígenas (Del diario de campo). 

Como se ha dicho, los modelos de ciudadanía liberal se fueron implan-
tando en la conformación del Estado-nación después de la Independencia 
y durante los primeros gobiernos del México postrevolucionario. Así, se 
generaron ciertas alianzas, marcadas por el sustrato colonial, del que no 
pudo sacudirse el proyecto de identidad nacional (Bonfil, 1991). 

En general, a participación en las comunidades indígenas ha estado 
atravesada por lo que ocurre en el mundo mestizo. Se trata de una relación 
“[«] de avasallamiento y discriminación [«]. Incluso para quienes se dicen 
indígenas y en realidad [«] esta gente ya rompió con esta cosmovisión y con 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz88

este sentido del bien colectivo” (Julia). Consideramos de suma importancia 
recoger esas otras voces que nos permitan desentrañar eso que estamos 
llamando ciudadanía indígena.

Así, el presente análisis de resultados se divide en dos subapartados: el 
primero se centra en el sustrato de comunalidad presente en la ciudadanía 
indígena con todo y las tensiones producto de la relación colonial con el 
mundo mestizo. Y el segundo subapartado se enfoca en la educación como 
espacio desde el cual se podría generar interculturalidad crítica, pero que 
normalmente ha tendido a reproducir la lógica colonial.

4.1 Ciudadanía indígena y comunalidad 

La ciudadanía indígena no puede pensarse sin nociones como las de co-
munalidad (Díaz, 1995) y otros saberes diversos (Bonfil, 1991). Uno de los 
entrevistados nos explica su visión al respecto: 

Yo quisiera verlo más como una cuestión de mandar obedeciendo [«] Nosotros 
como comunidad elegimos a nuestros representantes, elegimos –en su caso– 
quién va a ser el delegado, quién es el subdelegado, quién lleva la parte de 
la seguridad. Después de eso, se llevan a comités […] tienen que ver con el 
área religiosa, con la salud, con la educación, con el área de obras públicas. 
Digamos que, en este entendido, la comunidad crea su orden de gobierno y 
mediante una asamblea se determina quiénes van a ser los que sustenten el 
cargo (Fidel).  
 
Uno de los matices importantes con respecto a las formas de participa-

ción ciudadana indígena es el del consenso (Villoro, 2003). A diferencia de la  
ciudadanía liberal, que se basa en el principio de mayoría para la toma de 
decisiones, la búsqueda del consenso implica asegurarse de que a todas 
las personas les convenza determinada decisión: 

Corrijo, en las comunidades, se instauró la democracia, pero no había demo-
cracia, había consenso y el consenso tenía que ver con que una decisión no 
tenía que ser de la mayoría, tenía que ser de todos. […] había reuniones que 
no acababan, que se suspendían para continuar a otro día, hasta que nadie 
tuviera duda sobre la decisión que se iba a tomar (Julia). 
 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

89la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

Como vimos con Quezada (2024), la ciudadanía comunitaria se aleja 
de los marcos individualistas del derecho liberal y se enraíza en prácticas 
colectivas de pertenencia, reciprocidad y responsabilidad dentro de la vida 
comunal. Esta forma de ciudadanía no se otorga por el simple hecho de 
residir o nacer en la comunidad, sino que se construye y se mantiene acti-
vamente mediante la participación en asambleas, el cumplimiento de faenas 
y la aceptación de cargos, como muestran las etnografías en Tlacotlapilco 
y San Cristóbal, que realizó esta misma autora. En este marco, la señora 
Rosa relata cómo sustituye a su esposo migrante en las faenas y asambleas 
para conservar su estatus como ciudadano: “Trato de ir a las asambleas y 
lo sustituyo en las faenas para no pagarlas, allí nos ahorramos ese dinero 
que me sirve para mis hijos” (Quezada, 2024, 178). Este testimonio refleja 
cómo la ciudadanía comunitaria (abarcable dentro de la ciudadanía indí-
gena) puede ser ejercida de manera representativa y familiar, extendiendo 
su alcance más allá del individuo. De igual forma, un ejidatario de San 
Cristóbal da cuenta de las dinámicas de cooperación que estructuran el 
tequio: “Nos juntábamos para trabajar un terreno y hacía uno la barbacoa« 
luego le tocaba otro” (224), lo cual ilustra que esta ciudadanía se sostiene 
también sobre redes rotativas de trabajo colectivo y reconocimiento mutuo.

Ahora bien, esta forma de organización política tiene un sentido hacia 
el interior de las comunidades y se teje en cierta forma hacia el exterior. 
En ese diálogo, el consenso puede verse fuertemente vulnerado por la 
injerencia de los partidos políticos que llegan a imponer otros modelos de 
ciudadanía. Uno de los entrevistados –que tiene la función de conectar estos 
dos universos como parte del Consejo Supremo Hñahñú– lo explica así:   

La asamblea comunitaria se reúne y dice: “Juan Pérez va a ser nuestro de-
legado, María Pérez va a ser nuestra subdelegada”. Entonces el presidente 
municipal dentro de sus facultades dice: “te otorgo el nombramiento de dele-
gado municipal de la comunidad de San Fernando [«]”. Y si eres de obras, te 
dan tu nombramiento, entonces van registrando tu participación comunitaria 
[«], si algún día quieres ser regidor o regidora o acceder a otro cargo, decir: 
“oye, cómo quieres ser si ni siquiera te paras en las reuniones, si ni siquiera 
has tenido el trabajo comunitario”. Entonces: “No, no, mira, aquí tengo tres 
nombramientos”, “Ah, entonces votamos por ti” (Filomeno). 
 
Como se ve, el aval de la comunidad es sumamente importante y es 

algo que habría que tener muy en cuenta cuando hablamos de usos y 
costumbres:  



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz90

Costumbres es un ejercicio, una actividad que las comunidades van realizando 
mes a mes. Acostumbran a reunirse en la sombrita del pueblo, acostumbra a 
estar a cierta hora para sus reuniones, acostumbran a saludarse, acostumbran 
a convivir, o sea, son las costumbres. ¢Qué es un uso? El uso se utiliza para 
hacer valer la decisión que tomó la asamblea, la asamblea dijo que quien no 
pagó el agua, pagará el doble. Y lo tienen que hacer, o sea, quien no pagó en 
el mes que le correspondió, lo tendrá que pagar al doble. Entonces va a hacer 
uso de un acuerdo que tuvo la asamblea. Son las validaciones que le dan a 
sus acuerdos –a sus usos y costumbres– y eso ha funcionado […] desde la 
época prehispánica (Filomeno). 

Usos y costumbres denota un sustrato de comunalidad, que supera el 
mecanismo de participación supeditado a la ciudadanía liberal mestiza; es 
un derecho:  

Desde el momento en que Hidalgo tiene la ley de cultura y de derechos de 
cultura indígena, es un derecho de las comunidades.  […] Entonces no tiene 
por qué haber partidos políticos, si por usos y costumbres deciden que no, 
sino a través de formas tradicionales –que es a mano alzada–, convocatoria 
y mano alzada y se tiene presidente municipal [«]  (Julia).  

Por otro lado, el sistema propio de las comunidades es una forma de 
organización que se relaciona irremediablemente con el sistema político 
mestizo y también puede servir para acceder a cargos de elección popular: 

El trabajo comunitario, si yo quiero aspirar al otro nivel, me da elementos para 
entender lo que ocurre abajo y poder diseñar a través de la planeación municipal 
los programas de acuerdo con el techo financiero de los recursos federales y 
estatales que se reciben y los ingresos propios del municipio (Filomeno). 

Olivos (2023), quien se manifiesta partidaria de la coexistencia entre 
el sistema electoral liberal mexicano y los derechos de autonomía y libre 
determinación de los pueblos originarios, presenta un estudio compara-
do –que incluye la experiencia del estado de Hidalgo– y concluye que es 
urgente clarificar los criterios, normas y procedimientos necesarios para 
comprobar la autoadscripción calificada de las personas postuladas como 
indígenas. Esto debe hacerse tomando en cuenta las prácticas y sistemas 
normativos propios de cada comunidad, con el fin de garantizar que quienes 
sean electos mediante acciones afirmativas realmente formen parte de las 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

91la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

colectividades que dicen representar y, por tanto, ejerzan una representa-
ción genuina y legítima de los pueblos y comunidades indígenas. Si bien 
estas acciones afirmativas son un logro, pueden quedarse todavía dentro 
del marco multicultural si no se establece el diálogo intercultural-decolonial 
necesario.

Así, vemos –como decía Tzul (2015)– que la forma de gobierno comu-
nal incluye la preservación de la vida. Por eso, la gestión del agua ha sido 
tan importante para el Valle del Mezquital; pero también lo es en las tres 
regiones la salud y la educación. Esta forma de trabajo en comités tiene 
sus tensiones y diálogos hacia el exterior. Esto explica un entrevistado de 
la Huasteca sobre cuestiones de salud y educación: 

[…] que tienen sus comités, la gente va y hace sus gestiones, regularmente 
existen clínicas rurales, ya sea del sector salud del Estado o del IMSS, entonces 
allí hay un médico y una enfermera, que son los que atienden las cuestiones 
de salud. En las cuestiones de educación regularmente los supervisores del 
sector están muy en contacto con las autoridades de las localidades porque 
si no se meten en problemas que no tienes idea (José María).

Aunque prevalece para algunas personas entrevistadas la idea de que 
las comunidades indígenas esperan que la ayuda venga de arriba hacia 
abajo; también vemos en otras, conciencia del desprecio político de los di-
rigentes hacia las comunidades. También recogimos voces que nos hablan 
de autogestión. En la zona Otomí-Tepehua, claramente la más alejada y 
empobrecida de las tres que visitamos, nos dijo el delegado:  

[«] cada institución desde preescolar hasta bachillerato tiene que tener su 
comité, en la cual tiene su cargo como comité para vigilar que el recurso que 
llegue sea económico o libros, útiles escolares sean equitativos, es donde entra 
mucho la parte del comité, conformado por el presidente, secretario, tesorero, 
vocal, así se conforma cada institución (Alberto).

Y no sólo al interior de las comunidades, sino en constante diálogo con 
otras de la región: 

Entonces en el Valle del Mezquital tenemos que organizarnos, porque si aquí o 
esta comunidad quiere camino, y la que sigue quiere camino, y esta que está 
aquí también quiere camino, entonces organizamos las tres comunidades para 
que se haga el camino hasta acá. Si aquí hay una escuela, a lo mejor aquí 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz92

organizamos esta que sea de concentración, que sea de primaria a segundo 
grado, acá van a terminar su cuarto, quinto y sexto grado. Entonces así nos 
entendimos (Eulogio).

La mirada intercultural-decolonial nos exhorta a comprender las tensio-
nes –producto de las relaciones coloniales– que se dan entre el mundo 
indígena y mestizo. Y, al mismo tiempo, nos invita a generar un diálogo con 
el modelo de ciudadanía indígena, que podría devenir en un proyecto efec- 
tivamente plurinacional.  

4.2 Educación indígena, por un modelo pedagógico intercultural

En la conformación del Estado-nación mexicano, hubo un proceso de acul-
turación de la población indígena. La imposición de la lengua castellana, a 
través de la escuela, fue fundamental. Sin embargo, en la medida que se 
asumió el paradigma multiculturalista, se hizo una apuesta por un modelo 
bilingüe. Las diferencias generacionales de las personas entrevistadas dan 
cuenta de estos procesos. 

 
La educación instalada en la región para mí generación, fue solamente en 
español [«] El asunto de educación indígena es posterior y no se instaló en un 
pueblo como el mío que está demasiado cerca de la cabecera municipal –de 
Ixmiquilpan–, y que entonces, bajo este asunto de la planeación y de cómo 
vas distribuyendo los recursos, yo aquí tengo una hipótesis: ya este pueblo no 
necesita lengua indígena, vamos a mandarlos a los que están más lejos (Julia).    
 
Por su parte, otra entrevistada de la misma región comentó que su 

educación fue:

Biling�e, hñahñú y español [el hñahñú] era habitual en mi infancia, en la casa, 
con la familia. En la escuela, apenas nos estaban habituando a hablar porque 
[…] a las generaciones anteriores, de hecho, se les prohibía hablar esa lengua 
y nosotros, al contrario, ya nos inculcaron más a hablarla (Antonia).
 
En la Huasteca, la situación no es muy diferente: 

Yo no te hablo con fluidez el náhuatl, sólo sé muy poco, pero te entiendo muy 
bien. […] Mi padre lo habla muy bien, mi madre igual […] anteriormente aquel 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

93la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

niño que hablaba el náhuatl en las instituciones decían: “no, no hables el ná-
huatl, habla en español”. Entonces, de cierta manera [«], pues, nuestra lengua 
se ha ido deteriorando (Patricia).
 
Otro entrevistado de la zona Otomí-Tepehua, dijo saber la lengua5 por 

su madre y que ya después, en la escuela, la aprendió a escribir. “Anterior-
mente era nada más como una clase extra para fomentar la cultura y que 
no se pierda la lengua, practicarla no solamente es el habla sino también la 
escritura, ahí poco a poco fuimos aprendiendo a escribir la lengua” (Alberto).

En las distintas zonas, nos encontramos situaciones similares: hay una 
escuela biling�e, en la que se enseñan las lenguas de la región, pero no 
suele ser la lengua vehicular entre el profesorado y alumnado. Una entre-
vistada de la zona Otomí-Tepehua dijo sobre la lengua que se hablaba:

Otomí y español, pero es que por ejemplo los libros que mandan no son del 
otomí originario de allá, entonces pues casi no es como que nos impartan la 
clase de otomí porque no es lo mismo [Llevábamos el otomí] como una materia 
más porque en si llevábamos todas, pero como le digo es bilingüe, pero si se 
está perdiendo la verdad ya mucho (Nuria).
 
En muchos casos la lengua dejó de hablarse en casa, por lo que los 

referentes en la escuela son muy importantes. Así lo explicó un entrevis-
tado: “[…] mis compañeritos hablaban náhuatl y entonces ahí es donde lo 
practica uno, porque la idea en casa era que el español es más importante 
que el náhuatl.” (Rodrigo).

Hay que considerar también que la enseñanza de la lengua depende del 
profesorado que trabaje en esas escuelas. A veces, «no todos los maes-
tros están en esos términos, pero hay gente que sí les gusta. Las escuelas 
federales no la dan. La están dando nada más las escuelas indígenas. En 
la escuela donde estudió mi hijo llevó náhuatl. La escuela normal de la 
Huasteca lleva náhuatl” (Avelino).

Es interesante ver que, incluso, en un proyecto de construcción nacional 
como el de la Revolución Mexicana, tampoco hubo lugar para la diversidad 
cultural. Así lo explica un entrevistado de la Huasteca:

 5 En esta zona, se hablan dos lenguas indígenas. Es importante, tener en cuenta 
“que otomí hace referencia a este asunto de la familia lingüística, y es la forma en que 
los mestizos distinguen al otro” (Julia), sin embargo, en la comunidad de San Esteban, la 
gente no se autorreconocía como hablante de hñlhñú, sino de otomí. 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz94

 […] estudié en un cbta y en aquellos tiempos las escuelas agropecuarias eran 
escuelas rurales, como habían sido creadas por gestión de la Confederación 
Nacional Campesina, de la cnc, entonces […] yo me formé en la vanguardia 
juvenil agrarista, prácticamente a todos los jóvenes que estudiamos allí [«] nos 
enseñaban el origen de la educación rural (José María, 2020). 
 
Estos jóvenes eran preparados para sostener un proyecto político, pero 

también homogeneizados en su procedencia campesina y no reconocidos 
como sujetos políticos indígenas. Desde la crítica decolonial, es necesario 
entender el proyecto de nación homogénea como un proceso de exclusión, 
invisibilización y aniquilamiento de las culturas originarias. Ello permite en-
tender por qué muchos indígenas, que vivieron discriminación, decidieron 
conscientemente dejar de hablar su lengua con su descendencia. Estas 
son algunas voces: 

[…] por ejemplo, mi abuelo tiene una hermana que no habla nada de español, 
entonces para ellos representaba una cuestión de no querer que sus hijos y 
sus nietos fueran discriminados o que fueran rechazados socialmente por no 
hablar español y por eso no nos enseñaban hñlhñú (Fidel).
 
Todo ha sido en castellano, porque también nosotros somos de la generación 
donde existe realmente el esfuerzo de los padres para despojarnos de nuestros 
rasgos indígenas, tan es así que mis padres fueron los primeros que recibieron 
educación a cargo del estado [«] pero ¢qué significó la ubicación de la escuela 
para ellos? Significó darse de cuenta de que estaban expuestos –como niños– a 
relaciones discriminatorias por parte de los profesores por ser indígenas (Julia).    
 
Además, la lengua dominante daba acceso a otras oportunidades y 

dejaba fuera a quienes no sabían hablarlo. “[Con mi papá] siempre con-
versábamos en náhuatl porque él fue de calzones de manta, netamente 
indígena, no fue a la escuela, nunca habló el español, sí lo entendía, pero 
te contestaba en náhuatl siempre” (Hermenegildo).

Imponer una sola lengua no ha sido su única función; es necesario re-
conocer el papel socializador que ha jugado la escuela, en la aculturación. 
Como dice una entrevistada: “muchos [...] nacimos bajo esta lógica positivis-
ta de proceso de individualización. También somos exitosos productos del 
sistema educativo, donde el sentido del progreso se instauró en nuestras 
mentes” (Julia). 

Aunque el modelo multicultural ha intentado ayudar a revertir los efectos 
de la homogeneización, no hay garantías de que la escuela indígena se  



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

95la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

sostenga por el apoyo estatal. Dice un entrevistado del Valle del Mezquital: 
“[«] también en la educación tenemos esa inseguridad, vemos cuántas 
escuelas a veces se cierran al año, se detiene una semana o dos sema-
nas porque no hay garantía de seguridad para los niños, los profesores” 
(Filomeno).

La lengua no debería ser vista como una limitación sólo del mundo 
indígena hacia el mundo mestizo castellanohablante. Durante años, estos 
pueblos han sido representados políticamente por personas mestizas de 
sus regiones, quienes no suelen hablar lenguas indígenas. “Algunos han 
aprendido el náhuatl, porque se ven obligados, porque se tienen que co-
municar con la gente de aquí” (Juan Carlos). Cuando esta representación 
ya está a cargo de personas indígenas, esta traducción de ida y vuelta 
hacia la lengua dominante sigue siendo necesaria, por ejemplo, nos dice 
un entrevistado: “si me dan un papel yo leo el documento y se lo explico 
a la comunidad, tengo que traducirlo para que entienda la gente [...] Este 
municipio [«] tiene un 90� de indígenas” (Juan Carlos).

Evidentemente, esto podría subsanarse a través de un modelo pedagó-
gico intercultural, que no solamente garantizara la enseñanza de la lengua 
en las escuelas indígenas, sino que se enseñaran nociones mínimas de 
estas lenguas en las escuelas mestizas. Se requiere, además, un modelo 
capaz de recoger otros saberes tales como aquellos relacionados con la 
comunalidad, que son el sustrato de lo que estamos llamando ciudadanía 
indígena. De esta forma, la escuela no sería sólo una instancia de socia-
lización para un modelo asimilacionista remendado –en el mejor de los 
casos– con algunas pinceladas de multiculturalidad. La escuela podría 
ser reconocida como una piedra angular de la ciudadanía indígena, de la 
que participan no sólo el profesorado y el alumnado, sino la comunidad 
en su conjunto.

5. Consideraciones finales

Las relaciones de colonialidad implantadas en las distintas regiones de Abya  
Yala han provocado la imposición de modelos eurocentrados de ciuda- 
danía. Así, a través de las 13 entrevistas y la etnografía llevada a cabo en el 
Valle del Mezquital, la Huasteca hidalguense y la Sierra Otomí-Tepehua, ob-
servamos prácticas vigentes que mantienen las desigualdades estructurales  



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz96

(como el clientelismo) y que interfieren en la materialización de una ciuda-
danía indígena. Pero, por otro lado, también pudimos ver ciertos agencia-
mientos de los integrantes de las propias comunidades que dan cuenta de 
cómo se ejerce dicha ciudadanía.

Encontramos en este estudio cómo la comunalidad, principal caracterís-
tica de la ciudadanía indígena, emerge a pesar de las prácticas clientelares, 
a través de una participación horizontal, de la búsqueda del consenso en 
las asambleas, la realización la faena y la autogestión, elementos que a 
veces se engloban bajo el término usos y costumbres. 

La ciudadanía indígena contempla una relación social que se gana con 
responsabilidades comunales y servicio no remunerado (tequio o faena), 
así observamos en el Valle del Mezquital la importancia de la gestión 
del agua y la participación en otras tareas de autogestión en comités de 
salud o educación en las distintas regiones. Actividades que dan cuenta 
de gobiernos comunales, plurales y autónomos, otra característica de la 
ciudadanía indígena.

Si bien las experiencias recogidas en este estudio revelan una partici-
pación política controlada por los partidos políticos; también dan cuenta de 
otra agenda propia de las comunidades que no puede subsumirse dentro 
de acciones afirmativas de representatividad liberal. Por eso, el diálogo 
intercultural-decolonial es urgente, pues no sólo podría garantizar las condi-
ciones materiales mínimas por parte del Estado para que las comunidades 
indígenas pudieran tener derechos básicos como la salud o a la educación, 
sino que reconocería la autogestión de estos servicios desde los propios 
saberes comunales. 

Aunque desde una perspectiva multiculturalista se han impulsado es-
fuerzos por reconocer los derechos de los pueblos originarios, persiste una 
lógica asimilacionista que no cuestiona de fondo la colonialidad del poder, 
como vemos en las acciones afirmativas. Y, en lo que respecta a la educa-
ción, si bien en las tres regiones analizadas ésta ha funcionado como un 
mecanismo de homogeneización ling�ística y cultural que ha contribuido a 
la discriminación de las lenguas indígenas, en años recientes se han promo-
vido iniciativas para establecer escuelas bilingües. Dichas políticas lingüís-
ticas revelan la ausencia de un verdadero diálogo intercultural-decolonial, 
el cual debería no sólo garantizar la enseñanza de las lenguas indígenas, 
sino también valorar, promover y transmitir los saberes y prácticas de los 
pueblos originarios. 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

97la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

Imaginando una propuesta intercultural-decolonial, apostamos con Ar-
g�ello (2016), por una pedagogía que descolonice el saber, que recupere 
y revalorice la historia y los conocimientos de los pueblos originarios; que 
descolonice el ser y ayude a subvertir los efectos del racismo y la discri-
minación; que descolonice las prácticas socio-culturales y promueva la 
participación crítica al interior y al exterior de las comunidades generando 
diálogos entre los mundos indígena y mestizo; y, finalmente, que desco-
lonice el currículo y asegure la enseñanza de la lengua no sólo como una 
materia, sino como lengua vehicular, al tiempo que integre otros saberes 
de la cultura regional en los programas educativos. 

Para garantizar el reconocimiento de una ciudadanía indígena no sólo es 
importante fomentar las escuelas indígenas; también es necesario que los 
programas de las escuelas mestizas incluyan la enseñanza de las lenguas 
indígenas de sus regiones, así como esos otros saberes relacionados con 
la comunalidad. De esta manera, la escuela jugaría un papel de mediación 
muy importante y no de adoctrinamiento y aculturación; fomentaría la parti-
cipación ciudadana, pero lo haría respetando las prácticas de comunalidad. 
Se promovería la formación de docentes capacitados en el conocimiento 
del hñlhñu, el náhuatl o el tepehua. La (auto)gestión de las escuelas estaría 
a cargo de los propios miembros de la comunidad sin supeditarse a las 
relaciones clientelares. Los comités educativos, que ya hacen parte de la 
organización política cotidiana de las comunidades, tendrían una relación 
activa con la escuela y participarían junto con el profesorado y el alumnado 
en otras actividades de aprendizaje y promoción de la cultura. Generar 
este diálogo intercultural –sin obviar las relaciones coloniales– conllevaría 
al renacimiento de la ciudadanía indígena y podría ayudar a repensar el 
propio concepto de ciudadanía mundial desde el Sur Global.

Referencias

Aguirre Beltrán, Gonzalo. [1967] 1991. Regiones de refugio. El desarrollo 
de la comunidad y el proceso dominical en Mestizoamérica. México: Fce.

Arg�ello, Andrés. 2016. “Pedagogía mixe: contribuciones para una filosofía 
(decolonial) de la educación desde las Américas”, Estudios pedagógicos, 
42(3), 429-447. http://dx.doi.org/10.4067/S0718-07052016000400023 

Albó, Xavier. 2008. Movimientos y poder indígena en Bolivia, Ecuador y 
Perú. La Paz: ciPca.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz98

Bello, Daniel. 2015. “Movimiento indígena: negociación y construcción de la 
ciudadanía diferenciada entre los tepehuas de la huasteca veracruzana”, 
Clivajes. Revista de Ciencias Sociales, 2 (4), 131-149. 

Bonfil, Guillermo. [1991] 2004. “Pensar nuestra cultura”, Diálogos en la 
acción, primera etapa, 2004, 117-134. 

Cedillo, Rafael. 2009. “Rasgos de la cultura política de los indígenas en 
México. Una revisión a inicios del siglo xxi”, Espacios Públicos, 12 (26), 
206-228. 

Dávalos, Pablo. 2005. “Movimientos indígenas en América Latina: el dere-
cho a la palabra”. En Pueblos Indígenas, Estado y Democracia, 17-33, 
Buenos Aires: clacso. 

De la Peña, Guillermo. 1999. “Territorio y ciudadanía étnica en la nación 
globalizada”, Desacatos, 1, 1-15.  

Díaz, Floriberto. [1995]. 2004. “Comunidad y comunalidad”, Diálogos en la 
acción, segunda etapa, 365-373.

Dussel, Enrique. 2009. “El primer debate filosófico de la modernidad”. En 
El pensamiento ¿losó¿co latinoamericano, del Caribe y “latino”, 56-66, 
Enrique Dussel, Eduardo Mendieta y Carmen Bohórquez (eds.), México: 
Siglo xxi. 

Garcés, Juan Felipe. 2018. “Educación, interculturalidad, colonialidad y fines 
de la educación”, Kénosis, 5(9), 21-39. https://doi.org/10.47286/2346 
1209.119  

García Escribano, Juan José .2018. “Sociedades actuales: reconsideración 
de la ciudadanía y la participación”. En Ciudadanía y participación. Una 
mirada desde lo local: Chihuahua, Estado de México, Hidalgo, Oaxaca 
y Sinaloa, 15-41, Nelly Rosa Caro y Jesús Alberto Rodríguez (coords.), 
Zinacantepec: El Colegio Mexiquense, a.c. 

Giménez, Carlos. 2003. “Pluralismo, multiculturalismo e interculturalidad. 
Propuesta de clarificación y apuntes educativos”, Educación y futuro: 
revista de investigación aplicada y experiencias educativas, 8, 11-20.  

Giménez, Gilberto. 2000. “Territorio, cultura e identidades. La región socio-
cultural”. En Globalización y regiones en México, 25-57, Rocío Rosales 
(coord.), México: Miguel Èngel Porrúa. 

González, Erika y Helena Chacón-López. 2014. “Sobre el concepto y 
modelos de ciudadanía”, Revista cientí¿ca electrónica de Educación  
y Comunicación en la Sociedad del Conocimiento, 14 (2), 288-311. 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

99la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

González Casanova, Pablo. 1982. La democracia en México. México: Era.
González, Robert; Alejandra Araiza; Juan Antonio Taguenca y Denice 

Mendoza. 2022. “Participación y cultura política indígena en Hidalgo, 
México. Los casos de Ixmiquilpan, Huejutla y San Felipe Oritzalán”. En 
Las culturas políticas de las y los mexicanos, 134-186, Aidé Hernández 
y Angélica Cazarín (coords). Ciudad de México: Siglo xxi.

Grosfoguel, Ramón. 2008. “Hacia un pluri-versalismo transmoderno deco-
lonial”, Tabula Rasa, 9, 201-215.

Gutiérrez, Natividad; Juana Martínez, y Francy Sará (coords). 2016. Cultura 
política indígena. México DF: Instituto de Investigaciones Sociales-
Universidad Nacional Autónoma de México. 

Gutiérrez, Raquel y Huáscar Salazar. 2015. “Reproducción comunitaria 
de la vida. Pensando la transformación social del presente”, El Apantle. 
Revista de Estudios Comunitarios, 1, 15-49.

Herrera, Guillermina. 2012. “Un nuevo mundo de ciudadanía intercultural”, 
dAdA. Rivista di Antropologia post-globale, 1 - Speciale, 139-158. 

Ibarra-Sáiz, María Soledad, Andrea González-Elorza y Gregorio Rodríguez-
Gómez.  2023. “Aportaciones metodológicas para el uso de la entrevista 
semiestructurada en la investigación educativa a partir de un estudio de 
caso múltiple”, Revista de Investigación Educativa, 41(2), 501-522. doi: 
https://doi.org/10.6018/rie.546401

inegi. 2024. “Estadísticas a propósito del día internacional de los pueblos 
indígenas”, recuperado de https://www.inegi.org.mx

Kymlicka, Will. 1996. Ciudadanía multicultural. Una teoría liberal de los 
derechos de las minorías.  Barcelona: Paidós. 

Malgesini, Graciela y Carlos Giménez.  2000. Guía de conceptos sobre mi-
graciones, racismo e interculturalidad. Madrid: Los Libros de La Catarata. 

Marshall, Thomas Humphrey [1949] 1997. “Ciudadanía y clase social”, Reis, 
79 (97), 297-344.

Mendoza, Breny. 2006. “Los fundamentos no democráticos de la demo-
cracia: un enunciado desde Latinoamérica pos occidental,” Encuentros, 
3(2), 86-93.

Mendoza, Denice. 2023. Participación y representación política indígena. 
Los distritos de Ixmiquilpan, Huejutla de Reyes y San Felipe Orizatlán, 
Hidalgo (2017-2018). Toluca: Instituto Estatal Electoral del Estado de 
México.



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

robert gonzález garcía / alejandra araiza díaz100

Olivos, Monserrat. 2023. “Representación política indígena en disputa. 
Experiencias de acciones afirmativas en México”, Apuntes Electorales, 
22(68), 39-81.

Peraza, Cecilia. 2024. “Experiencias educativas sobre ciudadanía mundial 
en el nivel superior: Reflexiones de jóvenes estudiantes de ciencias 
sociales”, Edähi Boletín Cientí¿co de Ciencias Sociales y Humanidades 
del icShu, 12 (Especial 2), 42-54. doi: https://doi.org/10.29057/icshu.
v12iEspecial2.13407

Peraza, Cecilia y Nicolás Aguilar. 2025. “La disputa conceptual sobre la 
educación para la ciudadanía mundial: una propuesta metodológica 
para sistematizar experiencias con perspectiva crítica y decolonial”. Ho-
rizontes, 43(1), 1-28. doi: https://doi.org/10.24933/horizontes.v43i1.1989

Pettit, Phillip. 2012. On the People’s Terms: A Republican Theory and Model 
of Democracy. Gran Bretaña: Cambridge University Press. 

Quezada, María Félix. 2024. Comunidad, migración y desarrollo en los pue-
blos indígenas: la experiencia de dos localidades de origen otomí en el 
Valle del Mezquital, Hidalgo, México. Pachuca y Zacatecas: Universidad 
Autónoma del Estado de Hidalgo y Ediciones Estudios del Desarrollo.

Quijano, Aníbal. 2005. “El “movimiento indígena”, la democracia y las cues-
tiones pendientes en América Latina”, Polis, Revista de la Universidad 
Bolivariana, 4(10), 1-15.  

Restrepo, Eduardo. 2018. Etnografía: alcances, técnicas y éticas. Lima: 
Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Rice, Roberta. 2016. “How to Decolonize Democracy: Indigenous Gover-
nance Innovation in Bolivia and Nunavut, Canada”, Bolivian Studies 
Journal, 22, 220-242. 

Rojas, Cristina. 2015. “Ciudadanía indígena: luchas históricas por la igualdad 
y la diferencia colonial en Bolivia”, Cuadernos de Antropología Social, 
42, 19-34. 

Stavenhagen, Rodolfo. 2011. “México en el bicentenario: la ciudadanía 
indígena a debate”, Revista Andaluza de Antropología, 1, 86-98. 

Taguenca, Juan y Robert González. 2023. “Ciudadanías en Hidalgo: Revi-
sión Cualitativa”. En Acercamientos cualitativos a ciudadanías heterogé-
neas, 41-60, Sergio Pacheco (coord.), Ciudad de México: Tirant lo Blanch.

 



Ac
tA

 S
o

c
io

ló
g

ic
A
, n

ú
m

. 9
7,

 m
ay

o
-a

g
o

st
o

 d
e 

20
25

, p
p.

 7
3-

10
1

101la constrUcción de la ciUdadanía indígena en hidalgo...

Tzul, Gladys. 2015. “Sistema de gobierno comunal indígena: la organización 
de la reproducción de la vida”, El Apantle. Revista de Estudios Comu-
nitarios, 1, 127-139.

Villoro, Luís (2003). De la libertad a la comunidad. México: itesm. 
Walsh, Catherine. 2008. “Interculturalidad, plurinacionalidad y decoloniali-

dad: las insurgencias político-epistémicas de refundar el Estado”, Tábula 
rasa, 9, 131-152.

Walsh, Catherine. 2012. “Interculturalidad y (de)colonialidad: Perspectivas 
críticas y políticas”, Visão Global, Joaçaba, 15(1-2), 61-74.  

Young, Iris Marion. 2000. La justicia y la política de la diferencia. Madrid: 
Ediciones Cátedra, Universidad de Valencia e Instituto de la Mujer.


