
193

D O S I E R

Recibido: 19 de enero, 2025.	 Aceptado: 8 de agosto, 2025.
* Universidad Nacional Autónoma de México. Centro de Investigaciones Interdisciplinarias 
en Ciencias y Humanidades, becario posdoctoral del Consejo Nacional de Humanidades, 
Ciencias y Tecnologías (Conahcyt). 
** La corrección de estilo de este artículo la realizó Clara Elizabeth Castillo Álvarez, del 
Departamento de Publicaciones del CEIICH, UNAM.
Correo electrónico: mitlmaqueda@gmail.com 

Maqueda Silva, Mitl. «¿Quién hacía reír a los antiguos? Una aproximación especulativa sobre la risa y los productores de 
hilaridad en Mesoamérica.» inter disciplina vol. 14, n° 38 (enero–abril 2026): 193-207. 

doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526

Mitl Maqueda Silva*
La risa como una forma de delación. ¿Quién hacía 
reír a los antiguos? Una aproximación especulativa 
sobre la risa y los productores de hilaridad en 
Mesoamérica**

Laughter as a form of denouncing. Who made the 
ancients laugh? A speculative approach to laughter 
and the producers of hilarity in Mesoamerica
Abstract | The following article aims to explore some expressions, characters, imaginaries, 

and representations that provoked hilarity among the inhabitants of pre-Cortesian socie- 

ties, practices found mainly in Nahua and Mayan cultures. Certain historical and anthropo-

logical sources suggest the presence of subjects whose objective was to provoke laughter 

in these types of societies. Thus, researching these practices and individuals implies asking 

questions about the real existence of these characters, their social function in these social 

groups, as well as the ways in which they presented their skills publicly in order to provoke 

laughter in the audience. Therefore, this text offers a speculative approach from anthropo- 

logy to the phenomenon of laughter in Mesoamerica. 

Keywords | laughter | humor | anthropology | Mesoamerica. 

Resumen | El presente artículo explora algunas expresiones, personajes, imaginarios y re-

presentaciones que provocaban hilaridad en los pobladores de las sociedades precortesia-

nas, prácticas presentes principalmente en las culturas nahua y maya. Diversas fuentes his-

tóricas y antropológicas sugieren la existencia de sujetos cuyo objetivo era provocar risa en 

dichas sociedades. Investigar estas prácticas e individuos implica cuestionar la existencia 

real de estos personajes, su función social dentro de los grupos, así como las maneras en 

que presentaban sus habilidades públicamente con el fin de provocar risa en los espectado-



194

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526

Mitl Maqueda Silva
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

res. Por lo tanto, este texto ofrece una aproximación especulativa desde la antropología, al 

fenómeno de la risa en Mesoamérica. 

Palabras clave | risa | humor | antropología | Mesoamérica. 

¿Payasos, humor y risa sagrada en Mesoamérica?
En principio, es importante señalar que, en la actualidad, se cuentan con algu-
nos estudios que mencionan el fenómeno del humor y de la risa en Mesoamérica 
(Medellín 1971; Bricker 1986; Taube 1989; Inzua 1994; Planchart 1997; Ladrón de 
Guevara 2012; Echeverría 2015; Mazzetto 2021a, entre otros), trazando así, dis-
tintas rutas de investigación para saber quiénes eran los protagonistas dedicados 
a la creación de hilaridad en estas sociedades, qué sitio ocupaban y qué funciones 
cumplían.1 En este sentido, desde el ámbito antropológico, histórico y, reciente-
mente a través de hipótesis apoyadas con información de carácter etnográfico, se 
brindan sugestivas elucidaciones sobre la existencia de personajes semejantes a 
lo que hoy denominaríamos payasos, bufones o comediantes dentro de las socie-
dades precortesianas, específicamente encontrados en las culturas maya y nahua. 

Por lo regular, en estas pesquisas se expone la presencia constante de enanos, 
jorobados e incluso malabaristas, cuyas actividades suelen asociarse con prácti-
cas de divertimento o momentos coyunturales de carácter ritual y místico. En 
este aspecto, por ejemplo, Inzua (1994) explicó una dimensión poco explorada en 
la Historia y en la disciplina antropológica sobre la presencia de sujetos dedica-
dos al oficio de hacer reír en las sociedades mesoamericanas2 anteriormente refe-
ridas (especialmente la figura del payaso y el bufón ritual). Si se parte del presu-
puesto de que estas sociedades fueron creadoras de un riquísimo legado artístico 
en el cual se podía observar la presencia de pantomimas, bailes y juegos ligados 
a ciclos, festividades o rituales religiosos, el autor 3 comenta que los truhanes 
eran quienes se encargaban de representar teatralmente gestos o imitaciones con 
el objetivo de alegrar al pueblo a través de diálogos o ademanes extravagantes. 
Para explicitar su idea, Inzua recurre a las descripciones hechas por Diego López 
de Cogolludo quien mencionaba que en estos grupos sociales:

1 Una versión preliminar de este trabajo se presentó en el XI Congreso Internacional El 
Cuerpo en el siglo XXI. Aproximaciones Heterodoxas desde América Latina, Sucre, Bolivia, 
2021. 
2 Para los fines de este escrito utilizo la palabra Mesoamérica como un instrumento didáctico 
o ilustrativo mas no conceptual, pues esta palabra además de ser controversial podría consi-
derarse como una pseudoproposición metafísica (Carnap 1993). En relación con esta postura, 
López Austin (2001); Jáuregui (2008), entre otros, han explicitado la necesidad de revisar 
constantemente el término propuesto por Kirchhoff dentro de la disciplina antropológica. 
3 Igualmente advierte que los datos que sustentan su interpretación se basan en los testi-
monios que los cronistas españoles hicieron sobre este tipo de personajes.



195

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526
Mitl Maqueda Silva

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

[…] tenían y tienen farsantes que representan fábulas e Historias, que tengo por cier-

to sería bien quitárselas, por lo menos las vestitudas (vestiduras) con que represen-

tan, porque según parece, son como las de sus sacerdotes… Son graciosos en sus mo-

tes y chistes que dicen a sus mayores y jueces, si son rigurosos, ambiciosos, 

avarientos, representando los sucesos que con ellos les pasan […]. (López de Cogollu-

do 1957, citado en Inzua 1994, 31-32)

Es importante enfatizar que la información en la que Inzua sustenta sus hi-
pótesis corresponde a una visión ideológica4 por parte de los cronistas españo-
les.5 Particularmente, al hablar de la cultura mexica, el autor menciona la presen-
cia de truhanes en la corte de Moctezuma II, dato que en las descripciones hechas 
por Sahagún6 se ilustra del siguiente modo:

Algunas veces, por su pasatiempo, el señor cantaba y dependría los cantares que suelen 

decir en los areítos. Otras veces, por darle recreación, algún truhán le decía truhanerías 

o gracias […] otras veces, por su pasatiempo, jugaba a la pelota […] también usaban de 

truhanes que les decían chocarrerías para alegrarlos […] y también usaban de enanos y 

corcobados [sic] y otros hombres monstruosos. (Sahagún 2011, Libro VIII, Capítulo X, 55) 

Para Sahagún la existencia de estos seres tenía como función la reproducción 
de bailes y actitudes festivas que servían de divertimento para el Tlahtoani, a 
quien percibía como un sujeto ávido de placeres, cantos y danzas.7 En este sen-
tido, Mazzetto (2021a) en un estudio sobre las funciones simbólicas de los ena-
nos y jorobados en la sociedad mexica, coincide en que en estos grupos, dichos 
personajes dedicaban gran parte de su tiempo a efectuar actividades de entrete-
nimiento (música y acrobacia) a la par que mantenían una profunda relación con 
el Tlahtoani mexica.8 De manera similar, Terraciano (2014) menciona que “Moteu-

4 En este trabajo se entiende por evidencias o presupuestos ideológicos aquellas conductas 
humanas que los sujetos conciben como naturales, inmutables e incapaces de ser cuestionadas.
5 Inzua a través de pensadores como Diego de Landa, René Acuña o Pedro Sánchez Aguilar, 
intenta reforzar su interpretación sobre las expresiones cómicas en estas sociedades.
6 También menciona la presencia de joglares “suaves en el hablar” o perjudiciales que dicen 
malicias y torpedades. De igual manera, menciona la existencia de chocarreros cuyas carac-
terísticas son las de ser atrevidos y desvergonzados. Para (Mikulska 2015), el fraile relacio-
nará esta figura del chocarrero con la ardilla (Tehzalotl o Techalotl). Así bien, por este tipo de 
características o por su comportamiento, es que se especula que Techalotl fue denominado 
como “dios de los truhanes”.  
7 Es importante señalar que Sahagún (1948) en su Relación breve de las fiestas de los dioses, 
ofrece una amplia descripción sobre las actividades lúdicas y festividades que los antiguos 
pobladores de estas tierras realizaban en honor a entidades metafísicas o suprasensibles.
8 La autora expone que en el folio 19v. del Libro 8 del Códice Florentino se encuentra una 
ilustración que muestra a enanos, jorobados y algunos truhanes cuyo rol era divertir al so-



196

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526

Mitl Maqueda Silva
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

czoma mantenía a un grupo de enanos para su esparcimiento y que estos incluso 
le aconsejaban, aparentemente dentro de una tradición mesoamericana que con-
sideraba a los enanos como posesores de poderes especiales.” (223)

Inzua (1994) añade que, para los cronistas españoles, los enanos se encarga-
ban de provocar burlas y risas debido a la carencia de destreza corporal que te-
nían o simulaban en sus actos. Sin embargo, en el caso particular del payaso, 
Olmedo (2002) en su escrito Los templos rojos del recinto sagrado de Tenochtitlan 
señalaba que:

En Mesoamérica, los payasos sagrados aparecen en momentos coyunturales durante 

ritos de tránsito como la consagración de un gobernante o durante las celebraciones 

de año nuevo y otros sucesos calendáricos […] los payasos interpretaban frente a un 

público los excesos que eran condenados por la sociedad como la glotonería y el abu-

so de los placeres sexuales, el alcoholismo, etcétera. (123)

Así bien, Caso (1996), en su texto El pueblo del sol, expresó que en las cele-
braciones dedicadas a Quetzalcóatl se observaba la presencia de representacio-
nes teatrales y actividades festivas hechas por actores que desembocaban en la 
risa de los espectadores. En estas, por ejemplo, “representaban enfermos que 
acudían al templo en busca de la salud, y entablaban diálogos que resultaban 
graciosos por los defectos físicos de los personajes representados”. A su vez, 
Caso menciona que existían “otros actores que, disfrazados de animales, referían 
su vida y, subiéndose a los árboles, eran cazados por los sacerdotes, mientras se 
decían, cazadores y cazados, agudezas que hacían reír a los espectadores” (102).

Por otro lado, Olivier (2004) y Maffie (2014) señalaron la existencia de un tipo 
de individuos denominados ixiptla 9 (personificación de los dioses que eran sa-
crificados). Los ixiptla desempeñaban un papel central en la “religión de los na-
huas prehispánicos”; especialmente, algunos de sus comportamientos se asocia-
ban con un “conjunto de actitudes, alegres o tristes, expresadas por ejemplo a 
través de la risa y las lágrimas en un contexto ritual determinado” (Mazzetto 
2021b, 60). 

En este sentido, y de forma similar a las elucidaciones propuestas sobre la 
existencia de prácticas humorísticas a través de personas/personajes considera-
dos sagrados, aunque en distintas coordenadas, Taube (1989) indicó que “la exis-

berano mientras comía (34). Revolledo (2004), de igual manera, menciona que “entre los 
antiguos mexicanos existían los truhanes que divertían a la corte de Moctezuma” (59).
9 Se asocian estas actividades con la palabra ixiptlati o ixiptlati, nite, que Thouvenot (2014) 
traduce como “asistir en lugar de otro, o representar persona en farsa” (156). En este senti-
do, Basset (2015), sin desligar su connotación ritual, describe esta práctica como una espe-
cie de “encarnaciones localizadas”.



197

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526
Mitl Maqueda Silva

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

tencia de payasos rituales, bromas y un exceso de bebida formaban parte impor-
tante del antiguo ceremonialismo maya” y que, en este aspecto, la función que 
cumplían el humor y la risa debieron ser una forma de “satirizar a las autorida-
des establecidas” mediante su papel “decididamente sagrado”, en donde “las ac-
ciones rituales de los payasos parecen haberse usado para marcar periodos clave 
de transición en la sucesión de los diferentes periodos calendáricos” (351). Para 
el autor, los estudios realizados por Barrera Vázquez et al. (1980), Acuña (1978) 
o Bricker (1973), entre otros, muestran la relevancia del humor ritual y de los 
personajes asociados a este en la cultura maya, numerosas veces reflejados en 
juegos, burlas o expresiones que hacían referencia a los genitales, así como a las 
excreciones (especialmente localizadas en canciones o vinculadas a seres como 
el Baldzam, el mono, el conejo, etc.).10 

Las proposiciones que postulan la existencia de un humor sagrado en las 
antiguas culturas nahua y maya se encuentran en narrativas y análisis antropo-
lógicos. Por ejemplo, en su estudio introductorio al mito del Popol Vuh, Vidal y 
Rivera (2017) narran que los gemelos Hunahpú y Ixbalanqué, hermanastros de 
Hun Batz y Hun Chouén,11 cansados del maltrato y desprecio de estos, los trans-
formaron en monos, alejándolos así de la casa de su abuela Ixmucané, quien a 
pesar de mostrarse severamente afligida por el suceso, “era incapaz de dejar de 
reír cada vez que contemplaba el semblante simiesco de sus nietos, pese a saber 
que la condición para recuperarlos era precisamente no reírse de ellos” (34-35). 
Para Rivera (2014) en todo caso, el recurso de la risa se hace presente en el Popol 
Vuh para deshacer la estructura lógica de las relaciones jerárquicas que apare-
cen en el relato (como se muestra en el pasaje de los hermanos convertidos en 
monos). 

En este aspecto, para Planchart (1997), al interior del Popol Vuh, la risa se 
mueve en dos universos sobrepuestos:

En el inferior, la risa nace de las entrañas del inframundo, brota de los maxilares des-

carnados de los señores de la muerte; recuerdan a la vida por nacer sus límites, hasta 

que los dioses crearon a la humanidad de maíz y los gemelos asciendan para trans-

formarse en eternos compañeros, —como Sol y Luna. El otro plano de la risa se ubica 

en el arriba, solo nacerá en el plano intermedio al brotar la humanidad de maíz cuan-

do el Sol y la Luna hicieron retroceder el reino de los señores de la muerte, pues la 

oscuridad y la humedad dominaban. (113)

10 Siguiendo la línea de las interpretaciones sobre el humor ritual, recientemente Houston 
(2024) ofreció una conferencia titulada La risa del pasado: el humor en la época clásica 
maya, en la cual expuso las características lúdicas, humorísticas y transgresoras de estos 
personajes y su función social en la cultura del pueblo maya.
11 Considerados como patronos de las artes.



198

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526

Mitl Maqueda Silva
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

Haciendo un breve paréntesis, es relevante mencionar que otra visión sobre 
el tema de la risa en las sociedades mesoamericanas yace en las denominadas 
“caritas sonrientes” halladas en los estados de Veracruz y Tabasco. Por ejemplo, 
Ladrón de Guevara (2012) en su escrito Sonrisas de piedra y barro, explica que 
dos de estas cabezas colosales olmecas han sido las primeras muestras de “una 
sonrisa prehispánica”, mismas que define como “evidentes retratos, pues cada 
una tiene rasgos distintivos […] que en este caso procuraban plasmar no solo las 
características físicas de los personajes, sino inclusive su personalidad” (159). 
Por su parte, en el caso de las figurillas de las caritas sonrientes, Medellín (1971) 
señala que se encontraban asociadas con la música y la danza en honor a las dei-
dades Mahcuilxochitl y Xochipilli; Heyden (1971) consideraba que representaban 
rostros después de la ingesta de drogas hilarantes; Uriarte (1986) destacaba que 
resaltaban elementos de distinción jerárquica en sus vestimentas; Reyes Parro-
quín (2011) mostraba que expresaban el culto a Quetzalcóatl 12 y finalmente, al-
gunas otras perspectivas las relacionarían con depósitos funerarios o con una 
estrecha relación con el dios de la muerte (Wyllie 2010).

Si bien es necesario mantener la cautela al formular hipótesis sobre el fenó-
meno de la risa en las sociedades precortesianas,13 es importante considerar las 
interpretaciones que describen a astutos individuos cuya labor era provocar hila-
ridad en los espectadores, incluso de deleite y compañía para el Tlahtoani, así 
como el carácter ritual y reverencial a deidades prehispánicas como posibles ex-
plicaciones al fenómeno de las caritas sonrientes, sumado a la propuesta de La-
drón De Guevara14 quien interpreta las cabezas olmecas como una analogía de lo 
que ahora conocemos como un retrato o, el énfasis que se le da a la risa en el mito 
del Popol Vuh, etc. Todas estas perspectivas constituyen sugerentes formulacio-
nes para aumentar el conocimiento sobre las prácticas lúdicas y humorísticas en 
las antiguas sociedades mesoamericanas. A su vez, es significativo señalar que 
los trabajos de Caso, Inzua, Taube, Olmedo, entre otros15 investigadores a los que 
se ha hecho referencia, ofrecen nutridas rutas de análisis para aproximarse a este 
tipo de fenómenos muy poco explorados hasta ahora en nuestro país.

12 Cabe destacar que tanto Medellín como Parroquín, mencionan la relación de estas con la 
cultura nahua al vincularlas con “deidades” como Mahcuilxochitl, Xochipilli y Quetzalcóatl. 
En todo caso, los autores deberían mencionar las deidades correspondientes a la cultura 
totonaca.
13 Como se mencionó, la mayoría de estas expresiones suelen provenir de evidencias reali-
zadas por parte de los cronistas españoles.
14 Ladrón de Guevara (2020), años después de su primera hipótesis, continúa aseverando 
que las caritas sonrientes son la muestra de lo que hoy conoceríamos modernamente como 
un retrato.
15 Por ejemplo, Olivier (2004), refiere a Tezcatlipoca como un dios que tiene una imbricada 
relación con el acto de provocar burlas y, por lo tanto, hilaridad. 



199

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526
Mitl Maqueda Silva

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Jugar con las palabras y percibir la incongruencia
Como contrapunto a las hipótesis que vinculan el humor con lo sagrado,16 en el 
ámbito etnográfico encontré un punto de vista distinto concerniente a la figura 
del payaso o de las actividades que llevaban a la risa en la época prehispánica. 
En una entrevista con Atezca (nahua-hablante de tradición oral Chichimecah),17 

me explicó que, por el distanciamiento temporal que se tiene de las sociedades 
mesoamericanas y, exclusivamente en los libros (amoxtli) de su tradición, le es 
difícil tener certeza de que existiera un personaje, individuos u oficio centrado 
en la tarea de hacer reír. 

De lo anterior y explicitando el distanciamiento histórico al que hemos hecho 
alusión, Atezca señalaba que la manera de explicar lo cómico, lo gracioso e inclu-
so las actitudes que generaban hilaridad en los antiguos nahuas se preserva, en 
su mayoría, en los juegos de lenguaje aún presentes en diversas comunidades 
indígenas. Sin embargo, en cuanto a la figura del payaso afirmó lo siguiente:

– ¿Existe la figura del payaso o un similar en las sociedades mesoamericanas? 

– Bueno, si me preguntas sobre la figura del payaso, podría decirte que en lengua ná-

huatl no existe tal nombre o tal palabra, ni amoxtli o libro que resguarde esa tradi-

ción; entonces, tampoco existe la figura del payaso.

– Pero, entonces ¿qué les producía risa?

– Pues, nosotros somos muy realistas, y cuando me dices algo incongruente me da 

risa: Creo que así es en todo, es como si me dijeras que tú eres Chichimecah y te es-

cucho hablar la lengua, pero me doy cuenta de que no sabes los términos que usamos 

o tu acento es distinto. Eso podría darme risa porque no solo es una incongruencia 

gramatical o lógica, sino también la incongruencia entre lo que tú hablas y lo que ha-

16 Dentro de este abanico de concepciones acerca del humor y de la risa, así como de las 
características metafísicas o rituales atribuidas a este tipo de fenómenos, Paz (1971) arrojaba 
una interpretación interesante sobre el acto de reír. Comentaba que, si bien el hombre huma-
nizó a la naturaleza mediante el trabajo, este hecho volvió al ser humano prisionero de su 
propia arma y lo degradó al punto de convertirlo en presa de su propio utensilio, por lo que 
es en el acto de reír en donde se ejerce una suerte de suspensión cósmica para que los seres 
humanos jueguen dentro de un lugar sagrado. Dicha acción permite repensar a la risa como 
una forma de contrapunto a actos solemnes como una misa, un ritual funerario, una ceremo-
nia cívica o, al trabajo mismo, pues, para el autor “La risa devuelve al universo a su indiferen-
cia y extrañeza originales: si alguna significación tiene, es divina y no humana. Por la risa el 
mundo vuelve a ser un lugar de juego, un recinto sagrado y no de trabajo. (Paz 1971, 23)
17 Chichimecah Atezca lo define como “perro amarrado o perro rabioso” derivado de chichi 
(perro) y mecatl (mecate). Para ella, Chichimeca describe a una cultura guerrera. Por su par-
te, Montemayor (2007) describe Chichimeca como un grupo de individuos que, en un inicio, 
pertenecían a pueblos generalmente nómadas. Cabe mencionar que la visión de Atezca solo 
la retomo por la cercanía que ella tiene con el idioma náhuatl, dado que un gran número de 
referencias que se han mencionado, llegan a vincularse con deidades o prácticas provenien-
tes de esta cultura. 



200

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526

Mitl Maqueda Silva
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

ces, es decir, la práctica. Por ejemplo, nosotros, como danzantes, nos preparamos 

para ello todos los días, es una disciplina muy fuerte. Si alguien se dice danzante, 

pero cuando lo vemos notamos una falta de correspondencia entre lo que dice y lo 

que hace —entre el que dice ser danzante y no danza bien— nos da risa. Si tú me dices 

que eres experto en medicina tradicional y te dices Chamán, que para nosotros es un 

término africano, pues eso me da risa; o si me dices que eres temazcalero y que le vas 

a cantar a las piedritas, también me da risa. Otra cosa que nos hace reír es el albur, 

aunque no le decimos albur, porque la “r” no existe en náhuatl y ese ya es un término 

mestizo. Para nosotros es tlahtolpalli que significa “juego de palabras”: tlahtolli es pa-

labra y patolli es toda acción u oración que no sea una obligación (juego) o bien, la 

forma de explicar que algo no es serio. (Atezca, comunicación personal, 25 de febrero 

del 2019)

Con Atezca observamos que, desde su propio habitus, las posibles causas de 
la hilaridad en estas sociedades se encontraban en el juego del lenguaje,18 es de-
cir, en expresiones como el doble sentido o el albur, así como en acciones que 
demuestran la falta de destreza corporal de los sujetos. Por lo tanto, se presupo-
ne que una característica en común que hacía detonar la hilaridad en estos gru-
pos correspondía a una problemática entre lo enunciado a través del lenguaje y 
las acciones realizadas por los individuos.19 

Por ejemplo, Johansson (2011) en su artículo Cuecuechcuicatl, “Canto travie-
so”: Un antecedente ritual prehispánico del albur mexicano, expresaba que el al-
bur20 que actualmente conocemos y que corresponde a un ingenioso juego “ca-
racterizado por insinuaciones sexuales, picardía, ambigüedad y humor, tiene sus 
raíces en el género expresivo náhuatl prehispánico conocido como cuecuechcui-
catl o ‘canto cosquilloso/de comezón’”, práctica que en su generalidad no pierde 

18 Un ejemplo más desde el ámbito artístico corresponde a lo ilustrado en el filme Santo 
Luzbel, donde se presenta una confusión de términos. Para un nahua-hablante (y para diver-
sos grupos) puede ser gracioso ver cómo aquellos sujetos que no tienen como lengua mater-
na el náhuatl constantemente confundan las palabras o las utilicen de manera inapropiada. 
Un caso explícito mostrado en la película ocurre cuando un sacerdote presenta a uno de los 
personajes de una compañía teatral con la palabra cuitla (caca) en vez de cuahtli, generando 
así, la risa de todos los espectadores del evento. 
19 Esta narración permite entrever que la risa podía detonarse por una falta de destreza 
corporal como las fuentes que diversos investigadores muestran acerca de estos personajes 
en las sociedades mesoamericanas. Atezca comentó que no existe palabra alguna en el idio-
ma náhuatl que pueda traducirse como payaso, comediante o bufón, por lo tanto, estas figu-
ras en las sociedades anahuacas, para ella, son difíciles de encontrar, incluso nombrar. 
20 El autor hace referencia a que este tipo de cantos, juegos y prácticas (consideradas obs-
cenas y prohibidas una vez consumada la conquista) se destacan por sus características 
eróticas, informales o sexuales regularmente escondidas en dobles o triples sentidos (y 
ejecutada entre dos contendientes) al mismo tiempo que, reciben propiedades rituales que 
se asocian con la fertilidad de la tierra y el crecimiento del maíz.



201

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526
Mitl Maqueda Silva

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

la propiedad de concebirse como una justa lingüística en donde “el tenor agonís-
tico y lúdico del diálogo, la ambigüedad referencial que lo caracteriza, así como 
su índole sexual tienden a provocar risa”. 

De manera similar, Galicia (2001) expresa que el insulto náhuatl, tanto en los 
pueblos del siglo XVI como en la actualidad, posee una profunda connotación 
prescriptiva en los individuos de estos grupos.21 Enfatiza que “en el náhuatl, los 
insultos con carácter sexual son sumamente abundantes y, en ellos, se pasa rá-
pidamente de la ofensa al albur, y del albur al agravio. Con este matiz de albur 
abundan en las conversaciones cotidianas, pues en este está en juego el carácter 
figurativo de la expresión”. Este hecho ratifica la noción de que el juego de pala-
bras o los insultos asociados con actitudes o comportamientos desinhibidos de 
los sujetos, convidaban a entablar un terreno fértil para la producción de hilari-
dad y, a la vez, la reproducción y el fortalecimiento de los valores morales de 
estas sociedades, dado que “los insultos y los saludos [ponían] en evidencia dos 
criterios de diferenciación del habla: el clasista y el sexual” (Escalante 1990). 

En lo que respecta a nuestro tema, Echeverría (2012) dentro de su trabajo 
doctoral Los miedos entre los antiguos nahuas. Dinámica y motor del orden social 
y cosmológico señala que la parodia era una práctica común entre los nahuas 
como forma de burla hacia la figura del extranjero,22 quien era imitado de mane-
ra exagerada, incluso, grotesca. Por ejemplo, una de las principales críticas he-
chas a estos sujetos era su falta de habilidad, pues, entre los nahuas a un indivi-
duo que ejecutaba deficientemente su oficio se le insultaba llamándolo con 
gentilicios extranjeros. 

Por otro lado, en su conferencia Parodia, transgresión y sexualidad. El caso 
del mono y la ardilla entre los nahuas prehispánicos, Echeverría (2024) matiza 
que los pronósticos atribuidos a una persona (“buenos y malos signos”), favora-
bles o desfavorables de acuerdo con su día de nacimiento, se vinculaban simbó-
licamente con ciertos animales y atributos que los individuos desarrollarían a lo 
largo de su vida. Sumado a esto, figuras como la ardilla, el mono y el murciélago 
se vinculaban a conductas excesivas o desmesuradas, representadas en la ambi-
güedad de las prácticas lúdicas dentro de la sociedad nahua del siglo XVI. Para el 
autor, este tipo de actitudes eran representadas o parodiadas por payasos o hu-

21 Como ejemplo, indica que dentro del Códice Florentino, libro II, f.143v logran visualizar-
se tres conejos que exhiben conductas humanas vinculadas con la embriaguez y la lujuria, 
por lo que no es extraño que este hecho pueda concebirse como la representación de un 
comportamiento desinhibido en donde se refleja la desmesura y las malas palabras. 
22 El autor indica que “En las fiestas celebradas a los dioses y las danzas que comúnmente 
se organizaban por variados motivos, algunas personas imitaban la ropa y la lengua de los 
extranjeros. Mientras bailaban los llamados “truhanes” por los españoles, hacían infinidad 
de gestos y decían cosas de mucha gracia, lo que suscitaba la risa de los asistentes. Otros 
remedaban el andar de los ancianos; otros más de los discapacitados.” (Echeverría 2012, 43) 



202

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526

Mitl Maqueda Silva
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

moristas rituales. Por lo tanto, dichas parodias, como se mencionó, contenían un 
fuerte juicio sobre las acciones inmorales de figuras como el “extranjero”, por lo 
que cumplían la función de mostrar a los espectadores, a través del uso del hu-
mor y la risa, conductas que contravenían los valores e ideales de comporta-
miento de la identidad nahua. 

Reflexiones de cierre
A partir de los ejemplos y explicaciones que se han mostrado acerca de la risa y 
del humor dentro de las sociedades mesoamericanas, particularmente en las cul-
turas nahua y maya, se puede formular que, por un lado, existe un conjunto de 
interpretaciones que indican la relación constante de actos que producían risa a 
partir de su relación con “deidades” como Mahcuilxochitl o Xochipilli, así como un 
profundo simbolismo que ligaba los actos de provocar hilaridad con animales 
como la ardilla, el conejo, el mono y el murciélago como formas de transgresión 
a códigos al interior de estas culturas. Por otro lado, a partir de la etnografía en-
contramos la visión expuesta por Atezca quien, desde su habitus y la informa-
ción que tiene de sus costumbres, menciona que, en su grupo, al no creer en dio-
ses o seres metafísicos hace que actos como la risa, lo cómico o los seres 
dedicados a este oficio, queden desprovistos de un mito de origen o de un ancla-
je divino en las sociedades precortesianas, como explicó a través del conoci-
miento de su tradición.23 

Finalmente, en el contexto mesoamericano, los trabajos que llevan a pensar 
las prácticas lúdicas, el humor y la risa desde su vínculo con lo sagrado, la visión 
de Atezca, los insultos o los comportamientos desmesurados y la transgresión 
de códigos morales a través de acciones como el juego de palabras (albur), reve-
lan que dichas prácticas ocupaban un lugar sustancial en la vida cotidiana de es-
tos grupos sociales, ya que, a través del humor y de la risa se mostraban las con-
tradicciones en las que incurrían sus habitantes (percepción de la incongruencia), 
fungiendo así, como una actividad de divertimento y, al mismo tiempo, como un 
dispositivo que pretendía regular la conducta de sus integrantes.

Como se mencionó al principio, las investigaciones acerca de las prácticas 
cómicas así como de los individuos que cumplían el rol de hacer reír en las anti-
guas sociedades “mesoamericanas” no suelen ocupar un lugar central en la ma-

23 Echeverría (2020) señala que, por ejemplo, en grupos nahuas contemporáneos de la Sie-
rra Norte de Puebla, aparecen en algunos relatos de sus habitantes versiones alternativas 
sobre los orígenes míticos de la risa, en donde esta se relaciona con figuras como el diablo 
y el origen del lenguaje. Para el autor, “Dicha versión es interesante por la oposición que se 
establece entre los hombres que ríen, que gozan, que pertenecen al diablo; y los que son 
hijos de Dios, que conocen la religión católica y le rezan”. 



203

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526
Mitl Maqueda Silva

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

yoría de los estudios que se realizan sobre estos grupos o solo llegan a describir-
se de modo lacónico, por lo que las interpretaciones, rastreos sobre el origen, 
presencia, función y rutas de análisis que se hacen de estas, se convierten en un 
horizonte abierto por explorar.24 

Hablar de risa, de humor, de humor ritual, particularmente en el mundo pre-
colombino es una tarea compleja, ya que formular aseveraciones con pretensión 
de validez, dada la distancia histórica del fenómeno, pareciera ser una invitación 
constante a la elaboración de pensamientos especulativos y anacrónicos en tor-
no al tema de la risa o de prácticas lúdicas en las sociedades mesoamericanas. 
No obstante, mediante la articulación de la arqueología, las fuentes coloniales, 
tanto las elaboradas por indígenas como por españoles, así como las fuentes et-
nográficas, se han podido reconstruir con bases sólidas, propuestas para abor-
dar este tipo de fenómenos sociales. En este sentido, los estudios especializados 
sobre el humor entre nahuas y mayas revelan una faceta de las culturas mesoa-
mericanas que ha sido poco abordada, como se señaló en este texto, que, si bien 
se inserta en su mayoría en la esfera ritual y religiosa, también refleja contenidos 
de la vida cotidiana, en especial, en su relación con el aspecto moral.

Dentro de esta indagación, si la risa era detonada por una falta de destreza 
corporal, como lo describen algunos de los autores mencionados, sumada a la 
visión que Atezca manifestó en su interpretación de este tipo de prácticas en las 
sociedades mesoamericanas, entonces podemos encuadrar estos hechos en la 
propuesta analítica que autores como Hutchinson, Kant, Schopenhauer, Freud o 
Bergson, quienes muestran que el efecto cómico surge como producto de la per-
cepción de una incongruencia (con mucho absurdo) entre la sensibilidad y el en-
tendimiento.

En este sentido, si dejamos de lado las explicaciones metafísicas (de una risa 
al servicio de lo sagrado en estas sociedades) encontraremos una risa predomi-
nantemente humana y corpórea en la que reír/reírse (huetzca) se convierte en el 
eje central para concebir la risa como una forma de delación de las diversas evi-
dencias ideológicas provenientes del sentido común en estos grupos sociales, lo 
que permite la apertura a nuevas interpretaciones. 

Por otro lado, como se aludió en este escrito, a pesar de que no existe una 
exposición clara en torno a los orígenes de estos personajes en las sociedades 
mesoamericanas, las especulaciones más cercanas que tenemos sobre la produc-
ción de hilaridad pueden encontrarse en los juegos del lenguaje. En este sentido, 
es posible asumir que, si los provocadores de risa en nuestra actualidad poseye-

24 Un problema grave es la creación de analogismos y transliteraciones que se hacen del 
idioma español al náhuatl. Otro conflicto corresponde a un desbalance entre las interpreta-
ciones y nociones que las personas dedicadas al oficio de la comedia tienen con referencia 
al humor prehispánico. 



204

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526

Mitl Maqueda Silva
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

ran una suerte de anclaje histórico, este tendría que ser rastreado a partir de las 
prácticas lúdicas ubicadas en dichos grupos, pues figuras como el gracioso, el 
peladito, el payaso o el comediante mexicano cimentarán el quehacer de su ofi-
cio y sus secuencias cómicas a partir de recursos como los insultos, las burlas y 
de juegos como el albur y el doble sentido.

Así, las explicaciones que ofrecen tanto Atezca como los distintos autores a 
los que me he referido sobre el tema de la risa, particularmente acerca de los 
personajes que cumplían o no la función de hacer reír en las sociedades “ana-
huacas”, se presentan al lector como posibles rutas de investigación, invitando 
al desarrollo de futuras elucidaciones por parte de quienes deseen explorar con 
mayor profundidad este tópico. De este modo, concluye esta breve exploración, 
cuyo propósito fue indagar en el fenómeno de una posible “risa prehispánica”. 

Finalmente, remarco que el acto de reír, a pesar de la multiplicidad de expre-
siones o de su dimensión antropológica, corresponde a una condición trascen-
dental de posibilidad (universal) que aplica para todos los seres humanos, es 
decir, de modo independiente a la forma de vida o maneras de representar el hu-
mor y la risa en circunstancias particulares, históricas, sagradas o profanas. ID

Referencias
Acuña, René. 1978. Farsas y representaciones escénicas de los mayas antiguos. 

Centro de Estudios Mayas 15. México: Universidad Nacional Autónoma de 
México.

Barrera Vásquez, A. et al. 1980. Diccionario maya Cordemex, maya-español, espa-
ñol-maya. Alfredo Barrera Vásquez, director; Juan Ramón Bastarrachea Man-
zano y William Brito Sansores, editores; Refugio Vermont Salas, David Dzul 
Góngora y Domingo Dzul Poot, colaboradores. Mérida: Ediciones Cordemex.

Bassett, Molly H. 2015. The fate of earthly things: Aztec gods and god-bodies. Aus-
tin: University of Texas Press. ProQuest Ebook Central. (Consultado, 31 de 
julio, 2025).

Bricker, Victoria R. 1973. Ritual humor in highland Chiapas. Austin, Texas: Uni-
versity of Texas Press.

Bricker, Victoria R. 1986. Humor ritual en la altiplanicie de Chiapas. México: FCE.
Brylak, Agnieszka. 2015. Truhanería y sexualidad: Techalotl entre los nahuas 

prehispánicos. Itinerarios, 21: 57-78. https://www.researchgate.net/publica-
tion/330840708_Truhaneria_y_sexualidad_Techalotl_entre_los_nahaus_pre-
hispanicos.

Carnap, Rudolf. 1993. La superación de la metafísica mediante el análisis lógico 
del lenguaje. En A. J. Ayer, El positivismo lógico. Madrid: FCE.

Caso, Alfonso. 1996. El pueblo del Sol. México: FCE.



205

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526
Mitl Maqueda Silva

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Echeverría, Jaime. 2012. Los miedos entre los antiguos nahuas. Dinámica y mo-
tor del orden social y cosmológico. Tesis de doctorado. Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Echeverría, Jaime. 2015. Los excesos del mono: salvajismo, transgresión y deshu-
manización en el pensamiento nahua del siglo XVI. Journal de la Société des 
américanistes, 101(1-2): 137-172. DOI:10.4000/jsa.14376.

Echeverría, Jaime. 2020. Dualismo cosmológico entre los nahuas de Pahuatlán, 
Puebla. La mitad inferior del cuerpo, el diablo y la sexualidad. Revista de Es-
tudios de Antropología Sexual. Primera época, 1(11): 70-94.

Escalante Gonzalbo, Pablo. 1990. Insultos y saludos de los antiguos nahuas. Fo-
lklore e historia social. Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, 
16(61): 29-46. https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.1990.61.1569.

Galicia, Javier. 2001. Tetlahualchiliztli ipan tomacehualtlahtol “el insulto en ná-
huatl”. Tesis de maestría. Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en 
Antropología Social (CIESAS), UNAM.

Heyden, Doris. 1971. A new interpretation of the smiling figures, an ancient art 
of Veracruz. An exhibit sponsored by the Ethnic Arts Council of Los Angeles 
at the Los Angeles County Museum of Natural History. Los Ángeles: The Eth-
nic Arts Council of Los Angeles. 

Inzua, Víctor. 1994. La risa en el circo. Historia del payaso mexicano. México.
Jáuregui, Jesús. 2008. ¿Quo Vadis, Mesoamérica? Antropología. Revista Interdisci-

plinaria del INAH, 82: 3-32. 
Johansson K., Patrick. 2011. Cuecuechcuicatl, “canto travieso”: un antecedente 

ritual prehispánico del albur mexicano. Literatura Mexicana, 13(2): 7-48. 
https://doi.org/10.19130/iifl.litmex.13.2.2002.420. 

Ladrón de Guevara, Sara. 2012. Sonrisas de piedra y barro. En C. Gidi y M. E. Mun-
guía (coords.), La risa: luces y sombras. Estudios disciplinarios. México: Bonilla.

Ladrón de Guevara, Sara. 2020. Sonrisas de piedra y barro. Iconografías prehispá-
nicas de la costa del Golfo de México. México: Universidad Veracruzana.

López Austin, Alfredo. 1967. Juegos rituales aztecas. México: Universidad Nacio-
nal Autónoma de México.

López Austin, Alfredo y López, Leonardo. 2001. El pasado indígena. México: FCE.
Maffie, James. 2014. Filosofía azteca: entendiendo un mundo en movimiento. Chi-

cago: Universidad de Colorado. Central de libros electrónicos de ProQuest. 
(Consultado, 26 de mayo de 2025).

Mazzetto, Elena. 2021a. Cuando la tierra ríe. Apuntes sobre el humor ritual entre 
los nahuas prehispánicos. Revista Española de Antropología Americana, (51): 
59-82.

Mazzetto, Elena. 2021b. Diversión y funciones simbólicas de los enanos y joro-
bados en la sociedad mexica. Memoria americana, 29(1): 27-53.



206

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526

Mitl Maqueda Silva
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

Medellín, Alfonso. 1971. El complejo de las caritas sonrientes. En O. Paz et al. 
Magia de la risa. México: SepSetenas.

Mikulska, Katarzyna. 2015. Tejiendo destinos: un acercamiento al sistema de co-
municación gráfica en los códices adivinatorios. Zinacantepec, Estado de Mé-
xico: El Colegio Mexiquense, A. C.; Universidad de Varsovia; Instituto de Es-
tudios Ibéricos e Iberoamericanos.

Montemayor, Carlos. 2007. Diccionario del náhuatl en el español de México. Ciu-
dad de México: Universidad Nacional Autónoma de México. 

Neurath, Johannes. 2007. Unidad y diversidad en Mesoamérica: una aproxima-
ción desde la etnografía. Revista Diario de Campo, 92: 80-88.

Olivier, Guilhem. 2004. Tezcatlipoca. Burlas y metamorfosis de un dios azteca. 
México: FCE.

Olmedo, Bertina. 2002. Los templos rojos del recinto sagrado de Tenochtitlan. Mé-
xico: Instituto Nacional de Antropología e Historia.

Paz, Octavio. 1971. Risa y penitencia. En O. Paz et al. Magia de la risa. México: 
SEP. (SepSetentas, 3).

Paz, Octavio, Medellín, Alonso y Beverido, Francisco. 1971. Magia de la risa. Mé-
xico: SEP. (SepSetentas, 3).

Planchart, Eduardo. 1997. Lo sagrado en el arte: la risa en Mesoamérica. Tesis de 
doctorado, Universidad Nacional Autónoma de México. http://132.248.9.195/
pmig2019/0256215/Index.html.

Revolledo, Julio. 2004. La fabulosa historia del circo en México. México: Escenología.
Reyes Parroquín, María. 2011. Iconografía de los tocados de las figurillas sonrien-

tes. Tesis de licenciatura. Universidad Veracruzana.
Reyes Parroquín, María. 2014. Las figurillas sonrientes: un estudio diacrónico de 

su función. Tesis de maestría. Universidad Nacional Autónoma de México. 
http://132.248.9.195/ptd2014/agosto/0717705/Index.html.

Rivera, Miguel. 2014. La risa de Ixmukané. Madrid: Miraguano.
Sahagún, Bernardino de. 2011. Historia general de las cosas de la Nueva España, 

II. Barcelona: Linkgua USA.
Sahagún, Bernardino de. 1948. Relación breve de las fiestas de los dioses. Trad. 

de Ángel María Garibay, Tlalocan, 2(4):289-320. https://doi.org/10.19130/
iifl.tlalocan.19.

Taube, Karl A. 1989. Ritual humor in classic Maya religion. En W. Hanks y D. Rice 
(eds.), Word and image in Maya culture. University of Utah Press, Salt Lake 
City, 351-382.

Terraciano, Kevin. 2014. Narrativas de Tlatelolco sobre la Conquista de México. 
Estudios de Cultura Náhuatl, 47: 211-235.

Thouvenot, Marc. 2014. Diccionario náhuatl-español: basado en los diccionarios 
de Alonso de Molina con el náhuatl normalizado y el español modernizado. 



207

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (193-207), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93526
Mitl Maqueda Silva

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Con la colaboración de Javier Manríquez; prólogo de Miguel León-Portilla. 
México: UNAM, Instituto de Investigaciones Históricas; Fideicomiso Felipe 
Teixidor y Monserrat Alfau de Teixidor.

Uriarte, María Teresa. 1986. Caritas sonrientes del centro de Veracruz. Anales del 
Instituto de Investigaciones Estéticas, 14(55): 27-30. https://doi.org/10.22201/
iie.18703062e.1986.55.1270.

Vidal Lorenzo, Cristina y Rivera Dorado, Miguel. 2017. Popol Vuh. Madrid: Difuso-
ra Larousse - Alianza Editorial. https://elibro.uam.elogim.com/es/ereader/
bidiuam/106073.

Wyllie, Cherra. 2010. The mural paintings of El Zapotal, Veracruz, Mexico. An-
cient Mesoamerica, 21(2): 209-227. http://www.jstor.org/stable/26309194.

Videos de YouTube
Echeverría, Jaime. 2024. Parodia, transgresión y sexualidad. El caso del mono y la 

ardilla entre los nahuas prehispánicos. Comecso. Transmitido en vivo el 6 de 
noviembre de 2024, video de YouTube, 2:33:36, Ciclo de conferencias del 
Grupo de Trabajo El humor, la risa y las jerarquías. 13a sesión.

Houston, Stephen. 2024. La risa del pasado: el humor en la época clásica maya. 
Museo Popol Vuh. Transmitido en vivo el 30 de mayo de 2024, video de You-
Tube, 1:20:51, https://www.youtube.com/watch?v=JbmZkc4bfjc. 


