
37

D O S I E R

Recibido: 15 de enero, 2025.	 Aceptado: 4 de julio, 2025.
* Universidad Nacional Autónoma de México. Centro de Investigaciones Interdisciplinarias 
en Ciencias y Humanidades, estancia posdoctoral. 
◊ Dedico este artículo a mi querida madre, Florencia Romero Sánchez, fallecida el 6 de di-
ciembre de 2023. Asimismo, a Palestina, la cual fallece por la indiferencia que nos invade. A 
la población de México que padece violencia en muchas de sus dimensiones. 
El presente artículo forma parte de las actividades de investigación de una estancia posdoc-
toral que se realiza en el Centro de investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y Huma-
nidades (CEIICH) de la UNAM, cuyo nombre es: La contribución del Caribe a la alegría del 
mundo: el mambo en México.
Correo electrónico: azrahero@yahoo.com.mx 

Hernández Romero, Ramiro. «La práctica musical afrocubana de resistencia y su contención ideológico-práctica antropo-
lógica.» inter disciplina vol. 14, n° 38 (enero–abril 2026): 37-62. 

doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero*
La práctica musical afrocubana de resistencia y su 
contención ideológico-práctica antropológica◊

Afro-Cuban resistance musical practice and its 
ideological containment-anthropological practice
Abstract | This research note refers to the sociocultural and political behavior surrounding 

the development of Afro-Antillean rhythms and their contribution to the joy of the world. 

It emphasizes power, hegemony, resistance and subordination, which reveal musical atti-

tudes and discourses, hidden and open, accepted and detested. In essence, they represent 

power relations. Afro-Cuban musicians, in their attempt to construct a vision of the world, 

were closely linked to the resistance to the power and hegemony of the dominant groups. 

However, a part of them was integrated into the cultural and political order of the élites. 

In other words, resistance and integration constitute a unity in Afro-Cuban musical life. 

This work focuses on the first half of the 20th century, a period in which the aforemen-

tioned rhythms emerged and became popular, and in which a variant of Cuban music is 

addressed, what the performers called mambo. It covers a geographic space of analysis 

between Cuba, Mexico and the United States.

Keywords | Afro-Antillean rhythms | mambo | Cuba | Mexico | United States | Arsenio Rodrí-

guez | Pérez Prado.

Resumen | Este artículo refiere a la conducta sociocultural y política en torno al desarrollo 

de los ritmos afroantillanos y su contribución a la alegría del mundo. Hace énfasis en el 

poder, la hegemonía, la resistencia y la subordinación, los cuales revelan actitudes y dis-

cursos musicales, ocultos y abiertos, aceptados y detestados. En el fondo, representan 

relaciones de poder. Los músicos afrocubanos, en su intento por construir una visión del 



38

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

mundo, se vinculaban íntimamente con la resistencia al poder y la hegemonía de los gru-

pos dominantes. No obstante, una parte se integró al orden cultural y político de las élites. 

Es decir, resistencia e integración constituyen una unidad en la vida musical afrocubana. 

Este trabajo se centra en la primera mitad del siglo XX, periodo durante el cual surgieron 

y se popularizaron los citados ritmos, y en donde se aborda una variante de la música cu-

bana: el mambo, así llamada por los intérpretes. Comprende un espacio geográfico de aná-

lisis entre Cuba, México y Estados Unidos.

Palabras clave | ritmos afroantillanos | mambo | Cuba | México | Estados Unidos | Arsenio 

Rodríguez | Pérez Prado.

Introducción
La experiencia sociocultural y política de la población africana durante el ré-
gimen de esclavitud moderna trajo consigo nuevas éticas musicales, las cuales 
se extendieron a lo largo del territorio de las colonias de Occidente. Lo que en un 
primer momento fueron los ritmos traídos de África, ejecutados en algunos ca-
sos con su cuerpo y en otros con el tambor, se transformaron en las nuevas tie-
rras y en contacto con los esclavistas europeos. Los afrocubanos intentaron 
construir una visión del mundo vinculada con la resistencia y la insubordinación 
a la hegemonía de los grupos de poder dominantes.

Al arribar el siglo XX, los descendientes de esclavos continuaron careciendo 
de derechos políticos y sociales a pesar de que en su pasado inmediato insistie-
ron en obtenerlos. No obstante, su resistencia e insubordinación permitieron 
conservar prácticas musicales, las cuales transgredieron de manera abierta u 
oculta la realidad social y cultural de su tiempo. Esta realidad, ahora se manifes-
taba dentro de un nuevo sistema de esclavitud, como producto de las transfor-
maciones en las relaciones económico-políticas e ideológico-culturales, materia-
lizadas en la industria político-mediática, la cual se convirtió en una nueva forma 
de sujeción. Dicha industria, antes de instituirse como una forma de relación 
económica y política, realizó una campaña permanente a favor de los intereses 
de sus propietarios, fortaleciendo su ideología y su concepción del mundo. De-
sarrolló una relación de mercado y un sistema de consumo, mayormente exacer-
bado, el cual integró a distintas clases sociales, entre ellas algunos afrocubanos.

Este articulo inicia en Cuba, donde se produjeron dichos ritmos. Su prolife-
ración y desarrollo se extiende, sin embargo, al resto del Caribe, e incluye a Mé-
xico y Estados Unidos. Se busca responder a la interrogante: ¿cuáles fueron las 
relaciones de fuerza que permitieron el desarrollo y transformación de los rit-
mos afroantillanos, convirtiéndose en un producto creíble y consumido por las 
clases sociales latinoamericanas y caribeñas? Abordaremos en un primer mo-
mento la proliferación y desarrollo de la industria político-mediática cubano-



39

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernández Romero

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

estadounidense, en la cual laboraron los músicos afrocubanos y donde ejecuta-
ban sus ritmos, convirtiéndose en un campo de batalla, y teniendo a la música 
como mecanismo de resistencia a las condiciones de explotación, exclusión y 
racismo. Ahí se transformó la música cubana, dando lugar a derivaciones de la 
misma como el danzón, el son y el mambo, cuyos ritmos generaron no solo ale-
gría a sus creadores, sino también a sus públicos. Luego analizaremos una de las 
expresiones de la música cubana: el mambo, proliferando, por un lado, con dicha 
industria, y, por otro, por los contactos con los músicos estadounidenses. Final-
mente, abordaremos a Dámaso Pérez Prado, quien representa la integración y la 
realización de la pequeña burguesía cubano-mexicana.

Nuestro trabajo se apoya en la categoría analítica: alegría, cuya partida solo se 
conoce a través del trabajo Salsa, sabor y control. Sociología de la música tropical, 
de Ángel G. Quintero Rivera. En donde aborda los conceptos de tristeza y alegría, 
haciendo énfasis en el segundo y centrándose en una perspectiva cultural (2011, 
14). En cambio, para nosotros, tiene una connotación política, social y musical. Las 
dos partes (tristeza/alegría) son elementos inseparables y relacionados entre sí; se 
entienden como una estrategia sociopolítica cuya relación es inseparable, es decir, 
tristeza y alegría forman parte de una unidad, cuyo mecanismo refiere a la resisten-
cia, herramienta de lucha y de combate contra la sujeción. Tal planteamiento, nos 
permite comprender su comportamiento social y político, el cual consistía, por un 
lado, en enfrentar alguna inconformidad que, en el corto o mediano plazo, se con-
vertía en un medio para resistir y generar nuevas estrategias de lucha llevando a 
modificar o a incidir en las relaciones sociales dominantes,1 y, por el otro, en un 
proceso integrador y conciliador con las relaciones sociales en contradicción.

La industria político-mediática cubano-estadounidense
Los ritmos afroantillanos no se entienden sin la proliferación de la industria 
político-mediática,2 la cual proliferó en Cuba en la segunda mitad del siglo XIX. 
La industria del teatro, por citar un caso, se convirtió en un entretenimiento 

1 Tristeza y alegría, conforman dos elementos de la experiencia de los cautivos durante la 
esclavitud y después de su abolición. Son parte de un mismo proceso, aquí lo trataré de 
manera dialéctica. Me inscribo a la propuesta de Göran Therborn, quien afirma que la ideo-
logía del poder debe verse de forma dialéctica (2014, 14). No obstante, como veremos, en 
ciertos momentos, la tristeza no está ligada a la alegría, sino que aparece separada de 
aquella y no tiene la fuerza para relacionarse. Este fenómeno se distingue cuando el cautivo 
se decide por el suicidio como una manera de escapar de sus condiciones sociales.
2 Por industria político-mediática entendemos un instrumento del poder capitalista intervi-
niendo activamente no solo en lo económico —aspecto en el cual se expresa y visibiliza 
continuamente al constituirse en una auténtica industria en constante expansión y transfor-
mación con la finalidad de obtener ganancias—, sino sobre todo en lo político-ideológico, 



40

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

dominante. Antes de constituirse como una relación económica y política, se 
constituyó como una concepción ideológica fortaleciendo el dominio de sus 
propietarios, quienes anteriormente habían sido esclavistas (Majfud 2021). 
Transformaron la estructura y superestructura del orden social, eliminando 
solo opresiones superficiales, pues la libertad de los antiguos cautivos seguía 
pendiente. Proliferó una nueva relación de mercado y un sistema de consumo, 
mayormente exacerbado, el cual integró distintas clases sociales, entre las cua-
les se encontraban los afrocubanos. Es decir, se transformaron las relaciones 
sociales y económicas, estableciendo una industria generadora de dependencia 
y cosificación, y en la cual un número de músicos trabajó con un sueldo ínfimo 
para ganarse la vida y bajo un control ideológico (racismo). 

En dicho espacio, la alegría musical de los afrocubanos enfrentaba la tristeza 
(racismo). Con sus ritmos aportaron no solo alegría para sí mismos, sino también 
a una parte de sus consumidores, entre quienes experimentaban grandes contra-
dicciones: pobreza, exclusión y explotación. Fue también un lugar de reivindica-
ción y creación musical, participando directa o indirectamente, quizá sin saberlo, 
en el proceso de acumulación de capital; durante dicho proceso, las contradiccio-
nes fueron una constante entre los grupos en pugna: los intérpretes afrocubanos 
y los esclavistas cubanos y estadounidenses (ahora reciclados y convertidos en 
propietarios de la industria político-mediática).

A principios del siglo XX, surgieron nuevas industrias que ampliaron el camino 
de los afrocubanos; se fundó un número importante de hoteles de lujo, construidos 
por empresarios estadounidenses, quienes poco antes se habían asentado en la isla. 
Entre los beneficios económicos, se incluyen también los ideológicos, elaborados o 
relaborados a través de la realidad, al establecerse nuevas ideas, valores y un siste-
ma de consumo. Entre los hoteles, cuyos consumidores eran la burguesía cubana y 
estadounidense, se encontraban el Plaza y el Sevilla Biltmore, en donde un grupo de 
músicos afrocubanos ejecutaba numerosos danzones, sones y jazz (Acosta 2001). 
Tocaban también en cabarets, salones de baile y suntuosos clubs, como el Jockey 
Club y el Gran Casino Nacional. La prostitución se convirtió allí en un jugoso nego-
cio, cuyas redes comerciales conectaban con ciudades de Estados Unidos, Europa, 
América Latina y el Caribe. Por citar un caso, La Habana (Cuba) se vinculaba con Ti-
juana y Ciudad Juárez (México), en la trata de blancas y prostitución, entre otros 
negocios. La llegada a la isla de empresas grabadoras estadounidenses como la RCA 
Víctor, permitió no solo la grabación, difusión, comercialización y desarrollo de un 
público consumidor, sino la proliferación de un grupo de músicos afrocubanos. 

pues con ello elabora y reconstruye una sociedad, al establecer sus ideas, sus valores, su 
concepción del mundo y su cultura, tendiendo siempre a difundirlos mediante la publicidad 
u otro medio y mostrándose en un presente eterno.



41

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernández Romero

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

En Estados Unidos, una parte de esta industria entró en auge a inicios del si-
glo XX, pero con la Ley Seca promulgada en 1919, y derivada de la decimoctava 
enmienda de la Constitución de 1917, frenó su estabilidad prohibiendo el consu-
mo, venta, importación y fabricación de bebidas alcohólicas. Gozó de respaldo 
en todo el territorio, provocando su traslado a Cuba a principios de 1920, junto 
con las organizaciones “criminales” dedicadas a la producción, importación y 
distribución de bebidas alcohólicas. Dicha industria, también se trasladó a Méxi-
co, particularmente a la ciudad de Tijuana, en donde se fundaron salones de jue-
go, prostíbulos, cantinas, bares y cafés. No es casual que arribaran allí orquestas 
afrocubanas de danzón y jazz-band, como la Cuba Jazz Band dirigida por José 
Novo “El Negro Batista” (Pareyón 2006).

La Ley Seca fracasó al ser anulada en 1933, pero durante esos años las ma-
fias y los empresarios estadounidenses viajaron entre La Habana y Tijuana en 
donde hicieron jugosos negocios con los cabarets y los prostíbulos. En el caso 
de Tijuana, también eran dueños de restaurantes y casinos, comercios muy lu-
crativos y beneficiosos para el capital (Arrizón 2018). En Cuba no era muy dis-
tinto, pues dicha industria creció junto con la prostitución y la trata de perso-
nas. En estos lugares, los trabajadores y los músicos afrocubanos convivían 
entre sí, y no solo eran comunes en Cuba y México, sino en Nueva Orleans y Nue-
va York. Los músicos solían desplazarse largas distancias, regularmente entre La 
Habana, Tijuana, Ciudad Juárez, Nueva Orleans, Chicago y Nueva York (Hernán-
dez 2023). 

En medio de la industria político-mediática que ascendía paulatinamente, los 
afrocubanos y la alegría de sus ritmos enfrentaban el desprecio de las élites cu-
banas quienes aspiraban a ponerse al corriente con las expresiones culturales 
occidentales del momento. La cultura afrocubana no coincidía con los sentimien-
tos nacionalistas de la naciente república. Para ellos resultaba oscuridad y triste-
za. En esos años se restructuró política e ideológicamente la constitución del 
nacionalismo legitimando su poder, y en el cual no se contemplaba a los afrocu-
banos. Pasaron varios decenios desde el fin de la esclavitud en un país aparente-
mente nuevo pero buscando parecerse a los europeos, y renegando de toda ex-
presión afrocubana, lo cual chocaba con sus planes. Toda expresión afro se negó, 
renegó y se miraba con desprecio, convirtiéndose en la tristeza que los afrocu-
banos enfrentaron con alegría musical, pues sus ritmos se convirtieron en fuen-
te de poder transgresora del orden social. La clase dominante los consideraba un 
lastre de la barbarie (Carpentier 2004), constituyendo con el apoyo de antropó-
logos una ideología (racismo) cuyo fin consistía en justificar su poder y su supe-
rioridad. El racismo, en su versión académica, se convirtió en una práctica y en 
una ideología expresada de manera abierta y decidida para impedir toda presen-
cia de las cadenas que sostuvieron a los afrocubanos y sus ritmos.



42

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

Con el racismo antropológico se aplicó un mecanismo ideológico o antropo-
logía aplicada, reforzando el control social y cultural. Combatió toda expresión 
colectiva sociomusical afrocubana, así como profundizó la división entre los 
músicos, propia del individualismo. Lo cual no solo sostenía una parte del pen-
samiento moderno-occidental, sino a los estudios antropológicos. La división no 
solo se aplicaba sobre los descendientes de europeos para separarlos de los afro-
cubanos, sino también entre estos. A principios del siglo XX, los estudios antro-
pológicos se concentraban sobre la base de las razas. Dominaba todavía la antro-
pología evolucionista cuyo fundamento se basa en que todos los pueblos pasan 
por los mismos estadios de desarrollo, yendo del salvajismo a la barbarie y luego 
a la civilización. Desde esta propuesta ideológica, se aplicó la aculturación de las 
poblaciones de cautivos africanos, es decir, la antropología aplicada. Se les man-
tuvo en el último estadio con el fin de desaparecerlos y negar todo vestigio. Una 
vez concretado, permitiría el “progreso”. De hecho, el objetivo de los grupos de 
poder instalados en el gobierno cubano consistía en “blanquear” a la población 
para evitar su degeneración. En esos años, sin embargo, se desarrolló una postu-
ra en la cual los antropólogos dieron énfasis a la cuestión nacional y la ciudada-
nía concibiéndola más allá de la raza (Argyriadis y Laêtheir 2020). La realidad es 
que el afrocubano continuaba negándose.

Su aplicación se extendió a lo largo de la isla como política de Estado, reper-
cutiendo en la vida cotidiana de los afrocubanos, cuya resistencia siguió en los 
tres decenios siguientes. No obstante, el progreso de la humanidad estaba preci-
samente en la emancipación de estos oprimidos, quienes utilizaban un discurso 
abierto al ejecutar sus ritmos en espacios públicos, propios de la industria polí-
tico-mediática. Resultaba un método sutil, pues los grupos de poder no conce-
bían que con ello incidían en la sociedad cubana. Esta actitud no solo se convir-
tió en una forma de resistencia, sino también, al mismo tiempo, en una 
conquista, pues sus ritmos consiguieron ubicarse a la altura de los de la clase 
dominante.

En 1913, el gobierno nacional y las élites prohibieron las comparsas tradicio-
nales afrocubanas. Sus fiestas fueron objeto de suspensiones y sanciones (Car-
pentier 2004). Pero también tacharon a la mayoría de la población afrocubana de 
“delincuente” y la relacionaban con el “hampa”. Se trataba de la materialización 
de la ideología racista y de la antropología aplicada. No era casual también que 
este fenómeno haya crecido de manera espectacular en la isla en esos años, de-
bido a la llegada de traficantes de drogas y tratantes de blancas, muchos prove-
nientes principalmente de Estados Unidos. Sin embargo, y por contradictorio 
que fuera, la mayoría eran blancos, vinculados con las estructuras de poder cu-
banas y estadounidenses. A los afrocubanos se les clasificaba de “delincuentes” 
porque no se integraban fácilmente al orden social establecido. 



43

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernández Romero

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

La ejecución de los ritmos realizados de manera tan creativa sirvió para 
transgredir el orden social. La tristeza del afrocubano, motivada por la condición 
de inferioridad, lo obligaba a crear un mecanismo de contención percibido en 
sus ritmos como alegría y manifestándose abiertamente en los hoteles, así como 
en sus fiestas tradicionales, y convirtiéndose en una crítica al poder. 

Los afrocubanos bajo una condición subalterna solo obtenían trabajos ínfi-
mos y salarios míseros. El oficio de músico les ofreció un medio para resistir, 
cuya finalidad, entre otras, consistió en recuperar su dignidad e incidir en su en-
torno. Pero a las clases dominantes les generaban repugnancia y desconfianza, 
no solo por su comportamiento, sino especialmente porque la ejecución de los 
ritmos anunciaba subversión. Los ritmos, como atributo de poder, anunciaban 
cambios en el orden social (Attali 2011). Debido a su arrogancia, y al cegarse con 
las prohibiciones y el desprecio, les impidió darse cuenta de que los afrocubanos 
intentaban incidir en la sociedad que los negaba. En los distintos escenarios mu-
sicales en los cuales podían mostrar su crítica al poder, enfrentaban al racismo 
antropológico cientificista.

Los afrocubanos instituyeron gran parte de la música cubana por lo menos 
desde el siglo XIX. Sus antecedentes, sin embargo, provienen desde el régimen 
de esclavitud, entre los siglos XVI y XIX. Durante ese periodo, las distintas expre-
siones, que no dejan de ser más ideológicas que reales, suelen denominarse bu-
fos, contradanza y danzón. Y a mediados del siglo XX, el mambo. Se trata de va-
riantes de la música cubana, a las cuales hoy, en su conjunto, se les llama 
“géneros”.3 En nuestro caso no nos inscribimos en esta concepción porque limita 
la compresión del quehacer de los músicos afrocubanos, quienes no ejecutaban 
sus ritmos pensando en “géneros”, por lo menos la mayoría no se dejaba llevar 
por una percepción subjetiva. Esta concepción imperante en Occidente, intenta-
ba e intenta controlar ideológicamente el quehacer de la mayoría de los músicos. 
Un asunto, el cual los afrocubanos se resistían a admitir.4 

El hecho de manifestarse de manera colectiva muestra también otro frente 
desafiante de la música individualista y convencional de Occidente. El conjunto 

3 Julián Ruesga Bono menciona los géneros musicales como una forma de clasificar y nom-
brar las diferentes músicas. Una forma de aludir, señalar o designar una sonoridad y una 
forma de hacer o usar la música (2022, 7). Sin embargo, la música afrocubana, como mu-
chas otras, no entra en esta ideología que la simplifica. No se puede obligar a verla desde 
esta clasificación porque falsean la realidad. En otras palabras, no se puede nombrar algo 
que es mucho más, porque el intérprete piensa más en ejecutar sus ritmos, que en cómo se 
quisieran nombrar los mismos. La realidad musical afrocubana rebasa todo intento de de-
finirla. Incluso los músicos, ejecutándola, tampoco responden a esa simplificación. 
4 En Estados Unidos los afroamericanos también se negaron a que sus ritmos tuvieran un 
nombre sin tener relación con su realidad. Miles Davis, por citar un caso, rechazaba que a 
su música le llamaran jazz. Él simplemente decía que lo que hacía era música social. 



44

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

de músicos y sus ritmos, cada uno creando su estilo, les llamó a sus composicio-
nes: mambo (Grijalba 2018, 323). Lo cual no quiere decir el aceptar la ideología 
de los “géneros”, sino que, para las variantes de la música cubana, utilizaron ese 
término y así distinguir lo hecho por un músico con respecto a otro. Lo cual nos 
permite comprender la variante presentada en México por Dámaso Pérez Prado, 
con respecto al mambo. En el fondo se trataba de una expresión colectiva en re-
sistencia, ganando terreno frente al individualismo imperante en la sociedad cu-
bana y caribeña. Se convirtió en un mecanismo de poder. Carlos Marx decía en 
alguna ocasión: “el poder no se cede, se arrebata por quienes entienden la verda-
dera naturaleza de la opresión”. Es decir, frente a ese poder, la colectividad afro-
cubana tuvo una acción política o arma de lucha frente al individualismo reinan-
te. De este modo, carece de sentido que a Pérez Prado se le llame el “rey del 
mambo”. Esta concepción no es más que una reacción de las élites dominantes 
para combatir la colectividad afrocubana. 

En el momento en el cual los afrocubanos transformaban sus ritmos, se re-
crudecieron las políticas públicas del gobierno federal y la propaganda mediáti-
ca justificando su inferioridad. Su instinto rítmico fue un mecanismo de resisten-
cia y generador de alegría hacia sí mismos y hacia el público escuchándolo desde 
los distintos escenarios. Lo anterior no requería excluirse de toda relación cultu-
ral de los grupos de poder, sino que, inspirados precisamente por el sentimiento 
de sobrevivencia y motivados por la alegría, se apropiaron de algunos ritmos de 
las élites, como los del teatro español, por ejemplo. Es decir, la cultura nacional 
cubana, dentro de la manifestación musical, tuvo un componente y efecto psico-
social. El componente afrocubano, como condición cultural, también tuvo un pa-
pel importante aunque en distintos planos y dependiendo de las relaciones de 
fuerza. La apropiación, proliferación, consolidación y transformación correspon-
den, por citar un ejemplo, a los teatros bufos, los cuales desempeñaron un papel 
no solo en la evolución de la música popular cubana: el danzón, sino de resisten-
cia ante la “criminalización” impulsada por los grupos de poder. Durante este 
proceso, vivían en cautiverio, y aunque luego se abolió la esclavitud, no se gene-
ró mayor libertad. En ese contexto produjeron los bufos, los cuales, después, 
fueron transformados en nuevos ritmos con el abandono de las seguidillas y los 
villancicos, dando lugar a la guajira, la guaracha y la canción, formando en su 
conjunto una parte de la música cubana.

Desde 1850, los afrocubanos cobraron mayor conciencia. Lo negro se mani-
festaba cada vez más en sus sonidos y en sus bailes; continuando con la contra-
danza, cuyos elementos contestatarios estaban implícitos en sus ritmos, al apli-
car la base rítmica africana fundamentada, en parte, en la clave y en la síncopa. 
En Inglaterra, esta danza y los ritmos eran un pasatiempo de los trabajadores 
plebeyos luego de pasar largas jornadas laborando en el campo y en las ciuda-



45

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernández Romero

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

des. No es casual haber simpatizado esta música entre los afrocubanos. Lo popu-
lar y contestatario tenían una relación entre los dos pueblos.

A la contradanza afrocubana simplemente se le llamó danza cubana. En los 
años 60 del siglo XIX, en la ciudad de Matanzas, se le dominó baile dancístico de 
figuras, desembocando poco después en el llamado danzón. Es decir, los músi-
cos cubanos transformaron el seguimiento de la música. Se mantenían no solo 
las tradiciones rítmicas africanas, sino también se vinculaban íntimamente con 
el trabajo. Estos ritmos se producían en la ciudad y en el puerto5 donde, desde 
el periodo colonial, se cultivaba azúcar, y en el cual numerosos cautivos trabaja-
ban a marchas forzadas, tales ritmos, entonces, les servían para resistir las lar-
gas jornadas laborales.

A inicios de la segunda mitad del siglo XIX, los afrocubanos dieron un nuevo 
giro a la música cubana con la creación de un grupo de danzones apenas diferen-
ciados de las contradanzas. La propaganda de la época exaltaba a Miguel Faílde 
señalado como el “primero” en crear un nuevo estilo de danzón cuyos compo-
nentes constaban de tres partes y se bailaba regularmente en parejas agarradas, 
con un ritmo mucho más lento (Roy 2003, 91). Esta apreciación constituía una 
parte de la ideología dominante instaurada en el pensamiento de la mayoría de 
los investigadores y periodistas de la época y la cual se mantiene hasta nuestros 
días. Se continuó exaltando a una sola persona el desarrollo de estos ritmos. La 
colectividad es propia de los intérpretes de la música cubana, y no es casual que 
tiempo después, cuando las orquestas típicas y las charangas dominaban la es-
cena musical, revolucionaran en conjunto los ritmos afroantillanos. Raimundo y 
luego su hermano el cornetista Pablo Valenzuela, quienes dirigieron su orquesta 
hasta 1923, por citar dos casos, son parte de esta actitud colectiva.

En los años 30, los danzones ya no respondían a las exigencias de los pro-
pios músicos. El desarrollo y apogeo del son y la restructuración de la instru-
mentación de las orquestas afrocubanas, los puso a prueba. Estos ritmos tampo-
co les interesaban a los propietarios de la industria político-mediática, quienes 
consideraban que habían dejado de ser una mercancía creíble. Los músicos se 
preocuparon por quedarse sin trabajo, por lo cual buscaron renovarse. Sin esta, 
ya no contarían con los espacios de la industria político-mediática, y no podían 
cuestionar la condición en la que se encontraban. Sus ritmos, habiéndose con-
vertido en un mecanismo de resistencia y alegría, siguieron siendo fundamenta-
les para su sobrevivencia. Aunque otro aspecto de esos cambios se debió al im-
pacto de la música afroamericana en la isla, la cual se materializó no solo con la 

5 Conectaba con las metrópolis más importantes de la época. Fue un espacio de poder 
económico mundial, y de múltiples contradicciones manifestándose en fuertes resistencias 
de numerosos esclavos que desembarcaban regularmente en el puerto. 



46

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

llegada de numerosas orquestas estadounidenses, sino con la conformación de 
múltiples orquestas de jazz cubanas. 

Los antiguos esclavistas, propietarios ahora de la industria político-mediáti-
ca, veían con preocupación los límites del mercado de la música. Empujaron a 
los músicos afrocubanos a la creación de nuevos ritmos, los cuales no solo res-
pondían a la explotación, discriminación y racismo, sino también al proceso de 
acumulación del capital. Al mismo tiempo, los propietarios, haciendo uso de la 
propaganda publicitaria, estimularon los nuevos “gustos”, los cuales carecían de 
sustento, con el fin de mantener la permanencia de la ganancia y la estabilidad 
ideológica dominante. La mayoría estaba conformada por empresarios estadou-
nidenses, la oligarquía, la burguesía, los terratenientes e incluso la Iglesia cató-
lica cubana. Controlaban de cierta manera los “gustos” y la producción de las 
nuevas interpretaciones musicales, y se contraponían de las propuestas de los 
afrocubanos en resistencia. Aunque si era el caso, las toleraban si había benefi-
cios económicos e ideológicos. Los afrocubanos aprovecharon este contexto 
para ejecutar su alegría musical, contraponiéndose con la tristeza proveniente 
de las clases dominantes. 

La transformación de la música cubana era producto precisamente de lo que 
venía aconteciendo. En la segunda mitad de los años 30, los afrocubanos crearon 
innovaciones rítmicas e instrumentales, abriendo el camino a un nuevo estilo. Se 
dejó de hacer lo denominado danzón, y se dio paso a una nueva modalidad rít-
mica e instrumental, a la cual un grupo de afrocubanos denominó mambo. En 
este contexto, una parte de los ritmos entraron en crisis, aquellos a los cuales la 
industria político-mediática, como la radio y las grabadoras, habían ideado y 
controlado. Entre las nuevas variantes, y de las más difundidas, comercializadas 
y mediatizadas, se encuentra la de Dámaso Pérez Prado.6 

Los ritmos afrocubanos 
Numerosos investigadores analizan la variante de la música afrocubana llamada 
mambo de manera lineal y progresiva como si se tratara de un fenómeno suce-
sivo que pasaba de un músico a otro. Yolanda Moreno Rivas, por citar un caso, 
menciona que antes de crear Pérez Prado la versión supuestamente más acaba-
da, ya se conocía en Cuba en los años 30 a través del pianista, contrabajista y 
compositor Orestes López, quien creó un danzón a cuyo final le llamó mambo 
(1979, 241).7 Luego, según esta idea, vinieron otros, quienes dieron su aporte 

6 Otras fueron la del flautista Antonio Arcaño Betancourt y la del clarinetista José Urfé.
7 La investigadora francesa Isabelle Leymarie sigue la misma línea. Menciona que Dámaso 
Pérez Prado le dio la forma definitiva al mambo. Adopta la idea de haber creado la “mejor” 



47

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernández Romero

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

hasta llegar a dicha variante. Sin embargo, como se ha comentado, la música cu-
bana fue desarrollada por un grupo de músicos afrocubanos quienes crearon 
distintas variantes, las cuales se distinguen desde el periodo colonial, sin dejar 
de ser parte de un conjunto. De lo acontecido en la segunda mitad del siglo XIX, 
desembocó al nuevo siglo con variantes rítmicas modernas, a las cuales llama-
ron mambo. Participaron, entre otros, Orestes López, Arsenio Rodríguez, Israel 
López Cachao y Pérez Prado. Algunos provenían directamente de familias de es-
clavos. Otros, en cambio, de la pequeña burguesía cubana, como el caso de Pérez 
Prado, quien no dejó de experimentar racismo, obligándolo, en parte, a trasla-
darse a México. 

Otro aspecto se relaciona con la propaganda de la época, cuyos diarios di-
fundieron la idea de que el mambo se trataba de un “género” musical.8 Lo cual se 
mantuvo tiempo después, observándose en algunos investigadores como Rober-
to López Moreno.9 Es decir, desde entonces se normalizó la concepción de los 
“géneros” musicales, pero en realidad dejaba de vincularse con la realidad social. 
El pensamiento dominante se materializaba a través de esta acción que, por cier-
to, pocas veces se discutía.10 Lo cual impidió observarlo como un movimiento 
colectivo musical de grandes alcances sociales e históricos. Se convertía así en 
una concepción forzada que en nada se vinculaba con la materialización de las 
relaciones sociales. Se sumó también la exaltación mediática dando énfasis abso-
luto al individuo, convirtiéndose en un recurso recurrente y situando a un solo 
musico como creador de un “género” musical. Se trataba de un servilismo, obe-
diencia y respeto irracional a una autoridad. Es decir, desde una perspectiva so-
brecargada de individualidad. De allí nace la llamada popularidad, pero también 
la fama, siendo ambas materializaciones de esta ideología. En México, se refería 
a Dámaso Pérez Prado como el único creador del mambo. Detrás de esta concep-
ción se encontraban también algunos grupos de poder empresariales, entre los 

versión. Además, según sus palabras, fue quien empleó por primera vez la palabra “mam-
bo” para describir su música (2005, 160).  
8 La mayoría de los articulistas de los diarios en México entendían y describían el mambo 
como un “generó”. Aunque en ocasiones no lo hacían explícito, en sus comentarios daban a 
entenderlo implícitamente. Esta idea se mantiene hasta el día de hoy. Véase, por ejemplo, 
el artículo de Angélica Moreno Covarrubias publicado en El Universal del 28 de julio de 
1995 con el título “El inventor del mambo”, en el cual da por hecho tratarse de un género 
musical. Lo interesante de su argumento es que pone en duda que Dámaso Pérez Prado 
haya sido el creador del mambo, al quitarle credibilidad al hecho de que una persona en 
particular fuera creadora de los citados ritmos.    
9 En su libro Crónica de la música en México defiende a Dámaso Pérez Prado como el crea-
dor del mambo, y da por hecho el tratarse de un género musical (López Moreno 2001, 78-
81). 
10 López Moreno, por citar un caso entre muchos, no lo puso a discusión.



48

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

cuales se hallaban los propietarios de la prensa.11 En realidad, Pérez Prado creó 
una forma de hacer música cubana retomando algunos aspectos de los ritmos 
afroamericanos. En dicha música, se encuentra una cantidad de experiencias co-
lectivas afrocubanas entrelazándose, contradiciéndose e, incluso, conflictuándo-
se. Las cuales no solo se mantenían en resistencia al control ejercido por los gru-
pos de poder, sino también a las luchas internas, a las confrontaciones por querer 
destacar unos sobre otros, porque también fue un elemento que se involucró. Es 
decir, permeaban relaciones basadas en el individualismo.

Se relacionaba también en la manera en la cual cada uno interpretó el con-
cepto del mambo. Ed Morales asegura que algunos músicos consideraban su ori-
gen congoleño, traduciéndose como “conversación” o simplemente “hablar con 
los dioses” (2003, 50). Joseíto González, por su parte, menciona que el mambo 
siempre ha existido, solo que ha cambiado de nombre (Grijalba 2018, 318). Al 
definir la citada música, sale a relucir también el conflicto entre los músicos, 
quienes intentaban apropiarse no solo de la autoría del nombre, sino también de 
los ritmos. Cada uno intentaba legitimarse al hacerse pasar como único creador. 
La ideología de los “géneros” musicales se había convertido en parte del pensa-
miento de los afrocubanos, la cual, además, tenía poco que ver con su práctica 
histórica musical. Lo anteriormente combatido, ahora se defendía. Es decir, des-
de entonces reproducían las relaciones sociales dominantes basadas en el indi-
vidualismo imperante, la división interna y el confrontamiento constante. Lo 
cual demuestra que entraron en un proceso de integración, cuya resistencia se 
fue abandonando paulatinamente. De hecho, la mayoría de los músicos que crea-
ron y ejecutaron una variante de la música cubana, el mambo, se encontraban a 
un paso más en la integración que en la resistencia.

El término surgió precisamente en el contexto en el cual proliferó un nuevo 
auge de la música de baile desarrollado por la industria política-mediática en la 
isla. Permitiéndonos regresar la mirada a esta industria, porque dicho terminó 
formó parte del lenguaje que justificó las relaciones sociales basadas en el con-
sumo de esta, y en el poder de sus propietarios. Una parte del danzón y el son 
cubanos, así como el foxtrot y el jazz estadounidenses, se habían convertido en 
mercancías prefabricadas y en prácticas ideológicas materializadas que normali-
zaron el orden social dominante dentro y fuera de la citada industria. Este nuevo 
consumo entró en apogeo entre los años 20 y 30.12 El cual no se entiende sin los 

11 Los articulistas del diario El Nacional solían exaltar también a Pérez Prado como el crea-
dor del “género”. Además, se tendía a la adoración al considerarlo “rey del mambo”. Véase, 
por ejemplo, la nota publicada el 14 de septiembre de 1995, con el título: “Y en el principio 
fue… ¡el mambo!”.
12 No obstante, el baile en Cuba ha sido habitual por lo menos desde 1790 como nos re-
cuerda Miriam Escudero (2017, 2). Pero en este periodo surge una nueva forma de interpre-



49

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernández Romero

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

elementos ideológico-culturales estadounidenses, paulatinamente instalándose 
en Cuba. El mercado musical bailable conectó a músicos de este país, México y 
Estados Unidos. No obstante, se extendió también al resto de América Latina y 
Europa. 

En 1893, se funda la Casa de Fonogramas Edson, con la cual inicia sus activi-
dades la industria de la grabación estadounidense. Esta y otras compañías se es-
tablecieron en la isla grabando a numerosas orquestas (García 2002). A través de 
la publicidad de esta empresa, con el apoyo de la prensa, se difundió la música 
por distintas partes del territorio nacional e internacional, permitiendo que los 
músicos viajaran a lo largo del Caribe para presentarse en escenarios musicales 
dominantes. Estas producciones se convirtieron no solo en medios de difusión 
de los ritmos de moda, sino en un mecanismo legitimador de un mercado musi-
cal. La resistencia afrocubana al orden establecido perdía sentido, aunque no del 
todo, pues al convivir en un ambiente en el cual imperaba el racismo, provenien-
te de una parte del público y de los propietarios de la industria mediática domi-
nantes, se reorganizaron para conformar una resistencia. A partir de 1922, pro-
liferó la industria de la radio, convirtiéndose poco después en nuevos espacios 
para las orquestas afrocubanas. 

Los propietarios estadounidenses de salones y cabarets, antiguos esclavistas 
del sur estadounidense, emplearon a trabajadores afrocubanos para sostener 
esta industria, entre los cuales se encontraban los músicos. En estos espacios, 
aunque no los únicos, se concretaron relaciones basadas en la explotación y la 
sumisión, con lo cual se permitiría dar continuidad respecto a la esclavitud tra-
dicional. Es decir, se restructuró política, económica e ideológicamente, y se ini-
ció una nueva esclavitud. No obstante, cabe aclarar: se mantienen dos elementos 
que son parte de su estructura, los cuales conformaron una unidad: la esclavitud 
asalariada y la esclavitud racializada. Son parte del mismo proceso que mantenía 
bajo control a los afrocubanos. En el caso de la segunda, es parte de la superes-
tructura ideológica sosteniendo o justificando a los grupos de poder. Impulsada 
en gran medida por los antropólogos, consistía, entre otros aspectos, en impedir 
la unidad de las distintas clases sociales, las cuales experimentaban relaciones 
de exclusión y explotación, como el caso también de la migración china. En la 
primera, es el sometimiento mediante un salario mínimo impidiéndoles sobrevi-
vir o haciéndolo apenas.

tar los bailes en los cuales participaba la burguesía y la clase obrera, es decir, se masificó. 
Se practicaba todo el tiempo y en muchos espacios públicos en los cuales se ejecutaban 
numerosos ritmos que proliferaron en esos años, algunos provenientes de Estados Unidos 
como el jazz. EL baile se hizo más fácil de aprender, pudiéndolo ejecutar cualquiera y de-
jando de ser una práctica de las élites. 



50

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

A través de esta industria, el neocolonialismo estadounidense instituyó una 
nueva forma de control social, al conformar una institución ideológico-cultural 
sosteniendo y condicionando a los afrocubanos. La economía estadounidense se 
expandió en la isla y empezó a desarrollar una nueva producción social y cultu-
ral. Es decir, una producción de entretenimiento masivo ampliando el consumo 
desde lo personal y familiar hasta lo social. En este proceso se produjo también 
una eficiente producción en masa de fonógrafos, quienes, en un primer momen-
to, fueron artículos de lujo adquiridos solo por la alta y pequeña burguesía. Sin 
embargo, con la reducción del costo de la producción, se amplió a las mayorías. 
Se convirtió también en un medio de control, porque a través de estos aparatos 
se escuchaban los mismos mensajes en los cuales se instruía cómo deberían 
comportarse los habitantes. Por dicho medio, se difundieron precisamente los 
ritmos afrocubanos, extendiéndose por México y Estados Unidos. 

Los nuevos tiempos se vinculaban con el baile. Se desbordaba energía expre-
sándose en numerosos espacios, y sumergiéndose en el imaginario colectivo tan-
to en los clubes de bailadores, como en los propios músicos. Los afrocubanos 
continuaron incidiendo no solo porque su música motivaba el baile, sino porque 
mantenía su carácter subversivo, al ser un medio de contención al racismo expe-
rimentado a diario. No deja de ser un elemento importante, el cual mantenía la 
lucha entre la tristeza y la alegría. Se convirtió en un mecanismo de sostén de la 
resistencia, la lucha y el combate contra la sujeción en la cual se hallaban. En el 
baile, sin embargo, se dieron renovaciones, en las cuales no solo participó la alta 
y pequeña burguesía, sino también el obrero-campesino. Asimismo, no fue un 
fenómeno exclusivamente del Caribe y Latinoamérica, sino también de Europa 
(Hobsbawm 2013). Dejó de ser exclusivo de las élites, y tomó un camino distinto 
el cual incluía también a las clases excluidas.13 Esta realidad no era distintiva de 
Cuba, se dio desde Nueva York hasta Buenos Aires (Pujol 2011).14 

Los afrocubanos defendían sus relaciones basadas en la colectividad, con la 
cual enfrentaban el individualismo. Lo que dieron en llamar mambo, no fue más 
que una expresión colectiva y reivindicadora no solo de la música cubana, sino 

13 Kaspar Maase asegura haber iniciado este proceso a principios de la segunda mitad del 
siglo XIX, cuando proliferó la cultura de masas como proceso “democratizador” de la mo-
dernidad. Es decir, la cultura burguesa dejó su sitio a la cultura popular (2016, 15).
14 Sergio Pujol menciona deberse el auge del baile al desarrollo de la industria discográfi-
ca, a los aparatos reproductores de sonido y la radiofonía (2011). Sin embargo, fueron otros 
los motivos que llevaron a la población a inclinarse por el baile. Se encuentran, entre otros, 
los efectos de la pandemia de 1918, los cuales generaron, después, un sentimiento libera-
dor ocasionado por el aislamiento. La gente buscaba distraerse y lo encontró en los escena-
rios musicales y salones de baile. La industria político-mediática dominante aprovechó esta 
oportunidad para crear un mercado de consumo, y trató de conciliar las contradicciones 
sociales. 



51

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernández Romero

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

de una parte de sus tradiciones socioculturales de sus antepasados africanos. El 
asunto se volvió polémico desde que se empezó hablar de estos ritmos. Se debía 
a su naturaleza subversiva y revolucionaria, porque no solo formaban parte de 
las clases históricamente desarraigadas, sino porque había sido la música la que 
provocó un gran impulso en momentos de revuelta social. Sin embargo, también 
eran símbolo de “prosperidad” en tiempos de estabilidad económica y social 
(Austrialia 2004). Aunque debemos tener en cuenta también, el haber provocado 
incomodidad entre algunos grupos de poder acostumbrados a escuchar determi-
nados ritmos, lo cuales consideraban más creíbles y aceptables. Es decir, 
rechazaron toda actitud ajena a sus usos y costumbres. Por otra parte, provocó 
alegría entre los distintos públicos que vivián en condiciones de exclusión y ena-
jenación. Manuel Cuéllar Vizcaíno afirma: “mambo es una voz espontánea, una 
expresión, un grupo de un bailador durante un mambo cualquiera y fue repetido 
por los demás bailadores hasta patentizarse” (Grijalba 2018, 316). Es decir, se 
multiplicaron en distintos espacios de esparcimiento social provocando, entre 
otras cosas, miedo entre los grupos de poder. 

Dichos ritmos surgen de las distintas propuestas de los músicos, quienes no 
solo se vinculaban con los cambios en la música cubana, sino también con la ex-
periencia de los músicos sometidos a la nueva esclavitud impuesta por la indus-
tria político-mediática. En el caso del son, sus raíces se hallan a fines del siglo 
XIX. Sin embargo, Carpentier (2016) menciona remontarse estas mucho tiempo 
atrás, al periodo de vida de Ma’ Teodora quien fue creadora de sones en el siglo 
XVI, conocidos entonces como música de baile en la provincia de Santiago. Inclu-
so, asegura, que del siglo XVI al XVII, el son refería a la imprecisa música popular 
danzable. Cobrando mayor perfil definido con la llegada de afrofranceses a la 
ciudad de Santiago (235-236). Desde entonces, siguió un proceso de evolución, 
pues los afrocubanos retomaban las tradiciones musicales españolas, fusionán-
dolas con las de origen bantú (África). Es decir, mezclaron los sonidos de los ins-
trumentos de cuerda con los instrumentos de percusión, entre los cuales se en-
cuentra la guitarra y el tres; así como los bongós, las maracas y las claves. En 
cuanto al rítmico, el son tiene sus raíces en el changüí y en la clave. Entre los 
instrumentistas de cuerda se encuentra el tresista afrocubano Arsenio Rodrí-
guez, quien llamaría a una parte de su obra musical: mambo. 

El son está directamente relacionado con la resistencia al racismo de las éli-
tes blancas. Además, a diferencia del danzón, se mantuvo como un baile absolu-
tamente popular y casi siempre relacionado, aunque de distintas formas, con la 
experiencia afrocubana. Se había convertido en una reacción de los afrocubanos 
a la inferioridad que provocaba esta ideología. A principios del siglo XX, solo 
ellos lo ejecutaban, escuchaban y bailaban. Sin embargo, poco después, atrajo a 
las clases trabajadoras blancas, quienes disfrutaban también de la alegría de los 



52

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

ritmos. Las élites blancas y racistas lo consideraban una música inferior y un bai-
le indecente, cuyas exclamaciones y reacciones provenían también de la Iglesia 
católica. No obstante, estos prejuicios no impidieron que los mensajes rítmicos 
incidieran en la sociedad, convirtiéndose paulatinamente en la cultural nacional 
cubana. El sentimiento de alegría tras o mediante su ejecución, causó cada vez 
más admiración entre las distintas clases sociales. Esta incidencia es uno de los 
mayores logros de la comunidad afrocubana sobre las élites y supremacistas 
blancos. 

La radio entró en auge a finales de los años 20; ahí fue donde los afrocubanos 
encontraron un nuevo espacio para el son. La presencia de las empresas graba-
doras estadounidenses se convirtió también en otra vía no solo para la difusión 
de dichos ritmos, sino un medio en el cual dichas empresas se apropiaron de los 
mismos, para convertirlos en un gran negocio. El son y el danzón fueron los rit-
mos bailables más consumidos de la época, y formaban, junto con otros, un ar-
senal de mercancías. Sin embargo, a pesar de haberse vuelto inofensivos algunos 
músicos y ritmos, siguieron causando temor entre los grupos de poder, quienes 
se sentían amenazados. Incluso los prohibieron con el argumento de que se tra-
taba de un peligro para el orden público, pero, sobre todo, para las buenas cos-
tumbres de la familia y la decencia (Carpentier 2022, 259). Es decir, para la moral 
cristiana. La reacción de estos grupos de poder se convirtió en tristeza para los 
afrocubanos, la cual tuvieron que enfrentar.

En los años 30, como se dijo, los ejecutantes de danzón tuvieron problemas 
para resistir las transformaciones del escenario musical. El auge del son y su ins-
trumentación, y la proliferación de numerosas orquestas al estilo del jazz afroa-
mericano (Roy 2003, 97) afectaron el escenario musical. Las modas impuestas 
por la industria político-mediática se convirtieron en un ataque ideológico-musi-
cal en contra de la realización de los afrocubanos. La visita de un número impor-
tante de intérpretes de jazz estadounidenses (afroamericanos y angloamerica-
nos), también tuvo alguna repercusión. En este contexto, los músicos realizaron 
grandes innovaciones rítmicas e instrumentales. Para fines de dicho decenio, 
inició un nuevo contexto musical. El danzón tomó nuevos derroteros, al trans-
formarse una de sus variantes: el mambo.

En el contexto de la música de baile representada por el son, el danzón y la 
guaracha, los septetos afrocubanos ampliaron la instrumentación de los meta-
les. Integraron un número importante de trompetas, un piano, y, sobre todo, un 
instrumento que en esos años solo se tocaba en los desfiles africanos de carna-
val: la conga (Morales 2003, 51). Arsenio Rodríguez, tresero ciego nacido en las 
cercanías de Matanzas, lo integró a su conjunto. Cuando era director, en algunas 
de sus composiciones creó una sección de montuno que llamó “diablo”. Se con-
virtió en otra derivación de la música cubana que también se consideró mambo. 



53

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernández Romero

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Es decir, del son surge una versión del mambo. Junto a Arsenio, otro intérprete 
también aportó a los cambios en la música cubana: el contrabajista Israel López 
“Cachao”, quien fue director de una orquesta de charanga; se trataba de una nue-
va versión de las orquestas de danzón. Él creó una versión musical de lo que 
también él llamó mambo. Sin embargo, Josean Ramos menciona que su contribu-
ción fue el “guajeo sincopado” (Santana 2022, 13). Según Morales, las orquestas 
de son y de charanga solían intercambiar repertorios musicales; destacando una 
cualidad de los afrocubanos: compartir sus creaciones con otros músicos, con-
virtiéndose en otra expresión de la colectividad afrocubana. Estas experiencias 
se sitúan principalmente entre los decenios de 1930 y 1940 (Morales 2003, 51). 
Lo cual permite comprender el apoyo, la influencia mutua y su relación colectiva 
y solidaria entre los músicos afrocubanos. Una actitud que, de manera sutil, en-
frentaba la división, la provocación y confrontación entre sí; así como la exclu-
sión y la negación que incitaban los grupos de poder dominantes y supremacis-
tas blancos cubanos y estadounidenses. 

En esos años se renovaron el contacto y los intercambios de los repertorios 
musicales entre los intérpretes afrocubanos y afroamericanos, principalmente 
entre las ciudades de La Habana y Nueva York.15 Lo cual no era nuevo, pues des-
de el periodo colonial se habían generado innovaciones rítmicas que posterior-
mente darían lugar al jazz (Hernández 2024, 221). En los años 40, los afrocuba-
nos instituyeron una nueva relación con las orquestas de jazz estadounidenses,16 
lo anterior incidió en la música cubana y dio lugar a una de las diversas formas 
de interpretarla, representada por un músico a quien la propaganda político-me-
diática ha llamado: “rey del mambo”, a Dámaso Pérez Prado, quien en realidad 
formaba parte del conjunto de la cultura afrocubana. Para unos, era una persona 
exigente y egocéntrica. Para otros, no dejaba de ser una persona rígida y vanido-
sa (Santana 2022, 11).17 De ser cierto, la propaganda político-mediática contribu-
yó a que tomara esa actitud, pues alimentó la tendencia a la autoadoración, lo 
cual formaba parte de una expresión de la clase de la cual provenía y del medio 
en el cual se desarrolló. Aunque de descendencia africana, no tenía relación con 
la experiencia de los esclavos. Se inclinaba principalmente por la cultura de las 

15 El trompetista estadounidense Dizzy Gillespie, solía apropiarse de las composiciones 
de los músicos afrocubanos. De Luciano Chano Pozo González se hizo de varias de sus 
obras musicales durante su estadía en Nueva York. Delannoy comenta: “mucho se ha habla-
do de Dizzy, sagaz hombre de negocios, haber explotado a Chano, arrogándose el derecho 
de modificar ciertas partes de Manteca y figurar como cocompositor de la obra” (2003, 134).
16 Las llamadas big band.
17 Aunque Julio del Razo, uno de los músicos de la orquesta de Pérez Prado, afirmó: “fuera 
de la rigidez del trabajo, fue muy buena gente y además un excelente músico” (Figueroa 
2003, 85). 



54

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

élites.18 Su persona y su música pasaban de la resistencia a la integración, y de 
la integración a la resistencia, motivada por el racismo y los ritmos que ejecuta-
ba. Su afrodescendencia lo empujaban a la resistencia.

Dámaso Pérez Prado
Pérez Prado19 es solo un intérprete, compositor y director de orquesta del con-
junto de músicos que transformaron la música cubana en la primera mitad del 
siglo XX. Nace el 11 de septiembre de 1917 en Matanzas,20 ciudad notable no solo 
por sus abundantes recursos naturales, sino también por sus recursos musica-
les.21 Allí se conservaron algunas tradiciones de origen africano desde que los 
esclavistas trasladaron ahí a una cantidad importante de cautivos provenientes 
principalmente del Congo y Angola. En el puerto se dieron grandes movilizacio-
nes de resistencia, las cuales cuestionaron el orden social esclavista. La produc-
ción musical, ejecutada colectivamente y en algunos casos individual, ayudó, 
junto con la resistencia, a mantener dichas tradiciones musicales que luego se 
apropió Pérez Prado para desarrollar su propio estilo.

Estudió piano en la academia de María Angulo; posteriormente, se formó en 
el conservatorio municipal, y realizó estudios de tumbadora, órgano, batería, 
trompeta y saxofón (Gaytán 2021, 292). Se especializó en la academia musical, 
pero también se involucró en la música popular. Influido por la identidad nacio-
nal cubana, en la cual la cultura afro tiene un papel importante, se sentía atraído 
por los ritmos de origen africano, los cuales se conservaban en Simpson y en La 
Marina, en su natal Matanzas.22 Su actividad musical inició en una charanga con 
la cual se presentaba en los clubs sociales de la citada ciudad; luego tocó en la 

18 En México aparecía retratado al lado de las élites intelectuales y empresariales. Véase, 
por ejemplo, una foto junto a Fernando Benítez, Manuel Buendía y Margo, la cual ha sido 
muy difundida por la industria político-mediática, principalmente por la prensa. El 15 de 
septiembre de 1989, La Jornada publicó dicho fotograma junto con un encabezado en el 
que se lee “Murió el rey del mambo”.  
19 Hijo de Sara Prado, directora de la Escuela Primaria número 17 de El Naranjal, y del perio-
dista Pablo Pérez. Véase Cineteca Nacional. Centro de Documentación, expediente E-02801, 1. 
20 Santana Archbold asegura que Pérez Prado siempre confundió su fecha de nacimiento. 
Nunca quiso darle a los “críticos”, medios de la farándula y a los investigadores su fecha de 
nacimiento (2022, 27).   
21 Antes de la llegada de los colonizadores españoles, la habitaban los pueblos caribe y 
taína. Las reuniones de estos últimos llamados areitos, se celebraban con bailes y recitaban 
historias cantadas y dirigidos por un cacique. En dichas reuniones tocaban tamboras ahue-
cadas de madera, flautas, güiras y silbatos (Santana 2022, 22)     
22 Gaytán menciona que los padres de Pérez Prado le aconsejaban no solo dedicarse a los 
rumberos de Simpson y La Marina (dos barrios religiosos de Matanzas), sino también poner 
atención en Mozart y Beethoven. 



55

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernández Romero

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

banda musical de una radiodifusora local, así como en las funciones de cine si-
lente. En La Habana, trabajó como pianista y arreglista con una de las orquestas 
más famosas de la época: la Orquesta Casino de la Playa. Realizó grabaciones en 
1945 para la empresa cubana Montilla,23 así como en la estadounidense RCA Víc-
tor en 1946,24 lo cual lo introdujo en el ámbito político-mediático que posterior-
mente lo llevó a México.25 

Con la trayectoria creada en la isla, se insertó fácilmente en nuestro país, en 
el cual continuó desarrollando sus ideas musicales, vender sus arreglos y realizar 
grabaciones de su música.26 El cine, una industria en auge a fines de los años 40 
cuando ingresó, le dio la posibilidad de exponer aquello de lo cual él consideró 
tratarse el mambo.27 Aunque su música representaba a la industria político-me-
diática dominante, mostrando una contradicción con respecto a la experiencia 
afrocubana sometida al racismo y a la exclusión, conservaba algunos elementos 
rítmicos africanos que cuestionaban la realidad social. Las élites conservadoras 
mexicanas reaccionaron ante el mensaje de estos ritmos. No estaban acostumbra-
das a escucharlos, pues mostraban otros caracteres no siendo estos precisamente 
los más “creíbles”. Los miembros de la Iglesia católica, algunos de estos de la pe-
queña burguesía, los condenaron y los rechazaron debido a exaltar el cuerpo y el 
sexo. Por el otro, refería al poder que no era precisamente su justificación. Pérez 
Prado creó una derivación de la música cubana, retomando algunos elementos 
del jazz afroamericano, también mediatizado.28 Su actitud era poco transforma-
dora desde el punto de vista político y social, y sus mambos intentaron conciliar 
las contradicciones de la sociedad mexicana.29 Una expresión que se relacionaba 
con la prosperidad social y estabilidad económica que supuestamente se vivía en 
el país. En otras palabras, sus ritmos mostraban la realización de la pequeña bur-
guesía. Lo anterior exhibía la integración de una parte de los músicos y ritmos 

23 Grabó “Azuquita con leche”, “La clave”, “Así, así”, entre otras.
24 Grabó “Diez y siete setecientos”, “Qué me importa”, “Tu felicidad”, entre otras.
25 Su decisión de migrar a México, según Gaytán, se debió a dos motivos. Por un lado, los 
músicos cubanos le impiden vender sus arreglos en Cuba y Nueva York. Por otro, el racismo 
que experimentaba en la isla (2021, 295).
26 Aunque antes, Pérez Prado compuso, junto con la Orquesta Típica Cubana, una parte de 
la música del film argentino Cuidado con las imitaciones (1948), dirigido por Luis Bayón 
Herrera (Santana 2022, 299). 
27 El contrabajista Víctor Ruiz Pasos, quien trabajó con él, en una entrevista que le hice el 
10 de febrero de 2007, me confesó lo siguiente: “Pérez Prado le dijo en un momento a un 
músico: “mire, maestro, usted póngale ritmo a la m, no de madre, sino de mamá y a la gen-
te la va a gustar. Póngale ritmo a la mierda y a la gente le va a gustar” (Opinión de Dámaso 
Pérez Prado, en entrevista con el autor, Ciudad de México, 10 de febrero de 2007). 
28 Impacto en él la big band de Stan Kenton.
29 Las obras musicales: “Mambo del Ruletero”, “Mambo Universitario”, “Mambo del Telefo-
nista”, entre otras, pretendían neutralizar las contradicciones sociales de la época.



56

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

afrocubanos; convirtiéndose simultánea y contradictoriamente, tanto en un re-
troceso en términos de su continua lucha, al mismo tiempo que en un avance al 
conseguir insertarse, aunque mediáticamente, en el orden dominante. 

De hecho, la afirmación “rey del mambo” tiene que ver con la concepción 
ideológica y propagandística de la élite a la cual pertenece.30 Se le refiere y se le 
cita como el “creador del mambo”, induciéndolo a que así también él lo adopta-
ra.31 La propaganda político-mediática constituyó una concepción basada en el 
individuo; exaltó y negó la acción colectiva de los afrocubanos. Para la concep-
ción dominante, no existía la unidad entre la colectivización y la individualiza-
ción, sino que se concebía desde esta última. Se pensaban ajenos entre sí.32 La 
propaganda que favorecía a Pérez Prado fue una estrategia que dividía a la comu-
nidad afrocubana.33 

Se le distingue como música de vanguardia, con ritmos al mismo tiempo cau-
tivadores por ser estos bailables (Duarte 2006, 25). Transmitían alegría frente a 
un orden social de tristeza y convulsión ocasionados por la segunda guerra mun-
dial,34 lo cual afectó no solo a la alta y pequeña burguesía, sino también a la cla-
se obrero-campesina. Es decir, la alegría se tornó en resistencia no solo entre los 
propios músicos afrocubanos, sino entre los antiguamente excluidos. Sin embar-
go, no dejó de ser al mismo tiempo una mercancía a favor de la acumulación. Y 
justificó también a los grupos de poder porque sus ritmos también los compla-
cía. De hecho, atrajo a casi todas las clases sociales, incluyendo a la pequeña 
burguesía, la cual, religiosamente, los consumía. El músico no solo participaba, 
como se dijo, en el proceso de acumulación y en la legitimación de la concepción 
político-ideológica de los grupos de poder dominantes, sino también reivindica-

30 Se le recuerda no solo por celebrar un aniversario más de su muerte, sino también por 
hallarse nuevas fuentes en las cuales se hace alusión a su figura y a su música. Hace poco 
tiempo se publicaron un par de fotografías, una refiere a su sepelio y en la que aparece uno 
de sus admiradores despidiéndolo con un cartel en el cual se lee: “Pérez Prado, México no 
te olvidará”; en otra, el músico es acompañado por su orquesta (Muleiro 2024, 7a). 
31 El investigador argentino Daniel Duarte Loza, por citar un caso, repite la misma versión 
y asegura que “su creador es Dámaso Pérez Prado quien, además de compositor y orques-
tador, es director y pianista estable de la orquesta que él mismo funda para la difusión del 
mambo” (2006, 25). 
32 Paulo Freire cuando decía: “nadie libera a nadie, ni nadie se libera solo. Los hombres se 
liberan en comunión”. 
33 Benny Moré, en una interpretación musical grabada con la orquesta de Pérez Prado, se 
preguntaba lo siguiente: “¿quién inventó el mambo que me provoca?, ¿quién inventó el 
mambo que a las mujeres las vuelve locas?” Y contestó: “Pérez Prado”. 
34 Rosario Reyes menciona que el mambo de Pérez Prado profesionalizó el baile y el culto 
al gozo (1999, 73). Sin embargo, estos fenómenos se dieron por lo menos desde principios 
de siglo XX, cuando el baile se volvió también una cultura de las clases excluidas. Es decir, 
se masificó. Consideramos que no son fenómenos coyunturales, sino procesos de un tiem-
po considerable. 



57

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernández Romero

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

ba la tradición afrocubana. Se convirtió, por tanto, en una de las contradicciones 
en su quehacer musical, pues pasaba de la resistencia a la integración. Aunque 
dependiendo del contexto, llegaba a vincularse con la resistencia. El racismo, por 
citar un caso, lo llevó a huir de Cuba.

En términos generales, es posible observar algunos aportes relacionados con 
las técnicas instrumentales y orquestales. Inés Villasana menciona: “lo que Pérez 
Prado hizo fue cambiar la instrumentación y poner trompetas, saxofones, trom-
bón logrando con esto una sonoridad mayor, además, eliminó las otras partes 
del danzón tradicional” (1980, 21). Podemos destacar dos aspectos: por un lado, 
el tratamiento de las voces, la manera de ejecutarse tiene sus antecedentes en 
las músicas tradicionales afrocubanas, que el propio Pérez Prado retomó de su 
natal Matanzas (Simpson y La Marina), en una parte de sus mambos se distingue 
su voz y su tradicional grito, así como la incorporación de voces de los instru-
mentistas, los cuales no son propiamente cantantes profesionales; por otro, los 
instrumentos de percusión: en la orquesta se utilizaron maracas, cencerro, tim-
bales, bongó, congas, batería, bombo, entre otros; siendo una parte de tradición 
africana, haciéndola una orquesta afrocubana. Su influencia jazzística tradicio-
nal se distingue por tener una sección de instrumentos de metal: trompetas, sa-
xos y trombón. Aunque utilizó también un piano y un contrabajo. Con el paso 
del tiempo, una guitarra, una pandereta y un órgano eléctrico.35 Se caracteriza-
ba, por tanto, por el domino de los instrumentos de metal.36 Al fundarla, a finales 
de los años 40, se apoyó, entre otros, de instrumentistas mexicanos como el 
trompetista Chilo Morán y el saxofonista Héctor Hallal ‘El Árabe’, quienes se vin-
culaban más con el jazz que con la música afrocubana. Villasana asegura que su 
música se empezó 

a difundir en un disco grabado por la disquera RCA, con los fabulosos trompetistas 

mexicanos de la orquesta de Dámaso Pérez Prado: Chilo Morán, José Solís y Guadalu-

pe Montes, quienes hacían popular el número: ¿Quién inventó el mambo?, en el que 

Pérez Prado dejaba bien claro que él era el inventor de este nuevo ritmo que causó 

furor en México primero y luego en todo el mundo. (Villasana 1980, 21)

Este dato no coincide con otras investigaciones. Santana menciona que las 
primeras grabaciones realizadas por él en México fueron con la empresa Peer-
less, en noviembre de 1948, en donde se grabó “Impromtu negro no. 1” y “Un 

35 Duarte asegura que en algún momento fue considerada la mejor jazz-band de Estados 
Unidos (2006, 28).
36 Duarte dice que se le llamó orquesta al grupo de Pérez Prado no por su número de inte-
grantes, sino por su variedad instrumental (2006, 26). Representa también la transición de 
las grandes bandas a las más pequeñas. 



58

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

poquito de tu amor”. Con la RCA Víctor grabó “Macomé” y “José” (Santana 2022, 
254). Independientemente de cuáles hayan sido las primeras, se trataba del ini-
cio de la era de Pérez Prado, quien desarrolló un estilo de la música cubana que 
atrajo numerosos admiradores en México y en otras partes del mundo. Es decir, 
una realización de la pequeña burguesía que dominaba muchos aspectos de la 
vida social, política y cultural. 

A modo de conclusión
A lo largo de estas líneas hemos demostrado que la práctica musical afrocubana 
de la primera mitad del siglo XX se encontraba inmersa en grandes contradiccio-
nes. Desde un primer momento su visión del mundo intentó incidir en el orden 
social. Sus ritmos respondieron a los discursos y practicas dominantes, convir-
tiéndose en una estrategia de resistencia a la exclusión y a la explotación. En la 
resistencia de los cautivos al poder de los esclavistas, ahora propietarios de la 
industria político-mediática, se encontraban la alegría y la tristeza, dos expresio-
nes de un mismo proceso. La alegría se manifestaba en los ritmos motivando su 
supervivencia y resistencia. Al mismo tiempo, fue inseparable de la tristeza, oca-
sionada por los grupos de poder, los cuales se materializaban con la aplicación 
de la exclusión y el racismo (antropología aplicada), e ideológicamente se justifi-
caba por medio de la antropología cientificista. Formaba parte de una unidad 
político-estratégica. La experiencia musical y social de los afroantillanos bajo el 
nuevo sistema de esclavitud, se manifestó en distintos escenarios, como los sa-
lones y academias de bailes, hoteles de lujo, la radio, la grabación y el cine. Su 
intención no pretendía acabar con el orden social, sino incidir en él.

Las acciones de los afrocubanos se llevaron a cabo dentro de la industria po-
lítico-mediática dominante. Se convirtió en un campo de batalla compuesto por 
resistencias e integraciones, alegrías y tristezas, exclusión y cooptación, explota-
ción y beneficios. Dicha industria, por tanto, careció de neutralidad. Antes de que 
se instituyera como una nueva forma de relación económica y política, realizó una 
extensa propaganda publicitaria permanente a favor de los intereses de sus pro-
pietarios, fortaleciendo su ideología y su concepción del mundo con una nueva 
relación de mercado y un sistema de consumo. La cultura afrocubana no coincidió 
con la de las élites a quienes les resultaba en oscuridad y tristeza, debido a que 
cuestionaban sus condiciones materiales y las ponían en peligro. En el fondo, re-
sultaban concepciones totalmente distintas y en constante contradicción. El racis-
mo, en su versión académica, se convirtió en una práctica y un discurso cuyo ob-
jetivo consistió en impedir toda ausencia de cadenas que los afrocubanos y sus 
ritmos intentaron eliminar. Se declararon prohibiciones con las cuales, en 1913, el 
gobierno y las élites impidieron todas las comparsas tradicionales afrocubanas. 



59

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernández Romero

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Los afrocubanos transgredieron cada vez más el contexto social, político y 
sobre todo el musical, cuyo proceso proviene por lo menos desde el siglo XIX, 
cuando proliferaba y se transformaba la música cubana y en cuyas derivaciones 
se encontraban los bufos, la contradanza y el danzón. Un nuevo cambio permitió 
que algunos músicos le llamaran mambo: se trató de una derivación que entró en 
auge a mediados del siglo XX, principalmente en México. La mayoría de sus rit-
mos contribuyeron a la alegría del mundo. Se relacionaron con la resistencia y la 
subordinación, con el poder y la hegemonía. Revelaron actitudes y discursos 
musicales, muchas veces abiertos y pocas veces ocultos, gran parte de ellos 
aceptados y en ciertas ocasiones detestados. 

Este proceso histórico de la música cubana tuvo la cualidad de ser un movi-
miento colectivo, propio de tradición africana, la cual se enfrentó al individua-
lismo occidental imperante, armado de una herramienta ideológico-práctica lla-
mada antropología aplicada para combatir a aquel. Desde la segunda mitad del 
siglo XIX, y en medio de este contexto, se generaron varias expresiones rítmicas 
modernas derivadas de la música cubana denominadas en su conjunto mambo. 
Entre los músicos se encuentran Orestes López, Arsenio Rodríguez, Israel López 
Cachao y Dámaso Pérez Prado. Su procedencia es diversa, pues algunos fueron 
descendientes de esclavos y otros, en cambio, provenían de la pequeña burgue-
sía como el caso de este último. 

Dámaso Pérez Prado representó parte de la integración y lo opuesto a la expe-
riencia histórica afrocubana ligada a la resistencia. Si bien creó una forma de hacer 
música afrocubana, no era descendiente de esclavos, sino de una familia mestiza 
y católica pequeño-burguesa, y solo se sentía atraído por los ritmos de origen afri-
cano. En La Habana inició sus actividades musicales con la Orquesta Casino de la 
Playa, lo cual lo llevó a insertarse en la industria político-mediática dominante, 
facilitándole su llegada a México, donde encontró un escenario idóneo para pre-
sentar una versión de la música cubana, caracterizándose por ser una de las más 
mediáticas que se dieron en la región. La propaganda de la época contribuyó a 
exaltarlo, enfrentando la concepción colectiva del resto de sus integrantes afrocu-
banos. Sus ritmos no solo se convirtieron en una mercancía y un medio de propa-
ganda al servicio de los grupos de poder, principalmente de la pequeña burguesía, 
sino que, al mismo tiempo, fueron contestatarios. A pesar de ser una música, la 
cual de alguna forma incomodaba a las élites conservadoras, se transformó en rit-
mos favorablemente adaptados a ellas. A pesar de su actitud poco transformadora 
desde el punto de vista político y social, sus mambos intentaron conciliar las con-
tradicciones de la sociedad mexicana. Una expresión de la prosperidad social y 
estabilidad económica que supuestamente se vivía en el país. En otras palabras, 
sus ritmos mostraron la realización de la pequeña burguesía, mostrando “la inte-
gración” de una parte de los músicos y ritmos afrocubanos, lo cual, a la vez, se 



60

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

convertía en un retroceso de su continua lucha. Y, como lo he mencionado, al mis-
mo tiempo representaba, contradictoriamente, un avance al conseguir insertarse 
e incidir, aunque mediáticamente en el orden dominante. Su música no representó 
toda la música cubana, sino tan solo a una derivación, y la afirmación “rey del 
mambo” no tiene ningún sentido. En todo caso, tan solo había una concepción 
ideológica y propagandística para denostar al conjunto de los músicos afrocuba-
nos. Aunque en cierto sentido, Dámaso Pérez Prado y su música formaron parte de 
una unidad yendo de la resistencia a la integración o de la integración a la resis-
tencia, según su conveniencia y su experiencia. Sin embargo, el conjunto de músi-
cos afrocubanos se vinculó entre resistencia e integración constituyendo una uni-
dad en su larga vida musical. ID

Referencias
Acosta, Leonardo. 2001. Raíces del jazz latino. Un siglo del jazz en Cuba. Barra-

quilla: La Iguana Ciega.
Argyriadis, Kali y Maud Laëthier. 2020. Antropologías y construcciones naciona-

les en Cuba y Haití (1930-1970). En Bérose-Encyclopédie internationale des 
histoires de l’anthropologie, París. file:///D:/Descargas/Article_BEROSE_Ar-
gyriadis_Laethier_2020_Cuba_and_Haiti_-_Anthropologies_and_Nation-buil-
ding_from_Cuba_and_Haiti.pdf

Austrialia, Gerardo. 2004. Sacude Dámaso Pérez Prado al alemanismo. Reforma, 
15 de junio, 2c.

Arrizón, Arturo. 2018. Tijuana. 100 años de música 1918-2018. Historia gráfica. 
Tijuana: Edición del autor.

Attali, Jacques. 2011. Ruidos. Ensayo sobre la economía política de la música. Mé-
xico: Siglo XXI Editores.

Bastide, Roger. 1972. Antropología aplicada. Buenos Aires: Amorrortu.
Carpentier, Alejo. 2004. La música en Cuba. México: FCE.
Carpentier, Alejo. 2016. Temas de la lira y del bongó. México: FCE.
Carpentier, Alejo. 2022. La música en Cuba. Orígenes e historia: del clasicismo 

colonial al afrocubanismo. Barcelona: Libros del Kultrum.
Delannoy, Luc. 2003. ¡Caliente! Una historia del jazz latino. México: FCE.
Duarte Loza, Daniel, 2006. Al grito de: ¡mambo! Aportes de instrumentación y or-

questación en la música de Dámaso Pérez Prado. Arte Investigación. Revista 
Científica de la Facultad de Bellas Artes, 5. http://sedici.unlp.edu.ar/hand-
le/10915/19209.

Escudero, Miriam, 2017. La música popular bailable, patrimonio musical cubano. 
El Sincopado Habanero. Boletín de Gabinete de Patrimonio Musical Esteban 
Salas. II(3), septiembre-diciembre. https://coleccionesdigitales.ohc.cu/s/re-



61

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernández Romero

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

positoriodigital/item/74145. 
Figueroa Hernández, Rafael. 2003. Julio del Razo. Xalapa: Edición del autor, 2003.
García Díaz, Bernardo. 2002. Danzón y son: desde Cuba a Veracruz (1880-1930). 

En Laura Muñoz (coord.), México y el Caribe. Vínculos, intereses, región. T. I. 
México: Instituto Mora. 

Gaytán Apáez, Leopoldo, 2021. ¿Quién inventó esa cosa loca? Pérez Prado y el 
mambo. Revista Palobra “palabra que obra”, 21(2), julio-diciembre. https://
doi.org/10.32997/2346-2346-2884-vol.21-num.2-2021-3891.

Grijalba Ruiz, Jairo. 2018. Arsenio Rodríguez. El corsario negro de la Chambelo-
na. Estados Unidos: Unos&Otros Ediciones.

Hernández Romero, Ramiro. 2023. El jazz en México: crisol de los ritmos afroame-
ricanos y afrocaribeños (1900-1960). Tesis doctoral en estudios latinoameri-
canos. México: UNAM.

Hernández Romero, Ramiro, 2024. El jazz en México. Fusión, creación y transfor-
mación. Revista UNAM Internacional, 6, febrero-mayo. https://revista.una-
minternacional.unam.mx/nota/6/el-jazz-en-mexico-fusion-creacion-y-
transformacion. 

Leymarie, Isabelle. 2005. Cuban fire. La música popular cubana y sus estilos. Ma-
drid: Akal.

López Moreno, Roberto. 2001. Crónica de la música en México. Breve revista de 
sus compositores. Buenos Aires: Lumen, 2001. 

Maase, Kaspar. 2016. Diversión ilimitada. El auge de la cultura de masas. Madrid: 
Siglo XXI Editores. 

Majfud, Jorge. 2021. Consumismo, otra herencia del sistema esclavista. La haine.
org/ Proyecto de desobediencia informativa. 12 de junio. https://www.lahai-
ne.org/mundo.php/consumismo-otra-herencia-del-sistema.

Morales, Ed. 2003. Ritmo latino. La música latina desde la bossa nova hasta la sal-
sa. Barcelona: Ma NonTroppo, Ediciones Robinbook. 

Moreno Rivas, Yolanda. 1979. Historia de la música popular mexicana. México: 
Alianza Editorial.

Muleiro, Hernán. 2024. Hallan fotos homenaje del inolvidable Pérez Prado. La 
Jornada de Enmedio, 18 de noviembre, 7a.  

Pareyón, Gabriel. 2006. Diccionario enciclopédico de música en México. México: 
Universidad Panamericana.

Pujol, Sergio. 2011. Historia del baile. De la milonga a la disco. Buenos Aires: 
Gourmet Musical.

Quintero Rivera, Àngel G. 2011. Salsa, sabor y control. Sociología de la música 
tropical. México: Siglo XXI Editores.

Reyes, Rosario. 1999. Monstruo de talento insuperable. El Financiero, 14 de sep-
tiembre, 73.



62

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 14, número 38, (37-62), enero–abril 2026
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498

Ramiro Hernández Romero
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

Roy, Maya. 2003. Músicas cubanas. Madrid: Akal, 2003.
Ruesga Bono, Julián. 2022. Jazz y todo lo demás. México: Universidad Veracruza-

na.
Santana Archbold, Sergio. 2022. Pérez Prado ¡Qué rico el mambo! Miami, FL: Uno-

sotros.
Therborn, Göran. 2014. La ideología del poder y el poder de la ideología. México: 

Siglo XXI Editores. 
Toscano Segovia, Dax, 2010. La industria mediática, la alienación y los procesos 

de transformación en América Latina. https://rebelion.org/docs/122489.
pdf. 

Villasana, Inés. 1980. El mambo cumple 30 años; Pérez Prado tomó ese nombre 
de un danzón del cubano Orestes López. Unomásuno, 29 de febrero, 21. 


