DOSIER

Ramiro Hernandez Romero*
La practica musical afrocubana de resistenciay su
contencion ideoldgico-practica antropologica®

Afro-Cuban resistance musical practice and its
ideological containment-anthropological practice

Abstract | This research note refers to the sociocultural and political behavior surrounding
the development of Afro-Antillean rhythms and their contribution to the joy of the world.
It emphasizes power, hegemony, resistance and subordination, which reveal musical atti-
tudes and discourses, hidden and open, accepted and detested. In essence, they represent
power relations. Afro-Cuban musicians, in their attempt to construct a vision of the world,
were closely linked to the resistance to the power and hegemony of the dominant groups.
However, a part of them was integrated into the cultural and political order of the élites.
In other words, resistance and integration constitute a unity in Afro-Cuban musical life.
This work focuses on the first half of the 20th century, a period in which the aforemen-
tioned rhythms emerged and became popular, and in which a variant of Cuban music is
addressed, what the performers called mambo. It covers a geographic space of analysis
between Cuba, Mexico and the United States.

Keywords | Afro-Antillean rhythms | mambo | Cuba | Mexico | United States | Arsenio Rodri-
guez | Pérez Prado.

Resumen | Este articulo refiere a la conducta sociocultural y politica en torno al desarrollo
de los ritmos afroantillanos y su contribucion a la alegria del mundo. Hace énfasis en el
poder, la hegemonia, la resistencia y la subordinacion, los cuales revelan actitudes y dis-
cursos musicales, ocultos y abiertos, aceptados y detestados. En el fondo, representan
relaciones de poder. Los musicos afrocubanos, en su intento por construir una vision del

Recibido: 15 de enero, 2025. Aceptado: 4 de julio, 2025.
* Universidad Nacional Auténoma de México. Centro de Investigaciones Interdisciplinarias
en Ciencias y Humanidades, estancia posdoctoral.

¢ Dedico este articulo a mi querida madre, Florencia Romero Sanchez, fallecida el 6 de di-
ciembre de 2023. Asimismo, a Palestina, la cual fallece por la indiferencia que nos invade. A
la poblacion de México que padece violencia en muchas de sus dimensiones.

El presente articulo forma parte de las actividades de investigacién de una estancia posdoc-
toral que se realiza en el Centro de investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y Huma-
nidades (CEIICH) de la UNAM, cuyo nombre es: La contribucién del Caribe a la alegria del
mundo: el mambo en México.

Correo electrénico: azrahero@yahoo.com.mx

Hernandez Romero, Ramiro. «La practica musical afrocubana de resistencia y su contencién ideolégico-practica antropo-
logica.» INTER DISCIPLINA vol. 14, n° 38 (enero—abril 2026): 37-62.
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2026.38.93498



¥31s0a |‘$?:

INTER DISCIPLINA Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernandez Romero

mundo, se vinculaban intimamente con la resistencia al poder y la hegemonia de los gru-
pos dominantes. No obstante, una parte se integro6 al orden cultural y politico de las élites.
Es decir, resistencia e integracién constituyen una unidad en la vida musical afrocubana.
Este trabajo se centra en la primera mitad del siglo XX, periodo durante el cual surgieron
y se popularizaron los citados ritmos, y en donde se aborda una variante de la musica cu-
bana: el mambo, asi llamada por los intérpretes. Comprende un espacio geografico de ana-
lisis entre Cuba, México y Estados Unidos.

Palabras clave | ritmos afroantillanos | mambo | Cuba | México | Estados Unidos | Arsenio
Rodriguez | Pérez Prado.

Introduccion

LA EXPERIENCIA SOCIOCULTURAL Y POLITICA de la poblacién africana durante el ré-
gimen de esclavitud moderna trajo consigo nuevas éticas musicales, las cuales
se extendieron a lo largo del territorio de las colonias de Occidente. Lo que en un
primer momento fueron los ritmos traidos de Africa, ejecutados en algunos ca-
SOS con su cuerpo y en otros con el tambor, se transformaron en las nuevas tie-
rras y en contacto con los esclavistas europeos. Los afrocubanos intentaron
construir una vision del mundo vinculada con la resistencia y la insubordinaciéon
a la hegemonia de los grupos de poder dominantes.

Al arribar el siglo XX, los descendientes de esclavos continuaron careciendo
de derechos politicos y sociales a pesar de que en su pasado inmediato insistie-
ron en obtenerlos. No obstante, su resistencia e insubordinacién permitieron
conservar practicas musicales, las cuales transgredieron de manera abierta u
oculta la realidad social y cultural de su tiempo. Esta realidad, ahora se manifes-
taba dentro de un nuevo sistema de esclavitud, como producto de las transfor-
maciones en las relaciones econémico-politicas e ideologico-culturales, materia-
lizadas en la industria politico-mediatica, la cual se convirtié en una nueva forma
de sujecion. Dicha industria, antes de instituirse como una forma de relacion
econémica y politica, realiz6 una campafa permanente a favor de los intereses
de sus propietarios, fortaleciendo su ideologia y su concepcién del mundo. De-
sarrollé una relaciéon de mercado y un sistema de consumo, mayormente exacer-
bado, el cual integré a distintas clases sociales, entre ellas algunos afrocubanos.

Este articulo inicia en Cuba, donde se produjeron dichos ritmos. Su prolife-
racion y desarrollo se extiende, sin embargo, al resto del Caribe, e incluye a Mé-
xico y Estados Unidos. Se busca responder a la interrogante: ;cuales fueron las
relaciones de fuerza que permitieron el desarrollo y transformacién de los rit-
mos afroantillanos, convirtiéndose en un producto creible y consumido por las
clases sociales latinoamericanas y caribefias? Abordaremos en un primer mo-
mento la proliferacién y desarrollo de la industria politico-mediatica cubano-



Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2026.38.93498 www.interdisciplina.unam.mx
Ramiro Herndndez Romero

estadounidense, en la cual laboraron los musicos afrocubanos y donde ejecuta-
ban sus ritmos, convirtiéndose en un campo de batalla, y teniendo a la musica
como mecanismo de resistencia a las condiciones de explotacion, exclusion y
racismo. Ahi se transformoé la musica cubana, dando lugar a derivaciones de la
misma como el danzén, el son y el mambo, cuyos ritmos generaron no solo ale-
gria a sus creadores, sino también a sus publicos. Luego analizaremos una de las
expresiones de la musica cubana: el mambo, proliferando, por un lado, con dicha
industria, y, por otro, por los contactos con los musicos estadounidenses. Final-
mente, abordaremos a Damaso Pérez Prado, quien representa la integraciéon y la
realizaciéon de la pequefia burguesia cubano-mexicana.

Nuestro trabajo se apoya en la categoria analitica: alegria, cuya partida solo se
conoce a través del trabajo Salsa, sabor y control. Sociologia de la musica tropical,
de Angel G. Quintero Rivera. En donde aborda los conceptos de tristeza y alegria,
haciendo énfasis en el segundo y centrandose en una perspectiva cultural (2011,
14). En cambio, para nosotros, tiene una connotacion politica, social y musical. Las
dos partes (tristeza/alegria) son elementos inseparables y relacionados entre si; se
entienden como una estrategia sociopolitica cuya relacion es inseparable, es decir,
tristeza y alegria forman parte de una unidad, cuyo mecanismo refiere a la resisten-
cia, herramienta de lucha y de combate contra la sujecion. Tal planteamiento, nos
permite comprender su comportamiento social y politico, el cual consistia, por un
lado, en enfrentar alguna inconformidad que, en el corto o mediano plazo, se con-
vertia en un medio para resistir y generar nuevas estrategias de lucha llevando a
modificar o a incidir en las relaciones sociales dominantes,! y, por el otro, en un
proceso integrador y conciliador con las relaciones sociales en contradiccién.

La industria politico-mediatica cubano-estadounidense

Los ritmos afroantillanos no se entienden sin la proliferacion de la industria
politico-mediatica,?la cual prolifer6 en Cuba en la segunda mitad del siglo XIX.
La industria del teatro, por citar un caso, se convirtié en un entretenimiento

1 Tristeza y alegria, conforman dos elementos de la experiencia de los cautivos durante la
esclavitud y después de su abolicion. Son parte de un mismo proceso, aqui lo trataré de
manera dialéctica. Me inscribo a la propuesta de Goran Therborn, quien afirma que la ideo-
logia del poder debe verse de forma dialéctica (2014, 14). No obstante, como veremos, en
ciertos momentos, la tristeza no esta ligada a la alegria, sino que aparece separada de
aquella y no tiene la fuerza para relacionarse. Este fenémeno se distingue cuando el cautivo
se decide por el suicidio como una manera de escapar de sus condiciones sociales.

2 Por industria politico-mediatica entendemos un instrumento del poder capitalista intervi-
niendo activamente no solo en lo econémico —aspecto en el cual se expresa y visibiliza
continuamente al constituirse en una auténtica industria en constante expansiéon y transfor-
macion con la finalidad de obtener ganancias—, sino sobre todo en lo politico-ideolégico,

DOSIER |$



¥31500 |‘S

INTER DISCIPLINA Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernandez Romero

dominante. Antes de constituirse como una relacién econémica y politica, se
constituyé como una concepciéon ideolégica fortaleciendo el dominio de sus
propietarios, quienes anteriormente habian sido esclavistas (Majfud 2021).
Transformaron la estructura y superestructura del orden social, eliminando
solo opresiones superficiales, pues la libertad de los antiguos cautivos seguia
pendiente. Prolifer6 una nueva relacion de mercado y un sistema de consumo,
mayormente exacerbado, el cual integré distintas clases sociales, entre las cua-
les se encontraban los afrocubanos. Es decir, se transformaron las relaciones
sociales y econ6micas, estableciendo una industria generadora de dependencia
y cosificacién, y en la cual un nimero de musicos trabajé con un sueldo infimo
para ganarse la vida y bajo un control ideol6gico (racismo).

En dicho espacio, la alegria musical de los afrocubanos enfrentaba la tristeza
(racismo). Con sus ritmos aportaron no solo alegria para si mismos, sino también
a una parte de sus consumidores, entre quienes experimentaban grandes contra-
dicciones: pobreza, exclusion y explotacién. Fue también un lugar de reivindica-
cion y creacion musical, participando directa o indirectamente, quiza sin saberlo,
en el proceso de acumulacion de capital; durante dicho proceso, las contradiccio-
nes fueron una constante entre los grupos en pugna: los intérpretes afrocubanos
y los esclavistas cubanos y estadounidenses (ahora reciclados y convertidos en
propietarios de la industria politico-mediatica).

A principios del siglo XX, surgieron nuevas industrias que ampliaron el camino
de los afrocubanos; se fund6 un nimero importante de hoteles de lujo, construidos
por empresarios estadounidenses, quienes poco antes se habian asentado en la isla.
Entre los beneficios econdémicos, se incluyen también los ideol6gicos, elaborados o
relaborados a través de la realidad, al establecerse nuevas ideas, valores y un siste-
ma de consumo. Entre los hoteles, cuyos consumidores eran la burguesia cubana y
estadounidense, se encontraban el Plaza y el Sevilla Biltmore, en donde un grupo de
musicos afrocubanos ejecutaba numerosos danzones, sones y jazz (Acosta 2001).
Tocaban también en cabarets, salones de baile y suntuosos clubs, como el Jockey
Club y el Gran Casino Nacional. La prostituciéon se convirtié alli en un jugoso nego-
cio, cuyas redes comerciales conectaban con ciudades de Estados Unidos, Europa,
América Latina y el Caribe. Por citar un caso, La Habana (Cuba) se vinculaba con Ti-
juana y Ciudad Juarez (México), en la trata de blancas y prostitucién, entre otros
negocios. La llegada a la isla de empresas grabadoras estadounidenses como la RCA
Victor, permitié no solo la grabacion, difusion, comercializacion y desarrollo de un
publico consumidor, sino la proliferacion de un grupo de musicos afrocubanos.

pues con ello elabora y reconstruye una sociedad, al establecer sus ideas, sus valores, su
concepcion del mundo y su cultura, tendiendo siempre a difundirlos mediante la publicidad
u otro medio y mostrandose en un presente eterno.



Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2026.38.93498 www.interdisciplina.unam.mx
Ramiro Herndndez Romero

En Estados Unidos, una parte de esta industria entré en auge a inicios del si-
glo XX, pero con la Ley Seca promulgada en 1919, y derivada de la decimoctava
enmienda de la Constitucion de 1917, freno su estabilidad prohibiendo el consu-
mo, venta, importacién y fabricacion de bebidas alcohoélicas. Gozé de respaldo
en todo el territorio, provocando su traslado a Cuba a principios de 1920, junto
con las organizaciones “criminales” dedicadas a la producciéon, importacion y
distribucion de bebidas alcohélicas. Dicha industria, también se traslad6 a Méxi-
co, particularmente a la ciudad de Tijuana, en donde se fundaron salones de jue-
go, prostibulos, cantinas, bares y cafés. No es casual que arribaran alli orquestas
afrocubanas de danzén y jazz-band, como la Cuba Jazz Band dirigida por José
Novo “El Negro Batista” (Parey6n 2006).

La Ley Seca fracaso al ser anulada en 1933, pero durante esos afos las ma-
fias y los empresarios estadounidenses viajaron entre La Habana y Tijuana en
donde hicieron jugosos negocios con los cabarets y los prostibulos. En el caso
de Tijuana, también eran duefios de restaurantes y casinos, comercios muy lu-
crativos y beneficiosos para el capital (Arrizén 2018). En Cuba no era muy dis-
tinto, pues dicha industria creci6 junto con la prostituciéon y la trata de perso-
nas. En estos lugares, los trabajadores y los musicos afrocubanos convivian
entre si, y no solo eran comunes en Cuba y México, sino en Nueva Orleans y Nue-
va York. Los musicos solian desplazarse largas distancias, regularmente entre La
Habana, Tijuana, Ciudad Juarez, Nueva Orleans, Chicago y Nueva York (Hernan-
dez 2023).

En medio de la industria politico-mediatica que ascendia paulatinamente, los
afrocubanos y la alegria de sus ritmos enfrentaban el desprecio de las élites cu-
banas quienes aspiraban a ponerse al corriente con las expresiones culturales
occidentales del momento. La cultura afrocubana no coincidia con los sentimien-
tos nacionalistas de la naciente republica. Para ellos resultaba oscuridad y triste-
za. En esos afos se restructuré politica e ideol6gicamente la constitucién del
nacionalismo legitimando su poder, y en el cual no se contemplaba a los afrocu-
banos. Pasaron varios decenios desde el fin de la esclavitud en un pais aparente-
mente nuevo pero buscando parecerse a los europeos, y renegando de toda ex-
presion afrocubana, lo cual chocaba con sus planes. Toda expresion afro se nego,
reneg6 y se miraba con desprecio, convirtiéndose en la tristeza que los afrocu-
banos enfrentaron con alegria musical, pues sus ritmos se convirtieron en fuen-
te de poder transgresora del orden social. La clase dominante los consideraba un
lastre de la barbarie (Carpentier 2004), constituyendo con el apoyo de antropo6-
logos una ideologia (racismo) cuyo fin consistia en justificar su poder y su supe-
rioridad. El racismo, en su version académica, se convirtié en una practica y en
una ideologia expresada de manera abierta y decidida para impedir toda presen-
cia de las cadenas que sostuvieron a los afrocubanos y sus ritmos.

DOSIER |4.3



¥3Isoa |ﬁ

INTER DISCIPLINA Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernandez Romero

Con el racismo antropologico se aplic6 un mecanismo ideoldgico o antropo-
logia aplicada, reforzando el control social y cultural. Combatié toda expresion
colectiva sociomusical afrocubana, asi como profundiz6 la division entre los
musicos, propia del individualismo. Lo cual no solo sostenia una parte del pen-
samiento moderno-occidental, sino a los estudios antropoloégicos. La division no
solo se aplicaba sobre los descendientes de europeos para separarlos de los afro-
cubanos, sino también entre estos. A principios del siglo XX, los estudios antro-
pologicos se concentraban sobre la base de las razas. Dominaba todavia la antro-
pologia evolucionista cuyo fundamento se basa en que todos los pueblos pasan
por los mismos estadios de desarrollo, yendo del salvajismo a la barbarie y luego
a la civilizacion. Desde esta propuesta ideologica, se aplico la aculturacion de las
poblaciones de cautivos africanos, es decir, la antropologia aplicada. Se les man-
tuvo en el ultimo estadio con el fin de desaparecerlos y negar todo vestigio. Una
vez concretado, permitiria el “progreso”. De hecho, el objetivo de los grupos de
poder instalados en el gobierno cubano consistia en “blanquear” a la poblacién
para evitar su degeneracion. En esos afios, sin embargo, se desarrollé una postu-
ra en la cual los antropo6logos dieron énfasis a la cuestion nacional y la ciudada-
nia concibiéndola mas alla de la raza (Argyriadis y Laétheir 2020). La realidad es
que el afrocubano continuaba negandose.

Su aplicacién se extendié a lo largo de la isla como politica de Estado, reper-
cutiendo en la vida cotidiana de los afrocubanos, cuya resistencia sigui6é en los
tres decenios siguientes. No obstante, el progreso de la humanidad estaba preci-
samente en la emancipacion de estos oprimidos, quienes utilizaban un discurso
abierto al ejecutar sus ritmos en espacios publicos, propios de la industria poli-
tico-mediatica. Resultaba un método sutil, pues los grupos de poder no conce-
bian que con ello incidian en la sociedad cubana. Esta actitud no solo se convir-
ti6 en una forma de resistencia, sino también, al mismo tiempo, en una
conquista, pues sus ritmos consiguieron ubicarse a la altura de los de la clase
dominante.

En 1913, el gobierno nacional y las élites prohibieron las comparsas tradicio-
nales afrocubanas. Sus fiestas fueron objeto de suspensiones y sanciones (Car-
pentier 2004). Pero también tacharon a la mayoria de la poblacién afrocubana de
“delincuente” y la relacionaban con el “hampa”. Se trataba de la materializacién
de la ideologia racista y de la antropologia aplicada. No era casual también que
este fendmeno haya crecido de manera espectacular en la isla en esos afios, de-
bido a la llegada de traficantes de drogas y tratantes de blancas, muchos prove-
nientes principalmente de Estados Unidos. Sin embargo, y por contradictorio
que fuera, la mayoria eran blancos, vinculados con las estructuras de poder cu-
banas y estadounidenses. A los afrocubanos se les clasificaba de “delincuentes”
porque no se integraban facilmente al orden social establecido.



Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2026.38.93498 www.interdisciplina.unam.mx
Ramiro Herndndez Romero

La ejecucion de los ritmos realizados de manera tan creativa sirvié para
transgredir el orden social. La tristeza del afrocubano, motivada por la condicién
de inferioridad, lo obligaba a crear un mecanismo de contencién percibido en
sus ritmos como alegria y manifestandose abiertamente en los hoteles, asi como
en sus fiestas tradicionales, y convirtiéndose en una critica al poder.

Los afrocubanos bajo una condicién subalterna solo obtenian trabajos infi-
mos y salarios miseros. El oficio de musico les ofrecié un medio para resistir,
cuya finalidad, entre otras, consistié en recuperar su dignidad e incidir en su en-
torno. Pero a las clases dominantes les generaban repugnancia y desconfianza,
no solo por su comportamiento, sino especialmente porque la ejecucion de los
ritmos anunciaba subversiéon. Los ritmos, como atributo de poder, anunciaban
cambios en el orden social (Attali 2011). Debido a su arrogancia, y al cegarse con
las prohibiciones y el desprecio, les impidi6 darse cuenta de que los afrocubanos
intentaban incidir en la sociedad que los negaba. En los distintos escenarios mu-
sicales en los cuales podian mostrar su critica al poder, enfrentaban al racismo
antropoloégico cientificista.

Los afrocubanos instituyeron gran parte de la musica cubana por lo menos
desde el siglo XIX. Sus antecedentes, sin embargo, provienen desde el régimen
de esclavitud, entre los siglos XVI y XIX. Durante ese periodo, las distintas expre-
siones, que no dejan de ser mas ideologicas que reales, suelen denominarse bu-
fos, contradanza y danzén. Y a mediados del siglo XX, el mambo. Se trata de va-
riantes de la musica cubana, a las cuales hoy, en su conjunto, se les llama
“géneros”.? En nuestro caso no nos inscribimos en esta concepcion porque limita
la compresion del quehacer de los musicos afrocubanos, quienes no ejecutaban
sus ritmos pensando en “géneros”, por lo menos la mayoria no se dejaba llevar
por una percepcion subjetiva. Esta concepcién imperante en Occidente, intenta-
ba e intenta controlar ideol6gicamente el quehacer de la mayoria de los musicos.
Un asunto, el cual los afrocubanos se resistian a admitir.*

El hecho de manifestarse de manera colectiva muestra también otro frente
desafiante de la musica individualista y convencional de Occidente. El conjunto

3 Julian Ruesga Bono menciona los géneros musicales como una forma de clasificar y nom-
brar las diferentes musicas. Una forma de aludir, sefialar o designar una sonoridad y una
forma de hacer o usar la musica (2022, 7). Sin embargo, la musica afrocubana, como mu-
chas otras, no entra en esta ideologia que la simplifica. No se puede obligar a verla desde
esta clasificacion porque falsean la realidad. En otras palabras, no se puede nombrar algo
que es mucho mas, porque el intérprete piensa mas en ejecutar sus ritmos, que en coémo se
quisieran nombrar los mismos. La realidad musical afrocubana rebasa todo intento de de-
finirla. Incluso los musicos, ejecutandola, tampoco responden a esa simplificacion.

4 En Estados Unidos los afroamericanos también se negaron a que sus ritmos tuvieran un
nombre sin tener relacion con su realidad. Miles Davis, por citar un caso, rechazaba que a
su musica le llamaran jazz. £l simplemente decia que lo que hacia era musica social.

DOSIER |$



¥31500 |§

INTER DISCIPLINA Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernandez Romero

de musicos y sus ritmos, cada uno creando su estilo, les llamé a sus composicio-
nes: mambo (Grijalba 2018, 323). Lo cual no quiere decir el aceptar la ideologia
de los “géneros”, sino que, para las variantes de la musica cubana, utilizaron ese
término y asi distinguir lo hecho por un musico con respecto a otro. Lo cual nos
permite comprender la variante presentada en México por Damaso Pérez Prado,
con respecto al mambo. En el fondo se trataba de una expresion colectiva en re-
sistencia, ganando terreno frente al individualismo imperante en la sociedad cu-
bana y caribefia. Se convirtié6 en un mecanismo de poder. Carlos Marx decia en
alguna ocasion: “el poder no se cede, se arrebata por quienes entienden la verda-
dera naturaleza de la opresion”. Es decir, frente a ese poder, la colectividad afro-
cubana tuvo una accién politica o arma de lucha frente al individualismo reinan-
te. De este modo, carece de sentido que a Pérez Prado se le llame el “rey del
mambo”. Esta concepcién no es mas que una reaccion de las élites dominantes
para combatir la colectividad afrocubana.

En el momento en el cual los afrocubanos transformaban sus ritmos, se re-
crudecieron las politicas publicas del gobierno federal y la propaganda mediati-
ca justificando su inferioridad. Su instinto ritmico fue un mecanismo de resisten-
cia y generador de alegria hacia si mismos y hacia el ptblico escuchandolo desde
los distintos escenarios. Lo anterior no requeria excluirse de toda relacién cultu-
ral de los grupos de poder, sino que, inspirados precisamente por el sentimiento
de sobrevivencia y motivados por la alegria, se apropiaron de algunos ritmos de
las élites, como los del teatro espafiol, por ejemplo. Es decir, la cultura nacional
cubana, dentro de la manifestacion musical, tuvo un componente y efecto psico-
social. El componente afrocubano, como condicién cultural, también tuvo un pa-
pel importante aunque en distintos planos y dependiendo de las relaciones de
fuerza. La apropiacién, proliferaciéon, consolidacién y transformacién correspon-
den, por citar un ejemplo, a los teatros bufos, los cuales desempefiaron un papel
no solo en la evolucién de la musica popular cubana: el danzén, sino de resisten-
cia ante la “criminalizacion” impulsada por los grupos de poder. Durante este
proceso, vivian en cautiverio, y aunque luego se aboli6 la esclavitud, no se gene-
ré6 mayor libertad. En ese contexto produjeron los bufos, los cuales, después,
fueron transformados en nuevos ritmos con el abandono de las seguidillas y los
villancicos, dando lugar a la guajira, la guaracha y la canciéon, formando en su
conjunto una parte de la musica cubana.

Desde 1850, los afrocubanos cobraron mayor conciencia. Lo negro se mani-
festaba cada vez mas en sus sonidos y en sus bailes; continuando con la contra-
danza, cuyos elementos contestatarios estaban implicitos en sus ritmos, al apli-
car la base ritmica africana fundamentada, en parte, en la clave y en la sincopa.
En Inglaterra, esta danza y los ritmos eran un pasatiempo de los trabajadores
plebeyos luego de pasar largas jornadas laborando en el campo y en las ciuda-



Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2026.38.93498 www.interdisciplina.unam.mx
Ramiro Herndndez Romero

des. No es casual haber simpatizado esta musica entre los afrocubanos. Lo popu-
lar y contestatario tenian una relacién entre los dos pueblos.

A la contradanza afrocubana simplemente se le llam6 danza cubana. En los
anos 60 del siglo XIX, en la ciudad de Matanzas, se le dominé baile dancistico de
figuras, desembocando poco después en el llamado danzon. Es decir, los musi-
cos cubanos transformaron el seguimiento de la musica. Se mantenian no solo
las tradiciones ritmicas africanas, sino también se vinculaban intimamente con
el trabajo. Estos ritmos se producian en la ciudad y en el puerto® donde, desde
el periodo colonial, se cultivaba azucar, y en el cual numerosos cautivos trabaja-
ban a marchas forzadas, tales ritmos, entonces, les servian para resistir las lar-
gas jornadas laborales.

A inicios de la segunda mitad del siglo XIX, los afrocubanos dieron un nuevo
giro a la musica cubana con la creacion de un grupo de danzones apenas diferen-
ciados de las contradanzas. La propaganda de la época exaltaba a Miguel Failde
sefialado como el “primero” en crear un nuevo estilo de danzén cuyos compo-
nentes constaban de tres partes y se bailaba regularmente en parejas agarradas,
con un ritmo mucho mas lento (Roy 2003, 91). Esta apreciacién constituia una
parte de la ideologia dominante instaurada en el pensamiento de la mayoria de
los investigadores y periodistas de la época y la cual se mantiene hasta nuestros
dias. Se continu6 exaltando a una sola persona el desarrollo de estos ritmos. La
colectividad es propia de los intérpretes de la musica cubana, y no es casual que
tiempo después, cuando las orquestas tipicas y las charangas dominaban la es-
cena musical, revolucionaran en conjunto los ritmos afroantillanos. Raimundo y
luego su hermano el cornetista Pablo Valenzuela, quienes dirigieron su orquesta
hasta 1923, por citar dos casos, son parte de esta actitud colectiva.

En los afios 30, los danzones ya no respondian a las exigencias de los pro-
pios musicos. El desarrollo y apogeo del son y la restructuracién de la instru-
mentacion de las orquestas afrocubanas, los puso a prueba. Estos ritmos tampo-
co les interesaban a los propietarios de la industria politico-mediatica, quienes
consideraban que habian dejado de ser una mercancia creible. Los musicos se
preocuparon por quedarse sin trabajo, por lo cual buscaron renovarse. Sin esta,
ya no contarian con los espacios de la industria politico-mediatica, y no podian
cuestionar la condicién en la que se encontraban. Sus ritmos, habiéndose con-
vertido en un mecanismo de resistencia y alegria, siguieron siendo fundamenta-
les para su sobrevivencia. Aunque otro aspecto de esos cambios se debié al im-
pacto de la musica afroamericana en la isla, la cual se materializ6 no solo con la

5 Conectaba con las metropolis mas importantes de la época. Fue un espacio de poder
econ6mico mundial, y de multiples contradicciones manifestandose en fuertes resistencias
de numerosos esclavos que desembarcaban regularmente en el puerto.

DOSIER |-L\
(9]



¥31500 |”'§\

INTER DISCIPLINA Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernandez Romero

llegada de numerosas orquestas estadounidenses, sino con la conformacién de
multiples orquestas de jazz cubanas.

Los antiguos esclavistas, propietarios ahora de la industria politico-mediati-
ca, veian con preocupacién los limites del mercado de la misica. Empujaron a
los musicos afrocubanos a la creacion de nuevos ritmos, los cuales no solo res-
pondian a la explotacién, discriminacién y racismo, sino también al proceso de
acumulacién del capital. Al mismo tiempo, los propietarios, haciendo uso de la
propaganda publicitaria, estimularon los nuevos “gustos”, los cuales carecian de
sustento, con el fin de mantener la permanencia de la ganancia y la estabilidad
ideologica dominante. La mayoria estaba conformada por empresarios estadou-
nidenses, la oligarquia, la burguesia, los terratenientes e incluso la Iglesia cato6-
lica cubana. Controlaban de cierta manera los “gustos” y la producciéon de las
nuevas interpretaciones musicales, y se contraponian de las propuestas de los
afrocubanos en resistencia. Aunque si era el caso, las toleraban si habia benefi-
cios econdémicos e ideologicos. Los afrocubanos aprovecharon este contexto
para ejecutar su alegria musical, contraponiéndose con la tristeza proveniente
de las clases dominantes.

La transformacién de la muisica cubana era producto precisamente de lo que
venia aconteciendo. En la segunda mitad de los afios 30, los afrocubanos crearon
innovaciones ritmicas e instrumentales, abriendo el camino a un nuevo estilo. Se
dejo de hacer lo denominado danzén, y se dio paso a una nueva modalidad rit-
mica e instrumental, a la cual un grupo de afrocubanos denominé mambo. En
este contexto, una parte de los ritmos entraron en crisis, aquellos a los cuales la
industria politico-mediatica, como la radio y las grabadoras, habian ideado y
controlado. Entre las nuevas variantes, y de las mas difundidas, comercializadas
y mediatizadas, se encuentra la de Damaso Pérez Prado.®

Los ritmos afrocubanos

Numerosos investigadores analizan la variante de la musica afrocubana llamada
mambo de manera lineal y progresiva como si se tratara de un fen6meno suce-
sivo que pasaba de un musico a otro. Yolanda Moreno Rivas, por citar un caso,
menciona que antes de crear Pérez Prado la versiéon supuestamente mas acaba-
da, ya se conocia en Cuba en los afios 30 a través del pianista, contrabajista y
compositor Orestes Léopez, quien cre6 un danzon a cuyo final le [lam6é mambo
(1979, 241).7 Luego, segun esta idea, vinieron otros, quienes dieron su aporte

6 Otras fueron la del flautista Antonio Arcafio Betancourt y la del clarinetista José Urfé.
7 La investigadora francesa Isabelle Leymarie sigue la misma linea. Menciona que Damaso
Pérez Prado le dio la forma definitiva al mambo. Adopta la idea de haber creado la “mejor”



Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2026.38.93498 www.interdisciplina.unam.mx
Ramiro Herndndez Romero

hasta llegar a dicha variante. Sin embargo, como se ha comentado, la musica cu-
bana fue desarrollada por un grupo de musicos afrocubanos quienes crearon
distintas variantes, las cuales se distinguen desde el periodo colonial, sin dejar
de ser parte de un conjunto. De lo acontecido en la segunda mitad del siglo XIX,
desemboco6 al nuevo siglo con variantes ritmicas modernas, a las cuales llama-
ron mambo. Participaron, entre otros, Orestes Lopez, Arsenio Rodriguez, Israel
Lopez Cachao y Pérez Prado. Algunos provenian directamente de familias de es-
clavos. Otros, en cambio, de la pequefia burguesia cubana, como el caso de Pérez
Prado, quien no dejé de experimentar racismo, obligadndolo, en parte, a trasla-
darse a México.

Otro aspecto se relaciona con la propaganda de la época, cuyos diarios di-
fundieron la idea de que el mambo se trataba de un “género” musical.® Lo cual se
mantuvo tiempo después, observandose en algunos investigadores como Rober-
to Lopez Moreno.® Es decir, desde entonces se normaliz6 la concepcion de los
“géneros” musicales, pero en realidad dejaba de vincularse con la realidad social.
El pensamiento dominante se materializaba a través de esta accién que, por cier-
to, pocas veces se discutia.!® Lo cual impidié observarlo como un movimiento
colectivo musical de grandes alcances sociales e historicos. Se convertia asi en
una concepcion forzada que en nada se vinculaba con la materializacion de las
relaciones sociales. Se sum6 también la exaltacién mediatica dando énfasis abso-
luto al individuo, convirtiéndose en un recurso recurrente y situando a un solo
musico como creador de un “género” musical. Se trataba de un servilismo, obe-
diencia y respeto irracional a una autoridad. Es decir, desde una perspectiva so-
brecargada de individualidad. De alli nace la llamada popularidad, pero también
la fama, siendo ambas materializaciones de esta ideologia. En México, se referia
a Damaso Pérez Prado como el tinico creador del mambo. Detras de esta concep-
cion se encontraban también algunos grupos de poder empresariales, entre los

versién. Ademas, segiin sus palabras, fue quien emple6 por primera vez la palabra “mam-
bo” para describir su musica (2005, 160).

8 La mayoria de los articulistas de los diarios en México entendian y describian el mambo
como un “generd”. Aunque en ocasiones no lo hacian explicito, en sus comentarios daban a
entenderlo implicitamente. Esta idea se mantiene hasta el dia de hoy. Véase, por ejemplo,
el articulo de Angélica Moreno Covarrubias publicado en El Universal del 28 de julio de
1995 con el titulo “El inventor del mambo”, en el cual da por hecho tratarse de un género
musical. Lo interesante de su argumento es que pone en duda que Damaso Pérez Prado
haya sido el creador del mambo, al quitarle credibilidad al hecho de que una persona en
particular fuera creadora de los citados ritmos.

9 En su libro Cronica de la miisica en México defiende a Damaso Pérez Prado como el crea-
dor del mambo, y da por hecho el tratarse de un género musical (Lopez Moreno 2001, 78-
81).

10 Lopez Moreno, por citar un caso entre muchos, no lo puso a discusion.

DOSIER |£‘



¥31500 |J5\o

INTER DISCIPLINA Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernandez Romero

cuales se hallaban los propietarios de la prensa.!! En realidad, Pérez Prado cre6
una forma de hacer musica cubana retomando algunos aspectos de los ritmos
afroamericanos. En dicha musica, se encuentra una cantidad de experiencias co-
lectivas afrocubanas entrelazandose, contradiciéndose e, incluso, conflictuando-
se. Las cuales no solo se mantenian en resistencia al control ejercido por los gru-
pos de poder, sino también a las luchas internas, a las confrontaciones por querer
destacar unos sobre otros, porque también fue un elemento que se involucro. Es
decir, permeaban relaciones basadas en el individualismo.

Se relacionaba también en la manera en la cual cada uno interpreté el con-
cepto del mambo. Ed Morales asegura que algunos musicos consideraban su ori-
gen congolefo, traduciéndose como “conversacion” o simplemente “hablar con
los dioses” (2003, 50). Joseito Gonzalez, por su parte, menciona que el mambo
siempre ha existido, solo que ha cambiado de nombre (Grijalba 2018, 318). Al
definir la citada musica, sale a relucir también el conflicto entre los musicos,
quienes intentaban apropiarse no solo de la autoria del nombre, sino también de
los ritmos. Cada uno intentaba legitimarse al hacerse pasar como Unico creador.
La ideologia de los “géneros” musicales se habia convertido en parte del pensa-
miento de los afrocubanos, la cual, ademas, tenia poco que ver con su practica
historica musical. Lo anteriormente combatido, ahora se defendia. Es decir, des-
de entonces reproducian las relaciones sociales dominantes basadas en el indi-
vidualismo imperante, la division interna y el confrontamiento constante. Lo
cual demuestra que entraron en un proceso de integraciéon, cuya resistencia se
fue abandonando paulatinamente. De hecho, la mayoria de los muasicos que crea-
ron y ejecutaron una variante de la musica cubana, el mambo, se encontraban a
un paso mas en la integracion que en la resistencia.

El término surgi6 precisamente en el contexto en el cual prolifer6 un nuevo
auge de la musica de baile desarrollado por la industria politica-mediatica en la
isla. Permitiéndonos regresar la mirada a esta industria, porque dicho termino
formo6 parte del lenguaje que justifico las relaciones sociales basadas en el con-
sumo de esta, y en el poder de sus propietarios. Una parte del danzén y el son
cubanos, asi como el foxtrot y el jazz estadounidenses, se habian convertido en
mercancias prefabricadas y en practicas ideolégicas materializadas que normali-
zaron el orden social dominante dentro y fuera de la citada industria. Este nuevo
consumo entro en apogeo entre los afios 20 y 30.!? El cual no se entiende sin los

11 Los articulistas del diario EI Nacional solian exaltar también a Pérez Prado como el crea-
dor del “género”. Ademas, se tendia a la adoracion al considerarlo “rey del mambo”. Véase,
por ejemplo, la nota publicada el 14 de septiembre de 1995, con el titulo: “Y en el principio
fue... jel mambo!”.

12 No obstante, el baile en Cuba ha sido habitual por lo menos desde 1790 como nos re-
cuerda Miriam Escudero (2017, 2). Pero en este periodo surge una nueva forma de interpre-



Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2026.38.93498 www.interdisciplina.unam.mx
Ramiro Herndndez Romero

elementos ideologico-culturales estadounidenses, paulatinamente instalandose
en Cuba. El mercado musical bailable conecté a musicos de este pais, México y
Estados Unidos. No obstante, se extendi6 también al resto de América Latina y
Europa.

En 1893, se funda la Casa de Fonogramas Edson, con la cual inicia sus activi-
dades la industria de la grabaciéon estadounidense. Esta y otras compaiiias se es-
tablecieron en la isla grabando a numerosas orquestas (Garcia 2002). A través de
la publicidad de esta empresa, con el apoyo de la prensa, se difundié la musica
por distintas partes del territorio nacional e internacional, permitiendo que los
musicos viajaran a lo largo del Caribe para presentarse en escenarios musicales
dominantes. Estas producciones se convirtieron no solo en medios de difusiéon
de los ritmos de moda, sino en un mecanismo legitimador de un mercado musi-
cal. La resistencia afrocubana al orden establecido perdia sentido, aunque no del
todo, pues al convivir en un ambiente en el cual imperaba el racismo, provenien-
te de una parte del publico y de los propietarios de la industria mediatica domi-
nantes, se reorganizaron para conformar una resistencia. A partir de 1922, pro-
lifer6 la industria de la radio, convirtiéndose poco después en nuevos espacios
para las orquestas afrocubanas.

Los propietarios estadounidenses de salones y cabarets, antiguos esclavistas
del sur estadounidense, emplearon a trabajadores afrocubanos para sostener
esta industria, entre los cuales se encontraban los musicos. En estos espacios,
aunque no los Ginicos, se concretaron relaciones basadas en la explotacién y la
sumision, con lo cual se permitiria dar continuidad respecto a la esclavitud tra-
dicional. Es decir, se restructuré politica, econémica e ideol6gicamente, y se ini-
ci6 una nueva esclavitud. No obstante, cabe aclarar: se mantienen dos elementos
que son parte de su estructura, los cuales conformaron una unidad: la esclavitud
asalariada y la esclavitud racializada. Son parte del mismo proceso que mantenia
bajo control a los afrocubanos. En el caso de la segunda, es parte de la superes-
tructura ideoldgica sosteniendo o justificando a los grupos de poder. Impulsada
en gran medida por los antropo6logos, consistia, entre otros aspectos, en impedir
la unidad de las distintas clases sociales, las cuales experimentaban relaciones
de exclusién y explotacion, como el caso también de la migracion china. En la
primera, es el sometimiento mediante un salario minimo impidiéndoles sobrevi-
vir o haciéndolo apenas.

tar los bailes en los cuales participaba la burguesia y la clase obrera, es decir, se masifico.
Se practicaba todo el tiempo y en muchos espacios publicos en los cuales se ejecutaban
numerosos ritmos que proliferaron en esos afios, algunos provenientes de Estados Unidos
como el jazz. EL baile se hizo mas facil de aprender, pudiéndolo ejecutar cualquiera y de-
jando de ser una practica de las élites.

DOSIER |@



¥31500 |‘3

INTER DISCIPLINA Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernandez Romero

A través de esta industria, el neocolonialismo estadounidense instituy6 una
nueva forma de control social, al conformar una institucion ideolégico-cultural
sosteniendo y condicionando a los afrocubanos. La economia estadounidense se
expandi6 en la isla y empez6 a desarrollar una nueva produccion social y cultu-
ral. Es decir, una produccion de entretenimiento masivo ampliando el consumo
desde lo personal y familiar hasta lo social. En este proceso se produjo también
una eficiente produccion en masa de fonografos, quienes, en un primer momen-
to, fueron articulos de lujo adquiridos solo por la alta y pequefia burguesia. Sin
embargo, con la reduccién del costo de la produccién, se ampli6 a las mayorias.
Se convirtié también en un medio de control, porque a través de estos aparatos
se escuchaban los mismos mensajes en los cuales se instruia como deberian
comportarse los habitantes. Por dicho medio, se difundieron precisamente los
ritmos afrocubanos, extendiéndose por México y Estados Unidos.

Los nuevos tiempos se vinculaban con el baile. Se desbordaba energia expre-
sandose en numerosos espacios, y sumergiéndose en el imaginario colectivo tan-
to en los clubes de bailadores, como en los propios musicos. Los afrocubanos
continuaron incidiendo no solo porque su musica motivaba el baile, sino porque
mantenia su caracter subversivo, al ser un medio de contencién al racismo expe-
rimentado a diario. No deja de ser un elemento importante, el cual mantenia la
lucha entre la tristeza y la alegria. Se convirtié en un mecanismo de sostén de la
resistencia, la lucha y el combate contra la sujecién en la cual se hallaban. En el
baile, sin embargo, se dieron renovaciones, en las cuales no solo participé la alta
y pequefia burguesia, sino también el obrero-campesino. Asimismo, no fue un
fenémeno exclusivamente del Caribe y Latinoamérica, sino también de Europa
(Hobsbawm 2013). Dejo de ser exclusivo de las élites, y tom6 un camino distinto
el cual incluia también a las clases excluidas.'? Esta realidad no era distintiva de
Cuba, se dio desde Nueva York hasta Buenos Aires (Pujol 2011).%*

Los afrocubanos defendian sus relaciones basadas en la colectividad, con la
cual enfrentaban el individualismo. Lo que dieron en llamar mambo, no fue mas
que una expresiéon colectiva y reivindicadora no solo de la musica cubana, sino

13 Kaspar Maase asegura haber iniciado este proceso a principios de la segunda mitad del
siglo XIX, cuando prolifer6 la cultura de masas como proceso “democratizador” de la mo-
dernidad. Es decir, la cultura burguesa dejé su sitio a la cultura popular (2016, 15).

14 Sergio Pujol menciona deberse el auge del baile al desarrollo de la industria discografi-
ca, a los aparatos reproductores de sonido y la radiofonia (2011). Sin embargo, fueron otros
los motivos que llevaron a la poblacién a inclinarse por el baile. Se encuentran, entre otros,
los efectos de la pandemia de 1918, los cuales generaron, después, un sentimiento libera-
dor ocasionado por el aislamiento. La gente buscaba distraerse y lo encontré en los escena-
rios musicales y salones de baile. La industria politico-mediatica dominante aproveché esta
oportunidad para crear un mercado de consumo, y trat6 de conciliar las contradicciones
sociales.



Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2026.38.93498 www.interdisciplina.unam.mx
Ramiro Herndndez Romero

de una parte de sus tradiciones socioculturales de sus antepasados africanos. El
asunto se volvié polémico desde que se empez6 hablar de estos ritmos. Se debia
a su naturaleza subversiva y revolucionaria, porque no solo formaban parte de
las clases histéricamente desarraigadas, sino porque habia sido la musica la que
provoco un gran impulso en momentos de revuelta social. Sin embargo, también
eran simbolo de “prosperidad” en tiempos de estabilidad econémica y social
(Austrialia 2004). Aunque debemos tener en cuenta también, el haber provocado
incomodidad entre algunos grupos de poder acostumbrados a escuchar determi-
nados ritmos, lo cuales consideraban mas creibles y aceptables. Es decir,
rechazaron toda actitud ajena a sus usos y costumbres. Por otra parte, provoco
alegria entre los distintos publicos que vivian en condiciones de exclusion y ena-
jenacion. Manuel Cuéllar Vizcaino afirma: “mambo es una voz espontanea, una
expresion, un grupo de un bailador durante un mambo cualquiera y fue repetido
por los demas bailadores hasta patentizarse” (Grijalba 2018, 316). Es decir, se
multiplicaron en distintos espacios de esparcimiento social provocando, entre
otras cosas, miedo entre los grupos de poder.

Dichos ritmos surgen de las distintas propuestas de los musicos, quienes no
solo se vinculaban con los cambios en la musica cubana, sino también con la ex-
periencia de los musicos sometidos a la nueva esclavitud impuesta por la indus-
tria politico-mediatica. En el caso del son, sus raices se hallan a fines del siglo
XIX. Sin embargo, Carpentier (2016) menciona remontarse estas mucho tiempo
atras, al periodo de vida de Ma’ Teodora quien fue creadora de sones en el siglo
XVI, conocidos entonces como musica de baile en la provincia de Santiago. Inclu-
so, asegura, que del siglo XVI al XVII, el son referia a la imprecisa musica popular
danzable. Cobrando mayor perfil definido con la llegada de afrofranceses a la
ciudad de Santiago (235-236). Desde entonces, siguié un proceso de evolucion,
pues los afrocubanos retomaban las tradiciones musicales espafolas, fusionan-
dolas con las de origen banti (Africa). Es decir, mezclaron los sonidos de los ins-
trumentos de cuerda con los instrumentos de percusion, entre los cuales se en-
cuentra la guitarra y el tres; asi como los bongés, las maracas y las claves. En
cuanto al ritmico, el son tiene sus raices en el changiii y en la clave. Entre los
instrumentistas de cuerda se encuentra el tresista afrocubano Arsenio Rodri-
guez, quien llamaria a una parte de su obra musical: mambo.

El son esta directamente relacionado con la resistencia al racismo de las éli-
tes blancas. Ademas, a diferencia del danzo6n, se mantuvo como un baile absolu-
tamente popular y casi siempre relacionado, aunque de distintas formas, con la
experiencia afrocubana. Se habia convertido en una reacciéon de los afrocubanos
a la inferioridad que provocaba esta ideologia. A principios del siglo XX, solo
ellos lo ejecutaban, escuchaban y bailaban. Sin embargo, poco después, atrajo a
las clases trabajadoras blancas, quienes disfrutaban también de la alegria de los

DOSIER |,ug



y3irsoa |‘S

INTER DISCIPLINA Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernandez Romero

ritmos. Las élites blancas y racistas lo consideraban una musica inferior y un bai-
le indecente, cuyas exclamaciones y reacciones provenian también de la Iglesia
catolica. No obstante, estos prejuicios no impidieron que los mensajes ritmicos
incidieran en la sociedad, convirtiéndose paulatinamente en la cultural nacional
cubana. El sentimiento de alegria tras o mediante su ejecucion, caus6 cada vez
mas admiracion entre las distintas clases sociales. Esta incidencia es uno de los
mayores logros de la comunidad afrocubana sobre las élites y supremacistas
blancos.

La radio entr6 en auge a finales de los afios 20; ahi fue donde los afrocubanos
encontraron un nuevo espacio para el son. La presencia de las empresas graba-
doras estadounidenses se convirtié6 también en otra via no solo para la difusién
de dichos ritmos, sino un medio en el cual dichas empresas se apropiaron de los
mismos, para convertirlos en un gran negocio. El son y el danzén fueron los rit-
mos bailables mas consumidos de la época, y formaban, junto con otros, un ar-
senal de mercancias. Sin embargo, a pesar de haberse vuelto inofensivos algunos
musicos y ritmos, siguieron causando temor entre los grupos de poder, quienes
se sentian amenazados. Incluso los prohibieron con el argumento de que se tra-
taba de un peligro para el orden publico, pero, sobre todo, para las buenas cos-
tumbres de la familia y la decencia (Carpentier 2022, 259). Es decir, para la moral
cristiana. La reacciéon de estos grupos de poder se convirtié en tristeza para los
afrocubanos, la cual tuvieron que enfrentar.

En los anos 30, como se dijo, los ejecutantes de danzén tuvieron problemas
para resistir las transformaciones del escenario musical. El auge del son y su ins-
trumentacion, y la proliferacion de numerosas orquestas al estilo del jazz afroa-
mericano (Roy 2003, 97) afectaron el escenario musical. Las modas impuestas
por la industria politico-mediatica se convirtieron en un ataque ideol6gico-musi-
cal en contra de la realizacién de los afrocubanos. La visita de un nimero impor-
tante de intérpretes de jazz estadounidenses (afroamericanos y angloamerica-
nos), también tuvo alguna repercusion. En este contexto, los musicos realizaron
grandes innovaciones ritmicas e instrumentales. Para fines de dicho decenio,
inici6 un nuevo contexto musical. El danz6n tomé nuevos derroteros, al trans-
formarse una de sus variantes: el mambo.

En el contexto de la musica de baile representada por el son, el danzoéon y la
guaracha, los septetos afrocubanos ampliaron la instrumentacién de los meta-
les. Integraron un numero importante de trompetas, un piano, y, sobre todo, un
instrumento que en esos afnos solo se tocaba en los desfiles africanos de carna-
val: la conga (Morales 2003, 51). Arsenio Rodriguez, tresero ciego nacido en las
cercanias de Matanzas, lo integré a su conjunto. Cuando era director, en algunas
de sus composiciones cred una seccion de montuno que llamoé “diablo”. Se con-
virtié en otra derivacién de la musica cubana que también se consider6 mambo.



Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2026.38.93498 www.interdisciplina.unam.mx
Ramiro Herndndez Romero

Es decir, del son surge una version del mambo. Junto a Arsenio, otro intérprete
también aporté a los cambios en la musica cubana: el contrabajista Israel Lopez
“Cachao”, quien fue director de una orquesta de charanga; se trataba de una nue-
va version de las orquestas de danzoén. El creé una version musical de lo que
también él llam6 mambo. Sin embargo, Josean Ramos menciona que su contribu-
cion fue el “guajeo sincopado” (Santana 2022, 13). Segin Morales, las orquestas
de son y de charanga solian intercambiar repertorios musicales; destacando una
cualidad de los afrocubanos: compartir sus creaciones con otros musicos, con-
virtiéndose en otra expresion de la colectividad afrocubana. Estas experiencias
se sitian principalmente entre los decenios de 1930 y 1940 (Morales 2003, 51).
Lo cual permite comprender el apoyo, la influencia mutua y su relacién colectiva
y solidaria entre los musicos afrocubanos. Una actitud que, de manera sutil, en-
frentaba la division, la provocacion y confrontacion entre si; asi como la exclu-
sién y la negacion que incitaban los grupos de poder dominantes y supremacis-
tas blancos cubanos y estadounidenses.

En esos afnos se renovaron el contacto y los intercambios de los repertorios
musicales entre los intérpretes afrocubanos y afroamericanos, principalmente
entre las ciudades de La Habana y Nueva York.!'> Lo cual no era nuevo, pues des-
de el periodo colonial se habian generado innovaciones ritmicas que posterior-
mente darian lugar al jazz (Hernandez 2024, 221). En los afios 40, los afrocuba-
nos instituyeron una nueva relacion con las orquestas de jazz estadounidenses,'®
lo anterior incidié en la musica cubana y dio lugar a una de las diversas formas
de interpretarla, representada por un musico a quien la propaganda politico-me-
diatica ha llamado: “rey del mambo”, a Damaso Pérez Prado, quien en realidad
formaba parte del conjunto de la cultura afrocubana. Para unos, era una persona
exigente y egocéntrica. Para otros, no dejaba de ser una persona rigida y vanido-
sa (Santana 2022, 11).!7 De ser cierto, la propaganda politico-mediatica contribu-
y6 a que tomara esa actitud, pues aliment6 la tendencia a la autoadoracion, lo
cual formaba parte de una expresion de la clase de la cual provenia y del medio
en el cual se desarrollé. Aunque de descendencia africana, no tenia relacién con
la experiencia de los esclavos. Se inclinaba principalmente por la cultura de las

15 El trompetista estadounidense Dizzy Gillespie, solia apropiarse de las composiciones
de los musicos afrocubanos. De Luciano Chano Pozo Gonzdalez se hizo de varias de sus
obras musicales durante su estadia en Nueva York. Delannoy comenta: “mucho se ha habla-
do de Dizzy, sagaz hombre de negocios, haber explotado a Chano, arrogandose el derecho
de modificar ciertas partes de Manteca y figurar como cocompositor de la obra” (2003, 134).
16 Las llamadas big band.

17 Aunque Julio del Razo, uno de los musicos de la orquesta de Pérez Prado, afirmé: “fuera
de la rigidez del trabajo, fue muy buena gente y ademas un excelente musico” (Figueroa
2003, 85).

DOSIER |$



¥31500 |§

INTER DISCIPLINA Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernandez Romero

élites.'® Su persona y su musica pasaban de la resistencia a la integracion, y de
la integracion a la resistencia, motivada por el racismo y los ritmos que ejecuta-
ba. Su afrodescendencia lo empujaban a la resistencia.

Damaso Pérez Prado

Pérez Prado!® es solo un intérprete, compositor y director de orquesta del con-
junto de musicos que transformaron la musica cubana en la primera mitad del
siglo XX. Nace el 11 de septiembre de 1917 en Matanzas,?° ciudad notable no solo
por sus abundantes recursos naturales, sino también por sus recursos musica-
les.?! Alli se conservaron algunas tradiciones de origen africano desde que los
esclavistas trasladaron ahi a una cantidad importante de cautivos provenientes
principalmente del Congo y Angola. En el puerto se dieron grandes movilizacio-
nes de resistencia, las cuales cuestionaron el orden social esclavista. La produc-
cion musical, ejecutada colectivamente y en algunos casos individual, ayudo,
junto con la resistencia, a mantener dichas tradiciones musicales que luego se
apropio Pérez Prado para desarrollar su propio estilo.

Estudi6 piano en la academia de Maria Angulo; posteriormente, se formé en
el conservatorio municipal, y realiz6 estudios de tumbadora, 6rgano, bateria,
trompeta y saxofén (Gaytan 2021, 292). Se especializ6 en la academia musical,
pero también se involucré en la musica popular. Influido por la identidad nacio-
nal cubana, en la cual la cultura afro tiene un papel importante, se sentia atraido
por los ritmos de origen africano, los cuales se conservaban en Simpson y en La
Marina, en su natal Matanzas.?? Su actividad musical inici6 en una charanga con
la cual se presentaba en los clubs sociales de la citada ciudad; luego tocé en la

18 En México aparecia retratado al lado de las élites intelectuales y empresariales. Véase,
por ejemplo, una foto junto a Fernando Benitez, Manuel Buendia y Margo, la cual ha sido
muy difundida por la industria politico-mediatica, principalmente por la prensa. El 15 de
septiembre de 1989, La Jornada publicé dicho fotograma junto con un encabezado en el
que se lee “Muri6 el rey del mambo”.

19 Hijo de Sara Prado, directora de la Escuela Primaria namero 17 de El Naranjal, y del perio-
dista Pablo Pérez. Véase Cineteca Nacional. Centro de Documentacion, expediente E-02801, 1.
20 Santana Archbold asegura que Pérez Prado siempre confundi6 su fecha de nacimiento.
Nunca quiso darle a los “criticos”, medios de la farandula y a los investigadores su fecha de
nacimiento (2022, 27).

21 Antes de la llegada de los colonizadores espafoles, la habitaban los pueblos caribe y
taina. Las reuniones de estos ultimos llamados areitos, se celebraban con bailes y recitaban
historias cantadas y dirigidos por un cacique. En dichas reuniones tocaban tamboras ahue-
cadas de madera, flautas, giiiras y silbatos (Santana 2022, 22)

22 Gaytan menciona que los padres de Pérez Prado le aconsejaban no solo dedicarse a los
rumberos de Simpson y La Marina (dos barrios religiosos de Matanzas), sino también poner
atencion en Mozart y Beethoven.



Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2026.38.93498 www.interdisciplina.unam.mx
Ramiro Herndndez Romero

banda musical de una radiodifusora local, asi como en las funciones de cine si-
lente. En La Habana, trabajé como pianista y arreglista con una de las orquestas
mas famosas de la época: la Orquesta Casino de la Playa. Realizé grabaciones en
1945 para la empresa cubana Montilla,?® asi como en la estadounidense RCA Vic-
tor en 1946, lo cual lo introdujo en el ambito politico-mediatico que posterior-
mente lo llevo a México.?®

Con la trayectoria creada en la isla, se insert6 facilmente en nuestro pais, en
el cual continu6 desarrollando sus ideas musicales, vender sus arreglos y realizar
grabaciones de su musica.’® El cine, una industria en auge a fines de los afios 40
cuando ingreso, le dio la posibilidad de exponer aquello de lo cual él consider6
tratarse el mambo.?” Aunque su musica representaba a la industria politico-me-
diatica dominante, mostrando una contradiccion con respecto a la experiencia
afrocubana sometida al racismo y a la exclusién, conservaba algunos elementos
ritmicos africanos que cuestionaban la realidad social. Las élites conservadoras
mexicanas reaccionaron ante el mensaje de estos ritmos. No estaban acostumbra-
das a escucharlos, pues mostraban otros caracteres no siendo estos precisamente
los mas “creibles”. Los miembros de la Iglesia catolica, algunos de estos de la pe-
queia burguesia, los condenaron y los rechazaron debido a exaltar el cuerpo y el
sexo. Por el otro, referia al poder que no era precisamente su justificacion. Pérez
Prado cre6 una derivacién de la musica cubana, retomando algunos elementos
del jazz afroamericano, también mediatizado.?® Su actitud era poco transforma-
dora desde el punto de vista politico y social, y sus mambos intentaron conciliar
las contradicciones de la sociedad mexicana.?? Una expresion que se relacionaba
con la prosperidad social y estabilidad econémica que supuestamente se vivia en
el pais. En otras palabras, sus ritmos mostraban la realizacién de la pequefia bur-
guesia. Lo anterior exhibia la integracién de una parte de los musicos y ritmos

» o

23 Grabd “Azuquita con leche”, “La clave”, “Asi, asi”, entre otras.

24 Grabé “Diez y siete setecientos”, “Qué me importa”, “Tu felicidad”, entre otras.

25 Su decision de migrar a México, segin Gaytan, se debi6 a dos motivos. Por un lado, los
musicos cubanos le impiden vender sus arreglos en Cuba y Nueva York. Por otro, el racismo
que experimentaba en la isla (2021, 295).

26 Aunque antes, Pérez Prado compuso, junto con la Orquesta Tipica Cubana, una parte de
la musica del film argentino Cuidado con las imitaciones (1948), dirigido por Luis Bayon
Herrera (Santana 2022, 299).

27 El contrabajista Victor Ruiz Pasos, quien trabajo con €l, en una entrevista que le hice el
10 de febrero de 2007, me confeso lo siguiente: “Pérez Prado le dijo en un momento a un
musico: “mire, maestro, usted pongale ritmo a la m, no de madre, sino de mama y a la gen-
te la va a gustar. Pongale ritmo a la mierda y a la gente le va a gustar” (Opinién de Damaso
Pérez Prado, en entrevista con el autor, Ciudad de México, 10 de febrero de 2007).

28 Impacto en él la big band de Stan Kenton.

29 Las obras musicales: “Mambo del Ruletero”, “Mambo Universitario”, “Mambo del Telefo-
nista”, entre otras, pretendian neutralizar las contradicciones sociales de la época.

DOSIER |g



¥y3irsoa |%"\

INTER DISCIPLINA Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernandez Romero

afrocubanos; convirtiéndose simultanea y contradictoriamente, tanto en un re-
troceso en términos de su continua lucha, al mismo tiempo que en un avance al
conseguir insertarse, aunque mediaticamente, en el orden dominante.

De hecho, la afirmacién “rey del mambo” tiene que ver con la concepciéon
ideologica y propagandistica de la élite a la cual pertenece.?° Se le refiere y se le
cita como el “creador del mambo”, induciéndolo a que asi también él lo adopta-
ra.3! La propaganda politico-mediatica constituy6 una concepcion basada en el
individuo; exalté y negd la accién colectiva de los afrocubanos. Para la concep-
cion dominante, no existia la unidad entre la colectivizacién y la individualiza-
cion, sino que se concebia desde esta ultima. Se pensaban ajenos entre si.?? La
propaganda que favorecia a Pérez Prado fue una estrategia que dividia a la comu-
nidad afrocubana.??

Se le distingue como musica de vanguardia, con ritmos al mismo tiempo cau-
tivadores por ser estos bailables (Duarte 2006, 25). Transmitian alegria frente a
un orden social de tristeza y convulsién ocasionados por la segunda guerra mun-
dial,** lo cual afecto no solo a la alta y pequefia burguesia, sino también a la cla-
se obrero-campesina. Es decir, la alegria se torné en resistencia no solo entre los
propios musicos afrocubanos, sino entre los antiguamente excluidos. Sin embar-
g0, no dejo de ser al mismo tiempo una mercancia a favor de la acumulacién. Y
justificé también a los grupos de poder porque sus ritmos también los compla-
cia. De hecho, atrajo a casi todas las clases sociales, incluyendo a la pequefia
burguesia, la cual, religiosamente, los consumia. El musico no solo participaba,
como se dijo, en el proceso de acumulacion y en la legitimaciéon de la concepciéon
politico-ideologica de los grupos de poder dominantes, sino también reivindica-

30 Se le recuerda no solo por celebrar un aniversario mas de su muerte, sino también por
hallarse nuevas fuentes en las cuales se hace alusion a su figura y a su musica. Hace poco
tiempo se publicaron un par de fotografias, una refiere a su sepelio y en la que aparece uno
de sus admiradores despidiéndolo con un cartel en el cual se lee: “Pérez Prado, México no
te olvidara”; en otra, el musico es acompanado por su orquesta (Muleiro 2024, 7a).

31 El investigador argentino Daniel Duarte Loza, por citar un caso, repite la misma version
y asegura que “su creador es Damaso Pérez Prado quien, ademas de compositor y orques-
tador, es director y pianista estable de la orquesta que él mismo funda para la difusion del
mambo” (2006, 25).

32 Paulo Freire cuando decia: “nadie libera a nadie, ni nadie se libera solo. Los hombres se
liberan en comunién”.

33 Benny Moré, en una interpretacién musical grabada con la orquesta de Pérez Prado, se
preguntaba lo siguiente: “;quién invent6 el mambo que me provoca?, ;quién invento el
mambo que a las mujeres las vuelve locas?” Y contest6: “Pérez Prado”.

34 Rosario Reyes menciona que el mambo de Pérez Prado profesionaliz6 el baile y el culto
al gozo (1999, 73). Sin embargo, estos fendémenos se dieron por lo menos desde principios
de siglo XX, cuando el baile se volvié también una cultura de las clases excluidas. Es decir,
se masific6. Consideramos que no son fenémenos coyunturales, sino procesos de un tiem-
po considerable.



Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2026.38.93498 www.interdisciplina.unam.mx
Ramiro Herndndez Romero

ba la tradicién afrocubana. Se convirtio, por tanto, en una de las contradicciones
en su quehacer musical, pues pasaba de la resistencia a la integracion. Aunque
dependiendo del contexto, llegaba a vincularse con la resistencia. El racismo, por
citar un caso, lo llevé a huir de Cuba.

En términos generales, es posible observar algunos aportes relacionados con
las técnicas instrumentales y orquestales. Inés Villasana menciona: “lo que Pérez
Prado hizo fue cambiar la instrumentacion y poner trompetas, saxofones, trom-
bén logrando con esto una sonoridad mayor, ademas, eliminé las otras partes
del danzén tradicional” (1980, 21). Podemos destacar dos aspectos: por un lado,
el tratamiento de las voces, la manera de ejecutarse tiene sus antecedentes en
las musicas tradicionales afrocubanas, que el propio Pérez Prado retomé de su
natal Matanzas (Simpson y La Marina), en una parte de sus mambos se distingue
su voz y su tradicional grito, asi como la incorporacién de voces de los instru-
mentistas, los cuales no son propiamente cantantes profesionales; por otro, los
instrumentos de percusion: en la orquesta se utilizaron maracas, cencerro, tim-
bales, bongé, congas, bateria, bombo, entre otros; siendo una parte de tradiciéon
africana, haciéndola una orquesta afrocubana. Su influencia jazzistica tradicio-
nal se distingue por tener una seccion de instrumentos de metal: trompetas, sa-
x0s y trombo6n. Aunque utilizé también un piano y un contrabajo. Con el paso
del tiempo, una guitarra, una pandereta y un o6rgano eléctrico.?* Se caracteriza-
ba, por tanto, por el domino de los instrumentos de metal.?® Al fundarla, a finales
de los afos 40, se apoy6, entre otros, de instrumentistas mexicanos como el
trompetista Chilo Moran y el saxofonista Héctor Hallal ‘El Arabe’, quienes se vin-
culaban mas con el jazz que con la musica afrocubana. Villasana asegura que su
musica se empez6

a difundir en un disco grabado por la disquera RCA, con los fabulosos trompetistas
mexicanos de la orquesta de Damaso Pérez Prado: Chilo Moran, José Solis y Guadalu-
pe Montes, quienes hacian popular el nimero: ;Quién inventé el mambo?, en el que
Pérez Prado dejaba bien claro que él era el inventor de este nuevo ritmo que causo6
furor en México primero y luego en todo el mundo. (Villasana 1980, 21)

Este dato no coincide con otras investigaciones. Santana menciona que las
primeras grabaciones realizadas por él en México fueron con la empresa Peer-
less, en noviembre de 1948, en donde se grabdé “Impromtu negro no. 1” y “Un

35 Duarte asegura que en algin momento fue considerada la mejor jazz-band de Estados
Unidos (2006, 28).

36 Duarte dice que se le llamé orquesta al grupo de Pérez Prado no por su namero de inte-
grantes, sino por su variedad instrumental (2006, 26). Representa también la transicion de
las grandes bandas a las mas pequeiias.

DOSIER |g



¥31500 |‘5‘o

INTER DISCIPLINA Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernandez Romero

Zou

poquito de tu amor”. Con la RCA Victor grab6é “Macomé” y “José” (Santana 2022,
254). Independientemente de cudles hayan sido las primeras, se trataba del ini-
cio de la era de Pérez Prado, quien desarroll6 un estilo de la musica cubana que
atrajo numerosos admiradores en México y en otras partes del mundo. Es decir,
una realizaciéon de la pequefia burguesia que dominaba muchos aspectos de la
vida social, politica y cultural.

A modo de conclusion

Alo largo de estas lineas hemos demostrado que la practica musical afrocubana
de la primera mitad del siglo XX se encontraba inmersa en grandes contradiccio-
nes. Desde un primer momento su vision del mundo intent6 incidir en el orden
social. Sus ritmos respondieron a los discursos y practicas dominantes, convir-
tiéndose en una estrategia de resistencia a la exclusién y a la explotacién. En la
resistencia de los cautivos al poder de los esclavistas, ahora propietarios de la
industria politico-mediatica, se encontraban la alegria y la tristeza, dos expresio-
nes de un mismo proceso. La alegria se manifestaba en los ritmos motivando su
supervivencia y resistencia. Al mismo tiempo, fue inseparable de la tristeza, oca-
sionada por los grupos de poder, los cuales se materializaban con la aplicacién
de la exclusion y el racismo (antropologia aplicada), e ideol6gicamente se justifi-
caba por medio de la antropologia cientificista. Formaba parte de una unidad
politico-estratégica. La experiencia musical y social de los afroantillanos bajo el
nuevo sistema de esclavitud, se manifesto en distintos escenarios, como los sa-
lones y academias de bailes, hoteles de lujo, la radio, la grabacion y el cine. Su
intencién no pretendia acabar con el orden social, sino incidir en él.

Las acciones de los afrocubanos se llevaron a cabo dentro de la industria po-
litico-mediatica dominante. Se convirtié6 en un campo de batalla compuesto por
resistencias e integraciones, alegrias y tristezas, exclusion y cooptacion, explota-
cion y beneficios. Dicha industria, por tanto, carecié de neutralidad. Antes de que
se instituyera como una nueva forma de relaciéon econémica y politica, realizé una
extensa propaganda publicitaria permanente a favor de los intereses de sus pro-
pietarios, fortaleciendo su ideologia y su concepcién del mundo con una nueva
relacion de mercado y un sistema de consumo. La cultura afrocubana no coincidio
con la de las élites a quienes les resultaba en oscuridad y tristeza, debido a que
cuestionaban sus condiciones materiales y las ponian en peligro. En el fondo, re-
sultaban concepciones totalmente distintas y en constante contradiccion. El racis-
mo, en su version académica, se convirtié en una practica y un discurso cuyo ob-
jetivo consistié en impedir toda ausencia de cadenas que los afrocubanos y sus
ritmos intentaron eliminar. Se declararon prohibiciones con las cuales, en 1913, el
gobierno y las élites impidieron todas las comparsas tradicionales afrocubanas.



Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2026.38.93498 www.interdisciplina.unam.mx
Ramiro Herndndez Romero

Los afrocubanos transgredieron cada vez mas el contexto social, politico y
sobre todo el musical, cuyo proceso proviene por lo menos desde el siglo XIX,
cuando proliferaba y se transformaba la misica cubana y en cuyas derivaciones
se encontraban los bufos, la contradanza y el danzén. Un nuevo cambio permitié
que algunos musicos le llamaran mambo: se tratdé de una derivacién que entr6 en
auge a mediados del siglo XX, principalmente en México. La mayoria de sus rit-
mos contribuyeron a la alegria del mundo. Se relacionaron con la resistencia y la
subordinacién, con el poder y la hegemonia. Revelaron actitudes y discursos
musicales, muchas veces abiertos y pocas veces ocultos, gran parte de ellos
aceptados y en ciertas ocasiones detestados.

Este proceso histérico de la musica cubana tuvo la cualidad de ser un movi-
miento colectivo, propio de tradicion africana, la cual se enfrent6 al individua-
lismo occidental imperante, armado de una herramienta ideol6gico-practica lla-
mada antropologia aplicada para combatir a aquel. Desde la segunda mitad del
siglo XIX, y en medio de este contexto, se generaron varias expresiones ritmicas
modernas derivadas de la musica cubana denominadas en su conjunto mambo.
Entre los musicos se encuentran Orestes Lopez, Arsenio Rodriguez, Israel Lopez
Cachao y Damaso Pérez Prado. Su procedencia es diversa, pues algunos fueron
descendientes de esclavos y otros, en cambio, provenian de la pequefia burgue-
sia como el caso de este tltimo.

Damaso Pérez Prado represento parte de la integracion y lo opuesto a la expe-
riencia histérica afrocubana ligada a la resistencia. Si bien cre6 una forma de hacer
musica afrocubana, no era descendiente de esclavos, sino de una familia mestiza
y catoblica pequeiio-burguesa, y solo se sentia atraido por los ritmos de origen afri-
cano. En La Habana inici6 sus actividades musicales con la Orquesta Casino de la
Playa, lo cual lo llevé a insertarse en la industria politico-mediatica dominante,
facilitandole su llegada a México, donde encontr6é un escenario idoneo para pre-
sentar una versién de la musica cubana, caracterizandose por ser una de las mas
mediaticas que se dieron en la region. La propaganda de la época contribuy6 a
exaltarlo, enfrentando la concepcion colectiva del resto de sus integrantes afrocu-
banos. Sus ritmos no solo se convirtieron en una mercancia y un medio de propa-
ganda al servicio de los grupos de poder, principalmente de la pequeia burguesia,
sino que, al mismo tiempo, fueron contestatarios. A pesar de ser una musica, la
cual de alguna forma incomodaba a las élites conservadoras, se transformé en rit-
mos favorablemente adaptados a ellas. A pesar de su actitud poco transformadora
desde el punto de vista politico y social, sus mambos intentaron conciliar las con-
tradicciones de la sociedad mexicana. Una expresion de la prosperidad social y
estabilidad econdémica que supuestamente se vivia en el pais. En otras palabras,
sus ritmos mostraron la realizacion de la pequena burguesia, mostrando “la inte-
gracion” de una parte de los musicos y ritmos afrocubanos, lo cual, a la vez, se

DOSIER |$



¥31s0a |8

INTER DISCIPLINA Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernandez Romero

convertia en un retroceso de su continua lucha. Y, como lo he mencionado, al mis-
mo tiempo representaba, contradictoriamente, un avance al conseguir insertarse
e incidir, aunque mediaticamente en el orden dominante. Su musica no represent6
toda la musica cubana, sino tan solo a una derivacién, y la afirmacién “rey del
mambo” no tiene ningun sentido. En todo caso, tan solo habia una concepcién
ideolégica y propagandistica para denostar al conjunto de los musicos afrocuba-
nos. Aunque en cierto sentido, Damaso Pérez Prado y su musica formaron parte de
una unidad yendo de la resistencia a la integracién o de la integracién a la resis-
tencia, segin su conveniencia y su experiencia. Sin embargo, el conjunto de musi-
cos afrocubanos se vinculé entre resistencia e integracién constituyendo una uni-
dad en su larga vida musical. ID

Referencias

Acosta, Leonardo. 2001. Raices del jazz latino. Un siglo del jazz en Cuba. Barra-
quilla: La Iguana Ciega.

Argyriadis, Kali y Maud Laéthier. 2020. Antropologias y construcciones naciona-
les en Cuba y Haiti (1930-1970). En Bérose-Encyclopédie internationale des
histoires de l'anthropologie, Paris. file:///D:/Descargas/Article_BEROSE_Ar-
gyriadis_Laethier_2020_Cuba_and_Haiti_-_Anthropologies_and_Nation-buil-
ding_from_Cuba_and_Haiti.pdf

Austrialia, Gerardo. 2004. Sacude Damaso Pérez Prado al alemanismo. Reforma,
15 de junio, 2c.

Arrizén, Arturo. 2018. Tijuana. 100 arios de musica 1918-2018. Historia grdfica.
Tijuana: Edicion del autor.

Attali, Jacques. 2011. Ruidos. Ensayo sobre la economia politica de la mtuisica. Mé-
xico: Siglo XXI Editores.

Bastide, Roger. 1972. Antropologia aplicada. Buenos Aires: Amorrortu.

Carpentier, Alejo. 2004. La musica en Cuba. México: FCE.

Carpentier, Alejo. 2016. Temas de la lira y del bongd. México: FCE.

Carpentier, Alejo. 2022. La musica en Cuba. Origenes e historia: del clasicismo
colonial al afrocubanismo. Barcelona: Libros del Kultrum.

Delannoy, Luc. 2003. jCaliente! Una historia del jazz latino. México: FCE.

Duarte Loza, Daniel, 2006. Al grito de: jmambo! Aportes de instrumentaciéon y or-
questacion en la musica de Damaso Pérez Prado. Arte Investigacion. Revista
Cientifica de la Facultad de Bellas Artes, 5. http://sedici.unlp.edu.ar/hand-
le/10915/19209.

Escudero, Miriam, 2017. La musica popular bailable, patrimonio musical cubano.
El Sincopado Habanero. Boletin de Gabinete de Patrimonio Musical Esteban
Salas. 11(3), septiembre-diciembre. https://coleccionesdigitales.ohc.cu/s/re-



Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2026.38.93498 www.interdisciplina.unam.mx
Ramiro Herndndez Romero

positoriodigital/item/74145.

Figueroa Hernandez, Rafael. 2003. Julio del Razo. Xalapa: Edicién del autor, 2003.

Garcia Diaz, Bernardo. 2002. Danzén y son: desde Cuba a Veracruz (1880-1930).
En Laura Mufioz (coord.), México y el Caribe. Vinculos, intereses, region. T. 1.
México: Instituto Mora.

Gaytan Apaez, Leopoldo, 2021. ;Quién invent6 esa cosa loca? Pérez Prado y el
mambo. Revista Palobra “palabra que obra”, 21(2), julio-diciembre. https://
doi.org/10.32997/2346-2346-2884-vol.21-num.2-2021-3891.

Grijalba Ruiz, Jairo. 2018. Arsenio Rodriguez. El corsario negro de la Chambelo-
na. Estados Unidos: Unos&Otros Ediciones.

Hernandez Romero, Ramiro. 2023. El jazz en México: crisol de los ritmos afroame-
ricanos y afrocariberios (1900-1960). Tesis doctoral en estudios latinoameri-
canos. México: UNAM.

Hernandez Romero, Ramiro, 2024. El jazz en México. Fusion, creacion y transfor-
macion. Revista UNAM Internacional, 6, febrero-mayo. https://revista.una-
minternacional.unam.mx/nota/6/el-jazz-en-mexico-fusion-creacion-y-
transformacion.

Leymarie, Isabelle. 2005. Cuban fire. La musica popular cubana y sus estilos. Ma-
drid: Akal.

Lépez Moreno, Roberto. 2001. Crdnica de la musica en México. Breve revista de
sus compositores. Buenos Aires: Lumen, 2001.

Maase, Kaspar. 2016. Diversion ilimitada. El auge de la cultura de masas. Madrid:
Siglo XXI Editores.

Majfud, Jorge. 2021. Consumismo, otra herencia del sistema esclavista. La haine.
org/ Proyecto de desobediencia informativa. 12 de junio. https://www.lahai-
ne.org/mundo.php/consumismo-otra-herencia-del-sistema.

Morales, Ed. 2003. Ritmo latino. La musica latina desde la bossa nova hasta la sal-
sa. Barcelona: Ma NonTroppo, Ediciones Robinbook.

Moreno Rivas, Yolanda. 1979. Historia de la musica popular mexicana. México:
Alianza Editorial.

Muleiro, Hernan. 2024. Hallan fotos homenaje del inolvidable Pérez Prado. La
Jornada de Enmedio, 18 de noviembre, 7a.

Pareyén, Gabriel. 2006. Diccionario enciclopédico de musica en México. México:
Universidad Panamericana.

Pujol, Sergio. 2011. Historia del baile. De la milonga a la disco. Buenos Aires:
Gourmet Musical.

Quintero Rivera, Angel G. 2011. Salsa, sabor y control. Sociologia de la miisica
tropical. México: Siglo XXI Editores.

Reyes, Rosario. 1999. Monstruo de talento insuperable. EI Financiero, 14 de sep-
tiembre, 73.

DOSIER |c\
A



¥31500 |S

INTER DISCIPLINA Volumen 14, nimero 38, (37-62), enero—abril 2026
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2026.38.93498
Ramiro Hernandez Romero

Roy, Maya. 2003. Musicas cubanas. Madrid: Akal, 2003.

Ruesga Bono, Julidn. 2022. Jazz y todo lo demds. México: Universidad Veracruza-
na.

Santana Archbold, Sergio. 2022. Pérez Prado jQué rico el mambo! Miami, FL: Uno-
sotros.

Therborn, Goéran. 2014. La ideologia del poder y el poder de la ideologia. México:
Siglo XXI Editores.

Toscano Segovia, Dax, 2010. La industria medidtica, la alienacion y los procesos
de transformacion en América Latina. https://rebelion.org/docs/122489.
pdf.

Villasana, Inés. 1980. El mambo cumple 30 afios; Pérez Prado tomo ese nombre
de un danzén del cubano Orestes Lopez. Unomdsuno, 29 de febrero, 21.



