
149

E N T R E V I S T A

* Universidad de Ciencias Médicas de La Habana. 
** Universidad El Bosque, Facultad de Medicina.
Correo electrónico: rosimedina2002@gmail.com | maldonadocarlos@unbosque.edu.co 

Rosa María Medina Borges*
Ciencias de la complejidad: el conocimiento como 
síntesis. Diálogo con Carlos Eduardo Maldonado**

Complexity sciences: knowledge as synthesis. 
Dialogue with Carlos Eduardo Maldonado 

Introducción
El presente texto aborda el contenido de una de las conversaciones sostenidas 
con el complejólogo Carlos Eduardo Maldonado. Por casualidades que la vida nos 
regala, varios han sido nuestros diálogos y en cada uno he gozado el privilegio 
de indagar sobre diversas aristas de su profundo y consecuente bregar dentro de 
las ciencias de la complejidad. 

Refiriéndonos al currículo formal de nuestro entrevistado, Carlos Eduardo 
Maldonado es doctor en Filosofía por la KU Lovaina de Bélgica. Posee un postdoc-
torado como académico visitante por la Universidad de Pittsburgh (EUA). Otro 
postdoctorado como profesor investigador visitante por la Catholic University of 
America (Washington, D. C.). Así como, visitante académico en la Facultad de Fi-
losofía de la Universidad de Cambridge (Inglaterra). Funge como profesor titular 
en la Facultad de Medicina de la Universidad El Bosque. Es doctor honoris causa 
por las siguientes universidades: por Universidad de Timisoara (Rumania), en el 
2015; por la Universidad Nacional del Altiplano (Puno, Perú) en 2019, y, por El 
Colegio de Morelos (México), en el 2022. Actualmente tiene un índice h de 40. 

Pero sin lugar a dudas lo que más caracteriza a Carlos Eduardo Maldonado es 
la prolija producción científica publicada, así como su vocación natural para co-
nectar con los demás. Las charlas realizadas en incontables instituciones educa-
tivas, científicas y universitarias de América Latina (y otras partes del mundo) 
destacan por la magnitud, diversidad y alcance de sus postulados. No se guarda 
nada para sí. Comparte, motiva y entusiasma, siempre con el deseo y la confianza 
de que otros(as) se enrolen en los estudios sobre las ciencias de la complejidad.

En esta ocasión, nos concentramos en buscar sus reflexiones en torno a la 
presencia de las indeterminaciones y los eventos raros dentro de las ciencias de 

Medina Borges, Rosa María. «Ciencias de la complejidad: el conocimiento como síntesis. Diálogo con Carlos Eduardo 
Maldonado.» INTER DISCIPLINA 13, n° 36 (mayo–agosto 2025): 149-170. 

Volumen 13, número 36, (149-170), mayo–agosto 2025
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA



150

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borgeswww.interdisciplina.unam.mx

INTER DISCIPLINA

la complejidad, el lugar de la bioeconomía en los actuales debates que aconte-
cen, el papel de la inter- trans y multidisciplinariedad en el avance científico 
(entre otros temas). El núcleo central de sus reflexiones, en esta ocasión, ha es-
tado relacionado con develarnos las razones por las cuales concibe el conoci-
miento como síntesis.

En una entrevista anterior, la cual ha sido publicada recientemente,1 conversábamos acerca 
de su famosa frase: meterle al mundo lo que el mundo no tiene. En esa oportunidad usted 
desarrolló —de manera más amplia— cómo las ciencias de la complejidad son ciencias de 
posibilidades. Y enunciaba que también son ciencias de imposibilidades.2 Esa idea es difícil 
de comprender para quienes tenemos una visión clásica de la ciencia. Quisiera entonces 
preguntarle: ¿cómo se puede hacer ciencia de la imposibilidad y de la indeterminación?
Buena pregunta para comenzar. Una manera de comprender las ciencias de la 
complejidad consiste en reconocer que estas se ocupan de los problemas filosófi-
cos que las ciencias clásicas no han sabido abordar y resolver. Dicho en el lengua-
je de la filosofía, las ciencias clásicas se centran en el estudio del ser, esto es: lo 
que hay, lo que sucede y se encuentra delante de nosotros, lo que está a la mano. 
Es importante, sin duda, entender lo que acaece. Pero centrarse únicamente en 
ello equivale a descuidar por completo una dimensión inmensamente más am-
plia: el mundo de las posibilidades. Una vía de acceso al mundo de las posibilida-
des se abre a través de los ejercicios de contrafácticos. El mérito de los contrafác-
ticos radica en permitirnos tomar distancia frente al determinismo, el cual afirma 
que el mundo sucedió de la única forma como podía haber sucedido. De los cua-
tro ejes de la ciencia moderna, el dualismo, el determinismo, el reduccionismo y 
el mecanicismo, el más difícil de combatir es el determinismo, pues está fuerte-
mente acendrado.

Las ciencias de la complejidad comprenden que las cosas no suceden o tu-
vieron lugar de la única forma en la cual habrían debido acontecer. En cada ins-
tante, las cosas se entreveran en un abanico de posibilidades, dentro del cual 
una posibilidad termina ocasionalmente realizándose sobre las demás. Pues 
bien, es preciso entender esta idea si queremos una comprensión buena del uni-
verso y el mundo, y si queremos llevar una vida buena. Aun así, lo anterior no 
es suficiente. Es preciso pensar incluso lo imposible, como señalas, la indeter-
minación. Entre paréntesis, hace unos días acabo de someter a una revista un 

1 Medina, R. M., 2024. Ciencias de la complejidad: meterle al mundo lo que el mundo no 
tiene. Desentrañando la metáfora. Entrevista a Carlos Eduardo Maldonado. Revista Praxis 
Filosófica, 58: e20313379. https://doi.org/10.25100/pfilosofica.v0i58.13590.
2 Maldonado, C. E., 2021. Epistemología de la imposibilidad o ciencia de la indeterminación. 
Cinta de Moebio 70: 44-54. https://doi.org/10.4067/S0717-554X2021000100044.



151

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borges www.interdisciplina.unam.mx 

INTER DISCIPLINA

artículo en el cual preciso cómo la complejidad no es otra cosa que indetermi-
nación. Ya veremos cómo me va con ese artículo (risas).

Otra manera de comprender todo lo anterior es mediante las lógicas no clá-
sicas en general, y la lógica modal y multimodal en particular. Lo posible y lo 
imposible constituyen modos de lo real mismo, si se quiere. La realidad es im-
portante, sin la menor duda; lo que quiera que sea eso. Pero preciso pensar in-
cluso lo imposible mismo, pues este efectivamente existe, por decir lo menos, 
vinculado con lo real.

Hoy, o sea, desde hace unas pocas décadas, estamos haciendo ciencia de lo 
posible e incluso de lo imposible. Hacer ciencia quiere decir sencillamente, que 
ambos, posible e imposible, son objetos de trabajo, reflexión e investigación. En 
un artículo he mostrado los matices, las aristas, las fuentes, los autores, las 
áreas en las cuales efectivamente estamos pensando lo imposible; desde la eco-
nomía hasta las matemáticas, desde la cosmología a la computación, por ejem-
plo. Hay en Colombia una universidad, la cual, sorprendentemente, ha hecho de 
este eje uno de sus motivos de existencia, a saber: lo posible e incluso lo impo-
sible. Yo no los conocía y ellos ya me han invitado varias veces, para charlar en 
torno a las ciencias de la complejidad. Al respecto hay un par de largas confe-
rencias mías y entrevistas en YouTube.

Es probable trazar una pequeña historia de la indeterminación, partiendo 
desde Anaximandro. Una historia semejante se despacha en pocas líneas de un 
artículo. Por tanto, debemos poder conocer dichos antecedentes a fin de aden-
trarnos en territorios perfectamente ignotos, cuando se les mira con los ojos del 
pasado e incluso del presente.

La naturaleza misma es indeterminada. Una manera de acercarnos a tal idea 
es diciendo que la naturaleza no tiene ninguna forma particular, en desmedro 
de otras. Las formas existen, no cabe duda; mejor aún, las formas cambian. Ob-
servar una forma cualquiera, incluso al estilo de Platón, es un acto de reifica-
ción. Lograr percibir y entender las transformaciones de unas formas en otras, 
puede ser un maravilloso clip. Pero aún no se convierte, por así decirlo, en la 
película misma. Esto último es, notablemente, el estudio de la morfogénesis, la 
topología; en fin, los estudios de diferenciación. La vida tiene numerosas for-
mas y no termina de tener una en particular; no una a pesar de las demás. En el 
límite, la vida es informada y no termina de adoptar una forma mejor que otra. 
Si ello es así, nos encontramos, como ves, con la indeterminación.

Haciendo un pequeño esfuerzo de pedagogía, y en el marco de la teología en 
general, permíteme decir que si asumimos que el universo tiene una forma ex-
celsa ello sería idolatría puesto que esa forma sucede, a diferencia y en oposi-
ción de las demás. Percibir las formas constituye una de las grandezas de las 
artes. Y, sin embargo, debemos poder ver más allá. Ver más allá no es otra cosa 



152

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borgeswww.interdisciplina.unam.mx

INTER DISCIPLINA

que entender que la naturaleza, la realidad misma carecen de formas aun cuan-
do tengan algunas (o numerosas). Esto último se configura como algo clave. La 
indeterminación no puede ser vista con los ojos, física o anatómicamente. Pero 
sí podemos hacerlo mediante la imaginación, lo intuitivo, lo sensible e incluso: 
afectivamente.

Espero, sinceramente, haberme explicado.

Claro que sí, doctor, su capacidad locutiva es impresionante. Relacionado con lo anterior, 
quisiera que nos hablara del papel y lugar de los eventos raros dentro de las ciencias de la 
complejidad. Este es un tema poco conocido. El paradigma científico clásico nos ha hecho 
creer que lo científico es solo aquello que se puede demostrar mediante grandes análisis es-
tadísticos, lo cual cabe dentro de las tendencias, las leyes y las regularidades y demás…. 
¿Dónde quedarían los eventos raros?
La filosofía y la ciencia clásica, desde Platón y Aristóteles, nos hicieron creer que 
solo era posible hacer ciencia de lo general, nunca ciencia de lo particular. Lo par-
ticular, se dijo, era cuestión de opinión, por ejemplo: de la retórica, la poesía, o 
de cosas semejantes. De pasada, se estableció desde siempre una jerarquía de co-
nocimientos, había ciencias mejores que otras. Una creencia muy peligrosa que 
persiste hasta el día de hoy.

Los fenómenos, sistemas y comportamientos complejos constituyen una de 
las maneras de echar abajo toda esa tradición o bien, por decirlo de otra mane-
ra, de señalar que son posibles otros tipos de ciencias (y conocimientos) perfec-
tamente distintos. Se trata de mostrar las limitaciones del modelo físico del 
mundo y la realidad. La creencia predominante afirma que un experimento o un 
enunciado, o teoría, solo son razonables y pueden ser acogidos si son reprodu-
cibles. Sin embargo, lo cierto es que la biología, las ciencias sociales y humanas 
y la existencia cotidiana ponen de manifiesto que los sistemas de los cuales se 
ocupan las ciencias de la complejidad son únicos y jamás reproducibles. Te pu-
diera mencionar algunos ejemplos: una sola vez ha existido el universo de la 
manera como lo conocemos (hace aproximadamente 4,500 millones de años), 
solamente una vez hubo alguien como Siddhartha Gautama o como Jesús de Na-
zareth, con todos los relatos que los acompañan. También, solamente una vez 
se descubrió y conquistó un continente (como tuvo lugar en 1492), y jamás vol-
vió a suceder. En fin, solamente una vez sucedieron las revoluciones de 1789 o 
la de 1917, del modo como tuvieron lugar. Los ejemplos se podrían multiplicar 
de modo infinito. Ojalá todos los acontecimientos excepcionales mencionados 
hayan desentrañado lo que te enunciaba.

De la misma manera, en tu vida o en la mía, solamente una vez tuvo lugar el 
viaje tal o el amor x, o el aprendizaje de y; digamos, sin que jamás otras expe-
riencias semejantes hayan podido repetirse. El mundo es un incesante abanico 



153

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borges www.interdisciplina.unam.mx 

INTER DISCIPLINA

de descubrimientos y experiencias novedosas y singulares. El modelo físico o 
fisicalista resulta altamente limitado.

Todo lo anterior permite entender los eventos raros, eventos altísimamente 
improbables e irrepetibles. He sugerido que ese es el tema de base de las cien-
cias de la complejidad. En las artes abundan estos eventos excepcionales. No 
hay dos conciertos iguales, dos pinturas semejantes; incluso, te diría que las 
pirámides en diversas partes del mundo: Egipto, México o Indonesia, cada una 
es perfectamente singular. Pues bien, son las excepciones, las singularidades, 
los eventos raros, los que nos permiten pensar aquello repitiéndose.

El modelo físico o fisicalista del mundo y la realidad afirman la necesidad de 
la estadística y muy específicamente de esa estadística de distribuciones nor-
males, distribuciones de Poisson o de Bernoulli, y, ya que lo mencionaste, ello 
incluye la imperiosa necesidad de las demostraciones. Claro que es importante 
demostrar todo lo que se pueda; no hay ningún problema con eso. Sin embargo, 
Gödel puso en evidencia desde su tesis doctoral que hay proposiciones que no 
pueden ser demostradas porque son indecidibles (ese fue el término exacto que 
él utilizó). Mejor aún, hay cosas que son verdaderas y no sabemos exactamente 
por qué lo son. La historia de la lógica, dicho de manera puntual, pero también 
la historia de la ciencia y de la filosofía aún no se recuperan del terremoto pro-
piciado por la obra de Gödel. Te podría hablar, dicho de pasada, de la existencia 
de un mundo sin tiempo y por consiguiente del carácter ilusorio del tiempo 
(algo que he mencionado en muchos de mis cursos, pero sobre lo cual estoy en 
mora de publicar algo). Ya que lo menciono, Gödel constituye un capítulo con 
derecho propio en el panorama de las lógicas no clásicas, lo cual hemos tratado 
en alguna entrevista anterior.

Asistimos a la emergencia de una nueva forma de racionalidad en toda la 
historia de Occidente. Por tanto, otra manera de ver, comprender y explicar las 
cosas. Los casos y temas anteriores forman parte de esa racionalidad, si cabe 
aún designarla de esta manera. Vengo trabajando y publicando al respecto de 
manera gradual, a manera de pinceladas. Debería escribir algo grande para uni-
ficarlo; pero es que a veces… no es que la vida no dé, es que hay tanto por estu-
diar y por decir…

Permíteme extenderme en la respuesta a la pregunta. A propósito de lo que 
hemos mencionado. Existen dos modos grandes de escribir, de hacer academia 
y publicar. Uno es el modelo gringo que hemos “heredado”, o más preciso: ha 
sido impuesto o inducido. Dicho modelo pivota en torno a la publicación de ar-
tículos. Según esta primera tradición, la ciencia, el pensamiento (y demás) se 
hace en artículos (papers), no en libros. Y existe una amplia variedad de revistas 
y tipologías de artículos científicos, muy amplia en verdad. Este primer modo 
está marcado adicionalmente por la imposición o asunción, de una lingua fran-



154

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borgeswww.interdisciplina.unam.mx

INTER DISCIPLINA

ca que es hoy por hoy el inglés. El otro modo es al cual podemos denominar “el 
francés”. Si observas, la mayoría de los grandes autores de lengua francesa, me-
jor aún, de Francia, difícilmente tienen una producción importante de artículos, 
incluso, en algunos casos no tienen ningún paper publicado. Hay que conside-
rar al francés, desde luego, como una lengua muy menor en el panorama cientí-
fico o filosófico. El idioma español está infinitamente menor representado, si 
hacemos comparaciones. Todo lo cual, por supuesto, es injusto.

Los franceses, estoy hablando de un modo genérico, se sientan un año, o a 
lo sumo dos, y se dedican a escribir un gran libro. Si haces eso sistemática o pe-
riódicamente, al cabo de diez, quince o veinte años tienes una señora obra. Los 
alemanes o los ingleses se encuentran a medio camino entre una cosa y la otra, 
digamos.

Personalmente, trato de combinar ambos modos o tradiciones. Sin la menor 
duda, publico un libro al año, pero, asimismo, distintos artículos de calibres di-
ferentes. Sin presunciones, el 95% de los artículos que publico son consecuencia 
de invitaciones que recibo (y no obstante pasan por procesos de evaluación). 
Casi nunca puedo decir que no, a una invitación para escribir algún artículo. 
Además de aquellos asaltándome de tanto en tanto, casi siempre en las noches 
(risas).

Creo que es peligroso el reduccionismo de los artículos. Escribí para México, 
por invitación, un artículo titulado: “Paper mata libro, ¿seguro?”3 Un pensador, 
un investigador, debe poder combinar auditorios, escenarios, lenguajes y cana-
les diferentes. A algo así: mutatis mutandi, apuntaba Gramsci, dicho cum grano 
salis (risas).

Ciertamente ha sido una explicación muy exhaustiva sobre la importancia de los eventos ra-
ros y sobre el necesario compromiso de publicar para poder difundir, con elementos muy 
sólidos, estas nuevas miradas y paradigmas revolucionando las ciencias contemporáneas. 
Quisiera ahora pasar a otro álgido tema. Uno de los problemas más agobiantes que enfren-
ta el mundo de hoy es la profunda crisis económica con la cual se vive tanto a nivel global, 
por regiones, países, y, de manera individual, la precariedad en la cual viven millones de per-
sonas. Diagnósticos sobre el tema hay muchos. Soluciones: pocas. ¿Qué piensa usted de este 
tema, a la luz de las ciencias de la complejidad? ¿Acaso las ciencias de la complejidad se 
están acercando a los estudios sobre economía?
¡Cómo te agradezco por esta pregunta! Me permite avanzar en una dirección muy 
específica: la de las relaciones entre complejidad y economía, un tema sobre el 
cual he venido trabajando. Te cuento:

3 Maldonado, C. E. 2012. Paper mata libro, ¿seguro? Elementos. Ciencia y cultura, 85(19): 15-
20, enero-marzo, https://elementos.buap.mx/post.php?id=241. 



155

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borges www.interdisciplina.unam.mx 

INTER DISCIPLINA

Tengo dos libros expresamente dedicados a las relaciones sobre política y 
complejidad. También algunos artículos al respecto. De otra parte, publiqué un 
libro sobre derechos humanos con tres ediciones en editoriales diferentes. Pues 
bien, los procesos de trabajo e investigación, de un lado, pero también solicitu-
des expresas de amigos y colegas, me han conducido a trabajar sobre las rela-
ciones entre economía y complejidad. He venido publicando algunos capítulos 
de libro (aquí y allá) para acercarme al tema. El año pasado escribí un (pequeño) 
libro sobre gestión y complejidad. En resumen, estoy escribiendo un libro sobre 
complejidad y economía; de hecho, ya tengo el compromiso con una editorial y 
deberé entregarlo en el curso de este año. ¡No sé cómo lo haré! (risas). Incluso ya 
tengo pensado el título. Las ciencias de la complejidad, dicho de manera gené-
rica, han trabajado en el tema. Existen, muy notablemente, tres volúmenes pu-
blicados por el Instituto Santa Fe llamados: La economía como un sistema evolu-
tivo. Hay muy destacados economistas quienes conocen y manejan muy bien la  
complejidad.

La forma como prefiero abordar el tema es como bioeconomía, lo cual brinda 
ya una luz acerca de la dirección en la cual podemos movernos. Se trata de una 
economía de vida o una economía para la vida. Ya sabes, el único problema, el 
cual me interesa entender y explicar es el de la vida o de los sistemas vivos en 
general. Sin embargo, inmediatamente se impone una aclaración. He venido seña-
lando esta advertencia en diversos artículos y capítulos de libro. La bioeconomía 
como economía de vida no tiene absolutamente nada que ver con las economías: 
azul, naranja, verde, la economía circular, los objetivos, el desarrollo sostenible 
(ODS) y cosas semejantes. Ciertamente, allá afuera, existe una amplia corriente de 
bioeconomía de corte europeo o cepalino. Para ello, como fuentes primeras cabe 
reparar en la obra de N. Georgescu-Roegen, de una parte, tanto como, en algunos 
trabajos de R. Passet.

Me concentraré aquí brevemente en Georgescu-Roegen. Dicho de manera su-
cinta, solo ha habido hasta la fecha dos críticas a la economía política. Econo-
mías políticas existen muchas con sus escuelas y representantes, pero críticas 
radicales, solo las que mencionaremos a continuación. Una es la de Marx, a par-
tir de su descubrimiento de la plusvalía. Suficientemente conocida y divulgada 
por su importancia. La otra es la de Georgescu-Roegen, perfectamente distinta 
al concentrarse en el vínculo de la naturaleza con la economía y en el papel de 
la entropía. Mientras que Marx permanece en su crítica a la economía política en 
el marco de las ciencias sociales humanas; Georgescu-Roegen lo hace en diálogo 
con la mecánica cuántica, la termodinámica y el principio de la entropía.

Lo que voy a decir es fuerte y directo: hablar hoy de economía sin tocar di-
rectamente la función de la producción y la crítica a la misma es perfectamente 
inocuo. Los ODS, muy notablemente, hablan de lo que tú quieras y proponen las 



156

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borgeswww.interdisciplina.unam.mx

INTER DISCIPLINA

metas y acciones que quieras; pero dejan intacta la función de la producción. 
¿El resultado? La reina roja en Alicia en el País de las Maravillas: moverse mucho 
para que todo siga igual. De esta suerte, la bioeconomía, aquella que se trabaja 
allá afuera, contempla muchos aspectos, pero deja intacta la función de la pro-
ducción. Entonces en buena lid es capitalismo con rostro humano. Georgescu-
Roegen pone el dedo en la llaga: la economía debe apuntar al posibilitamiento y 
a la exaltación de la vida. No al posibilitamiento de un modo de producción, 
tampoco de un sistema de mercado, menos de la responsabilidad empresarial y 
cosillas semejantes. 

No te voy a anticipar más cosas. Es en esta dirección que se mueve mi tra-
bajo investigativo en el presente. Lo que sí podré subrayar es que los trabajos 
sobre política, sobre gestión y economía; están acompañados por otros dedica-
dos a entender qué son los sistemas vivos y demás. Las ciencias de la compleji-
dad, como lo he fundamentado, son ciencias de la vida. Espero que el mosaico 
en construcción se vea medianamente claro.

Es apasionante: la vida, por así decirlo, es la que te va conduciendo a los 
ejes, temas, planos o contextos de trabajo. En mi caso ha sucedido a partir de 
lecturas, gracias a invitaciones, atendiendo a intuiciones y conexiones. Así, un 
cuadro entero va emergiendo. 

Esa pasión que usted tiene y siente por lo que hace, la logra contagiar a quienes lo escuchan 
o leen sus trabajos, quería aprovechar para decirle eso. Así que, llegado este punto: ¿cómo 
relacionar los estudios sobre bioeconomía, con la biopolítica? ¿Sería acaso una manera to-
talmente diferente de interpretar el mundo, a cómo lo hemos hecho hasta ahora?
Debemos poder poner el foco en la vida, en toda su complejidad, en toda su gran-
deza e importancia. La biopolítica como la he desarrollado en mis escritos es po-
lítica de y para la vida. Lo mismo sucede con la bioeconomía. En otras palabras: 
política y economía son sufijos que pivotan alrededor del bios.

Hay una manera acaso más fina de ponerlo de relieve. La política no es otra 
cosa que la legitimación de la economía; esto es: de un régimen de propiedad. 
Pero la gramática de la política es el derecho. Un buen amigo me ha insistido 
varias veces en que deberé escribir un libro más que sobre derecho y compleji-
dad, sobre derechos humanos y complejidad. Por lo demás te cuento: en este 
instante, mientras conversamos tú y yo, está en proceso un artículo escrito con 
un amigo ecuatoriano sobre derecho y complejidad. No voy a anticipar más. Son 
pocos los trabajos en el mundo, en cualquier idioma, dedicados a los vínculos 
derecho y complejidad, dicho de modo genérico.

Entiendo la referencia a la onceava tesis de Marx sobre Feuerbach. Se trata 
de llamar la atención acerca de la importancia de cambiar el mundo para cuidar 
la vida. En verdad, las mujeres y los hombres de ciencia somos hombres y mu-



157

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borges www.interdisciplina.unam.mx 

INTER DISCIPLINA

jeres de acción. La ciencia es una forma de acción en el mundo. Actuamos, por 
ejemplo, formulando modelos, demostrando cosas, haciendo experimentos, 
formulando y resolviendo ecuaciones, desarrollando teorías; y de muchas otras 
maneras. La tragedia de toda la historia anterior, específicamente a partir del 
tránsito del Paleolítico al Neolítico es que todo se concentró en afirmar la exis-
tencia humana por encima de cualquier otra cosa. Magníficamente, hace muy 
poco tiempo, en perspectiva histórica, hemos descubierto la vida. Esto, sugiero, 
constituye el verdadero punto de inflexión del giro civilizatorio. Y entonces, 
hay una perfecta conexión o correspondencia entre la biopolítica y la bioecono-
mía. En este cuadro, sin embargo, se hacen necesarias otras formas de conoci-
miento y de acción: las artes, la estética y otras ciencias y disciplinas.

Explicar la vida desde términos científicos es muy poco. Y ciertamente ex-
plicar el mundo y el universo en términos de una ciencia particular en desme-
dro de otras constituye una enorme equivocación. Ese sueño ya se soñó. Por 
primera vez en toda la historia asistimos al reconocimiento explícito de que no 
existe ninguna ciencia o forma de conocimiento que sea excelsa y superior a to-
das las demás. Requerimos el concurso de otras semánticas y otras lógicas. 
Cada uno debe saber moverse entre ese archipiélago del conocimiento (si cabe 
la metáfora) y no quedarse anclado en unos pocos. Creo que este sería el verda-
dero sentido, desde una hermenéutica fuerte, de la onceava tesis sobre Feuer-
bach, de Carlos Marx. En el pasado los conocimientos humanos fueron unívo-
cos. Las pedagogías y los modelos educativos no permitían moverse entre islas 
diferentes o entre continentes. Ese “pasado” aún subsiste y cualquier conoci-
miento que ancle es pernicioso y debe ser abandonado. El verdadero conoci-
miento es liberador, debe permitir movimiento, vuelo, nado; como se quiera. Si 
te das cuenta, emerge una magnífica posibilidad pedagógica pero también so-
cial, cultural y política.

Me quedo así, absorta, pensando en la potencia de sus aseveraciones. Pero bueno, doctor, 
un asunto que me llama la atención, al menos en mi contexto, es que muchas investigacio-
nes son descriptivas (así las llaman en la ciencia biomédica). No dudo que el descubrimien-
to de una nueva sustancia o fármaco (por citar algún ejemplo) conlleve a la necesidad de 
describir, pero se ha hecho demasiado habitual que, investigaciones que puedan rebasar 
ese marco, no lo hagan. Todavía en el siglo XXI, predomina un estilo de ciencia contemplati-
va y descriptiva. Entonces, le pregunto: ¿qué papel juega la síntesis en la complejidad?, ¿po-
demos equiparar síntesis con reduccionismo?
Jamás había habido en la historia de la humanidad tantos investigadores, tantos 
artistas, tantos músicos y escritores, tanta gente con maestrías y con doctorados. 
Y, sin embargo, sociológica o demográficamente, siguen siendo una amplia mino-
ría. Existe, evidentemente, un enorme avance en el conocimiento. Pero la inmensa 



158

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borgeswww.interdisciplina.unam.mx

INTER DISCIPLINA

mayoría de dichos avances son minimalistas porque se mueven en el aspecto téc-
nico. En numerosos campos del conocimiento hace rato quedaron atrás las gran-
des síntesis teóricas. Predominan, ampliamente, los estudios analíticos. Es, creo, 
lo que llamas trabajos descriptivos.

La complejidad del mundo no puede, en manera alguna, ser pensada o ex-
plicada de manera analítica. Debemos poder pensar en términos de síntesis. Na-
turalmente, una síntesis no es un agregado de partes o componentes. Es bastan-
te más que los componentes que la integran o que ingresan en ella. La dificultad, 
desde luego, consiste en que ni la educación ni la cultura nos permitieron apren-
der a pensar en términos de síntesis. La vida opera ampliamente con base en la 
síntesis. Por ejemplo, el sexo como síntesis, síntesis de la percepción, síntesis 
de la imaginación, síntesis proteicas, síntesis de aminoácidos, síntesis quími-
cas, síntesis de péptidos; y muchas más… Como aprecias, pensar en términos 
de síntesis es bastante más y muy diferente a la inter, trans y multidisciplina-
riedad. Las síntesis son ya magníficas creaciones; no simplemente la sumatoria 
de cosas o el mosaico o la amalgama de partes. 

De manera genérica, podemos decir que existen tres formas de avance en el 
conocimiento, tres formas de avance en la ciencia, si se quiere. Ya sabes: ciencia 
o filosofía, da igual. (Ya hemos hablado al respecto). La primera y más moral o 
normalizada es la del avance por medio de pequeños cambios acumulativos que 
implican secuencialidad. Es la forma como en general están estructurados los 
sistemas de educación en el mundo. Por ejemplo: usted ya puede cursar cálculo 
dos, porque ya cursó cálculo uno. O bien: usted no puede cursar historia de 
América porque aún o cursado la historia universal. Los ejemplos son capricho-
sos, pero se entiende. Es la idea de requisitos, prerrequisitos, correquisitos y 
cosas semejantes.

La segunda forma de avance en el conocimiento es mediante rupturas o dis-
continuidades. Revoluciones científicas, para emplear, de un lado, el lenguaje 
de Koyré, Bachelard o Canguilhem, de otra parte, el lenguaje de Kuhn, como 
fuentes primarias recientes. M. Serres hace una hermosa historia de la ciencia, 
hablando de bifurcaciones. En las artes y en la literatura el término que se em-
plea es otro: vanguardias artísticas o vanguardias literarias y demás. Otro tér-
mino empleado especialmente en las artes figurativas y representacionales (en 
el teatro, por ejemplo) es el de experimentación. Todo apunta a lo mismo: mu-
tatis mutandis.

Lo interesante es que ambas comprensiones de la forma como es posible el 
avance en el conocimiento son ya relativamente normales. Mucho más significa-
tiva es una tercera, el avance en el conocimiento mediante síntesis. No existe un 
trabajo formal al respecto. Un artículo mío señala en esta dirección. Permíteme 
ilustrarlo con tres o cuatro ejemplos. La Grecia Clásica emerge justamente como 



159

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borges www.interdisciplina.unam.mx 

INTER DISCIPLINA

un pensamiento de síntesis. La dificultad es que tan pronto como emerge, esa 
historia es malinterpretada y mal explicada por Platón y por Aristóteles, porque 
ellos ponen el énfasis en formas eximias de conocimiento, por encima de otras. 
Lo importante, sugiero, no está en ambos filósofos sino en el cuadro grande de 
la Grecia Antigua. Un segundo ejemplo es el Quatrocento y el Cinquecento. Una 
radical y nueva manera de ver las cosas y de entenderlas se producía y es eso lo 
que lanzó a Occidente hacia la modernidad. Dos ejemplos adicionales son casi 
contemporáneos entre sí. Por un lado, se trata de la Viena finisecular y de co-
mienzos del siglo XX, todo a raíz de la crisis y finalmente el colapso de la casa 
de los Habsburgo. Lo cual se produce cultural y epocalmente en Viena es único, 
totalmente singular. Existen diversos estudios al respecto. En su sombra, para 
emplear el título de algún libro, se encuentra la Praga de Kafka. Como sabes, 
hubo un par de momentos en los cuales coincidieron figuras tan disímiles entre 
sí como Stalin y Trotsky con Hitler y Wittgenstein o Freud, por solo mencionar 
algunos nombres. El otro ejemplo es ese momento fantástico, el cual puede ver-
se reunido alrededor de la República de Weimar y la emergencia de la física 
cuántica y, ulteriormente, de la mecánica cuántica. Es más conocido ese momen-
to como la interpretación de Copenhague, y las muy famosas fotos de las confe-
rencias (o congresos). Son magníficos ejemplos de síntesis. Desde luego que en 
otros espectros y lugares podrían mencionarse otros casos e ilustraciones.

Pues siguiendo la lógica de lo preguntado, ha hecho usted gala de su asombroso poder de 
síntesis para mencionar procesos históricos variados pero significativos. Sin perder el hilo 
conductor acerca de los vericuetos de las ciencias, quisiera interrogar sobre lo siguiente: ¿en 
las ciencias actuales, resultan suficientes la inter, multi y transdisciplinas?
Es una bonita pregunta, que empata, por lo demás perfectamente con la anterior. 
Creería que la búsqueda de síntesis constituye un sueño fundamental en la histo-
ria del espíritu humano. Mucho más profundo y real que el análisis. Al fin y al 
cabo, contra toda la historia oficial de Occidente, se trata del sueño de unificar las 
cosas; encontrar un hilo de Ariadna común a planos, contextos, fenómenos y re-
covecos.

La búsqueda de la unidad, sin embargo, no debe ser asimilada como una 
simplificación. ¿Sabes dónde está la dificultad de ese sueño? (Recordemos que 
hay sueños que son más reales que la realidad). La dificultad estriba en los po-
deres o los sistemas de gestión del conocimiento, en cada caso, en cada lugar, 
en cada momento; los cuales son distintivamente analíticos pues separan, divi-
den, clasifican, ordenan y demás. No tienes que estar de acuerdo conmigo, pero 
ese sueño lo traemos desde el Paleolítico, solo que la historia del Neolítico has-
ta hoy, la cual es exactamente la historia de la civilización occidental, impuso 
otros sueños y otras realidades.



160

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borgeswww.interdisciplina.unam.mx

INTER DISCIPLINA

Los seres humanos hemos buscado nuestras raíces en las profundidades del cos-
mos, no en la frontera nacional o en los sistemas de administración, pasados o 
vigentes. Las raíces de la vida no están en la Tierra, están en los confines del cos-
mos. Pues bien, la inter, trans y multidisciplinariedad constituyen aproximacio-
nes a ese profundo y significativo sueño humano. Saber si, y cómo, somos comu-
nes con los ríos, con las montañas, con los caracoles o los jaguares o las estrellas. 
La trampa es que la herramienta se convierte en el fin, perdiendo de vista el hori-
zonte. Soy bastante receloso de esas tres cosas: la inter, la trans y la multidisci-
plinariedad. Están bien intencionadas, pero se quedan muy lejos de lo verdadera-
mente importante.

He sugerido que pensar en términos de complejidad (ya sabes: ciencias de 
la complejidad, pues no trazo fronteras o distancias, sino que señalo especifici-
dades) es bastante más y muy diferente a la inter, la trans y la multidisciplina-
riedad. Hay quienes se ocupan de las separaciones, fortalezas o distinciones 
entre cada una de ellas. Con el debido respeto, no me interesa nada de ello. Sé 
que ellas, o alguna de ellas, se han convertido ya en parte del paradigma vigen-
te, esto es, en ciencia normal. Han sido institucionalmente cooptadas. 

Si me permites, pensar en complejidad consiste en centrarnos en los pro-
blemas que son comunes a territorios, lenguajes, aproximaciones o métodos 
disímiles. En materia de conocimiento es mucho más importante lo diferente 
que tenemos tú y yo, que lo común o idéntico. Lo común estandariza, lo dife-
rente permite el aprendizaje. 

Como quiera que sea, lo cierto es que lo que ampliamente prima es la disci-
plinarización del conocimiento. Hay mucha habladuría sobre diálogo de cien-
cias, diálogos interculturales y civilizatorios y otras cosas semejantes. Pero lo 
que predomina ampliamente es un sistema de clasificaciones, jerarquías, divi-
siones de conocimientos y con ello de formas y estilos de vida. Con las justifi-
caciones que quieras.

Sería deseable que hubiera un efectivo proceso de inter, trans o multidisci-
plinariedad; ya sería un avance. Pero hay que señalar que sería un avance en un 
sentido de control del conocimiento y del pensamiento. Pues la gran falencia de 
cualquiera de ellas es el voluntarismo. Dicho políticamente: el establishment ya 
sabe de inter, trans y multidisciplinariedad y las puede asimilar, cooptar o eli-
minar de manera muy fácil. Cualquiera de ellas expresa tibieza frente a la radi-
calidad del conocimiento y de la vida misma. No implican necesaria y radical-
mente un cambio de paradigma, para emplear la tan acostumbrada expresión. 
¿Te he dicho que Kuhn mismo no estaba, al cabo, satisfecho con la idea de “pa-
radigma”?

En resumen, creo que no resultan suficientes la inter, trans o multidiscipli-
nariedad. Un buen pensador, un buen investigador no es, en absoluto, alguien 



161

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borges www.interdisciplina.unam.mx 

INTER DISCIPLINA

sedentario. Cuando W. Whewell acuñó el término de científico en la segunda mi-
tad del siglo XIX, lo hizo apuntando, desiderativamente (y lo sabía muy bien) a 
la capacidad de moverse a través de islas, continentes, aguas y conocimientos 
diferentes. Ni siquiera a la capacidad de integrar. Esto apunta, nuevamente, ha-
cia las síntesis. No muchos lo han captado verdaderamente. El concepto de cien-
tífico de Whewell tenía un valor mucho más prescriptivo que descriptivo o clasi-
ficatorio. Las instituciones gestoras del conocimiento, en cualquier acepción de 
la palabra, jamás lo entendieron así. Al cabo, un “científico” se convirtió en un 
sedentario; alguien experto en una ciencia o disciplina, o lo que sea.

Digamos, de pasada, que los sedentarios raras veces han hecho algo impor-
tante en el mundo, aparte de conservar o mantener las cosas como están (status 
quo). Quienes han hecho al mundo, quienes lo han cambiado han sido siempre 
los nómadas. Todo parece indicar que la vida está hecha de movimientos y di-
námicas. Esto nos vuelve a traer a la complejidad.

Entonces, viene de maravilla empatar con lo siguiente: visto desde las ciencias de la comple-
jidad: ¿qué papel deberían jugar las redes académicas en el desarrollo de una forma diferen-
te de acercarse al conocimiento del mundo y de la vida?
Son muy importantes. Permíteme decírtelo primero científica o académicamente, 
y luego en un sentido más amplio. 

Voy a referirme a un artículo clásico muy importante en la historia de la hu-
manidad, publicado por un sociólogo desconocido para la mayoría. M. Grano-
vetter publica en 1973 un artículo altamente original: La fuerza de los nexos dé-
biles (The strength of weak ties, en inglés). Una más afortunada traducción sería: 
La importancia de los nexos débiles; así es menos literal, pero señala mejor en 
la dirección correcta. La idea de los nexos débiles puede ser vista de la siguien-
te manera: de manera atávica, pues todas las organizaciones les piden a sus 
miembros un fuerte sentido de pertenencia, o como se llame. De tiempo en 
tiempo organizan actividades de actualización en las cuales lo importante es re-
forzar el sentido de equipo, dicho de manera genérica. Todo eso es importante. 
Sin embargo, hay algunos miembros de cualquier organización que no solo y 
principalmente miran hacia adentro, sino que tienen la capacidad de relacionar-
se con miembros de otras organizaciones, cualesquiera que estas sean. Estos 
exactamente son los que Granovetter llama nexos débiles.

Son los nexos (o nodos) débiles los que logran tener acceso a otra informa-
ción u otras formas de hacer las cosas, otros problemas o tipos de conocimien-
tos. Son los nodos débiles los que son determinantes en la creación de las redes 
y en las dinámicas de estas y no los nodos internos. Ello sucede en cualquier 
escala, organización o sistema. Son los nodos débiles los que efectivamente per-
miten otras maneras de acercarse al conocimiento del mundo y de la vida, como 



162

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borgeswww.interdisciplina.unam.mx

INTER DISCIPLINA

bien dices. Se trata de la forma en las cuales se encarnan otras miradas, otra in-
formación, otras dimensiones.

Los nodos débiles pueden ser entendidos tanto como personas que como 
nodos de información; por ejemplo, en actividades y demás. Solo los sistemas 
abiertos aprenden. Y como sabemos, el aprendizaje es una condición de posibi-
lidad para la adaptación. Exactamente en este instante estoy escribiendo un ca-
pítulo de libro en esta dirección. Te anticiparé una idea. Todo gran descubri-
miento: a) nunca sucede en lo que se venía trabajando; b) siempre sucede en las 
vecindades de lo que se venía trabajando; c) siempre tiene lugar por casualidad. 
Los ejemplos se podrían ilustrar prácticamente en cualquier ciencia o discipli-
na. Se trata de estar abiertos, mucho más que en lo que se trabaja, lo cual es 
manifiestamente fundamental. Estar abiertos a las proximidades más cercanas o 
algo alejadas de aquello en lo cual se trabaja. Es, por emplear una metáfora, en 
los umbrales donde tienen lugar los grandes descubrimientos.

El descubrimiento y el estudio de las redes es una de las especificidades de 
la complejidad; y es bastante más y muy diferente de las simples inter, trans o 
multidisciplinariedad. Se trata de la capacidad de osadía o de apertura de un 
pensador o investigador, para con otros dominios, campos y semánticas. Solo 
que, bien dicho, se trata de redes complejas.

La complejidad de las redes estriba, para decirlo en otros términos, en una 
doble característica: de un lado: la espontaneidad. Ciertamente una idea contra-
intuitiva en un mundo en el cual aparentemente todo está sujeto a planes, pro-
gramas, cronogramas, y otras cosas semejantes. Los nodos débiles se conectan 
espontáneamente; no porque haya planes para ello. Una variedad de factores 
incide para que dos nodos débiles de dos redes (o sistemas) diferentes hagan 
click. La otra característica es la sincronía o sincronización. Ambos factores 
constituyen dos caras de una misma moneda.

La sincronía o sincronización es un fenómeno que se encuentra en la base 
de la naturaleza. Originariamente fue observada por parte de Huygens, el inven-
tor de los relojes. Huygens observó que los relojes, los cuales son seres inani-
mados, tienden a sincronizarse espontáneamente. Mucho más tarde, el fenóme-
no fue observado y generalizado para todos los sistemas físicos abióticos. 
Técnicamente, se llamaba el efecto Kuramoto (por su descubridor). Esto se ob-
serva muy bien en la sincronización espontánea de metrónomos. No hay causa-
lidad, no hay dirección, no hay plan. Los metrónomos tienden siempre a sincro-
nizarse por sí mismos.

De manera más amplia, la ciencia de redes complejas nace entre 2001 y 
2003, y, justamente, uno de los rasgos distintivos poniendo de manifiesto estri-
ba en los fenómenos de sincronización. La sincronía permea toda la naturaleza, 
en todas las escalas. Ya lo sabemos sin la menor duda. ¿Por cuál razón suceden 



163

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borges www.interdisciplina.unam.mx 

INTER DISCIPLINA

siempre fenómenos de sincronización? Por la autorganización, la cual sucede de 
manera espontánea y gratuita. Así se logra percibir muy bien el carácter contra-
intuitivo, el cual vengo de mencionarte. Estamos alcanzando una visión perfec-
tamente novedosa de la vida misma, y de la naturaleza.

Resulta un privilegio para mí escuchar estas reflexiones de primera mano y lo agradezco de-
masiado. Esta entrevista deviene en un momento de síntesis de muchas ideas desplegadas 
en su obra, que es bien enjundiosa. Ahora, me interesaría saber qué piensa Carlos Maldona-
do sobre los aportes de la inteligencia artificial (IA) al desarrollo científico de la humanidad. 
Y también sobre las consideraciones éticas de su impronta en la vida humana y en general.
La inteligencia artificial llegó para quedarse, no hay la menor duda. Se trata de la 
mejor expresión del más grande invento o descubrimiento de la humanidad, com-
parable acaso con el control del fuego. Me refiero a la computación y el computa-
dor, en el sentido más amplio pero fuerte de la palabra.

Como lo veo, la inteligencia artificial (IA) constituye el peldaño siguiente en 
la evolución de la vida, y con ella, en la evolución del universo. He escrito dos 
artículos sobre el tema y acaba de salir un libro al respecto. Antes de entrar en 
materia, hay que decir que la inteligencia artificial es una sola y misma cosa que 
la vida artificial (VA). Hay razones al mismo tiempo computacionales y lógicas, 
las cuales permiten entender esto, pero dejaré este aspecto por fuera, en este 
momento.

La IA consistió durante un largo tiempo en el reconocimiento de la impor-
tancia de los algoritmos. Sin embargo, con los avances de los sistemas informa-
cionales y computacionales, el aprendizaje de las máquinas y el aprendizaje 
profundo pusieron en evidencia que las máquinas mismas pueden programar, 
sin necesidad de programadores humanos. Y, por tanto, pueden aprender por sí 
mismas sin que se les enseñe o se las entrene. Son capaces, por tanto, de resol-
ver problemas, llevar a cabo innumerables tareas y acciones que comportan al-
goritmos, es decir, guías, funciones, secuencias, pueden traspolar de un contex-
to a otro. Pueden, asimismo, llevar a cabo inducciones y analogías. El avance es 
magnífico, tanto por la velocidad como está teniendo lugar, como por los modos 
del desarrollo. Estamos viendo ante nuestros ojos los modos mismos de la evo-
lución. Habíamos aprendido que la evolución tiene lugar de manera vertical, 
esta es la herencia y la descendencia, y también de modo horizontal, este es el 
aprendizaje, las contribuciones (de Lamarck, dicho puntualmente). Pues bien, la 
IA/VA es la combinación de ambas. Solo que, en rigor, aún no existe reproduc-
ción física de la IA.

Permíteme precisar esto: cuando hablamos de máquinas nos referimos a dos 
instancias. La más evidente y superficial, pero necesaria, que es la ferretería: el 
hardware. Sin embargo, como sabemos, está también la otra parte, que es emi-



164

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borgeswww.interdisciplina.unam.mx

INTER DISCIPLINA

nentemente lógica y matemática: los lenguajes de programación (software). En 
sentido fuerte, la máquina es el software. A este se refería Turing con su famoso 
artículo de 1950, en donde proponía el problema: ¿pueden pensar las máquinas? 
Es esto lo que ha sido denominado, con acierto, como la prueba de Turing.

De suerte, vemos la evolución en el plano del software. Es aquí donde hay 
aprendizaje y adaptación, depuración y creatividad. Muy ampliamente, el soft-
ware pone en evidencia un problema eminentemente filosófico: las cosas, la 
vida, y según parece, el mundo también es esencialmente mental. La física 
(hardware) es subsidiaria de la inteligencia (software). Como aprecias, es este 
punto el cual me interesa enormemente abordar desde las ciencias de la com-
plejidad.

Hay que decir, sin embargo, que la inmensa mayoría de investigadores, teó-
ricos y científicos trabajando en IA son reacios, recelosos y temerosos, respecto 
a la misma. Las razones y las motivaciones son numerosas: van desde el desem-
pleo y la introducción de serias irrupciones en el sistema de trabajo —con las 
consiguientes consecuencias políticas—, hasta el temor por el control de la inti-
midad, la violación de los derechos humanos, pasando por el escepticismo y el 
más grande alarmismo. La IA ha sido señalada de manera manifiesta como una 
de las cinco grandes amenazas para la supervivencia de la especie humana.

Significativamente y en contraste, los anuncios de desarrollos e implemen-
taciones en prácticamente todas las áreas de la sociedad es creciente e indete-
nible. Basta una mirada cuidadosa a la bibliografía y revistas especializadas en 
el tema, así como a una parte del periodismo científico abordando con seriedad 
el tema.

Si se analiza en el sentido amplio, la IA ha llegado para hacer mejor la vida 
humana, si de eso se trata. Desde el computador, pasando por los large langua-
ge models (LLM, modelos de lenguaje ampliados), hasta el manejo de amplias 
bases de datos, con la subsiguiente analítica de datos, son realidades ya inesca-
pables. Como sabes, la expresión más inmediata de los LLM son Siri o Alexa, de-
pendiendo del sistema operativo que cada uno use, en los celulares.

Otro aspecto por resaltar es el siguiente: en términos algorítmicos, la IA es 
infinitamente mejor que los seres humanos. Esto es, si los seres humanos si-
guen pensando y viviendo en términos algorítmicos, como lo han hecho hasta 
la fecha, la llevan perdida ante la IA. En este asunto, ella será superior a noso-
tros, evolutivamente hablando. Por consiguiente y en contraste, la IA representa 
una oportunidad creativa para la evolución. Se trata de reconocer que la vida no 
es algorítmica. La naturaleza, de suyo, no funciona con base en algoritmos; de 
ninguna manera. La cultura, dicho en sentido general, y más específicamente, la 
civilización occidental, fue un sistema determinantemente algorítmico. Por ello, 
el énfasis estuvo siempre en normas, mandamientos, leyes, preceptos, funcio-



165

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borges www.interdisciplina.unam.mx 

INTER DISCIPLINA

nes y demás. Todo ello acompañado de sus mecanismos concomitantes: pode-
res, sistemas de castigo y toda la lógica punitiva. Occidente nunca supo de liber-
tad, por tanto, tampoco supo de vida.

En resumen, cualquier pelea con la IA en términos algorítmicos la llevan 
perdida los seres humanos. Subrayo, en términos algorítmicos. En consecuen-
cia, lo que emerge es el llamado al reconocimiento de la importancia de un pen-
sar y vivir no algorítmicamente. Hay un par de trabajos en los cuales me he ocu-
pado del tema.

Desde esta visión que nos explicaba sobre la vida y la inteligencia y pensando de manera 
específica en la educación: ¿por qué usted afirma que las organizaciones inteligentes son 
aquellas que saben de complejidad? ¿Cómo pasar de las jerarquías a las redes complejas?
Hay y ha habido un amplio furor acerca de la inteligencia, el cual ha conducido 
incluso hasta las inteligencias múltiples. Existe toda una ingeniería al respecto, 
para conocerla, medirla, fomentarla; como si fuera una clave para el mejoramien-
to y el desarrollo de la sociedad. Ok… 

Es en el marco de las ciencias de la complejidad donde surgió la idea de las 
“organizaciones inteligentes”. Simple y llanamente, una organización inteligen-
te es aquella que aprende. El problema es que hay muchas organizaciones que 
no aprenden; como muchas personas que tampoco lo hacen. Análogamente a lo 
que sucede en biología o en ecología, una organización que no aprende se espe-
cializa. Y ya sabemos entonces lo que sigue.

Hay partidos, ejércitos, iglesias, equipos deportivos, gobiernos, estados e 
incluso civilizaciones que no han aprendido o no aprendieron. Se especializa-
ron primero, se volvieron endémicas luego, y, finalmente, terminaron por desa-
parecer. No hay nada más peligroso que especializarse, literal. Se deja de explo-
rar, de soñar y de apostar, se evita el cambio. La historia abunda en ejemplos 
semejantes.

Las ciencias de la complejidad, ya lo sabemos, son ciencias de la vida. Y la 
vida es cambio incesante, aprendizaje continuo. Los sistemas vivos, verdadera-
mente vivos, aprenden, como sea. Usualmente lo hacen en más de una forma. El 
aprendizaje es condición de la adaptación. Solo quienes aprenden logran adap-
tarse. Personalmente, más que enfocar el tema del aprendizaje en las organiza-
ciones (lo cual puede ser de interés puntual para administradores, pedagogos, 
políticos, ingenieros y otros), me interesa el tema en la escala macro, a escala 
civilizatoria.

No obstante, volviendo a tu pregunta, siempre habremos de distinguir entre 
los términos, organizaciones e instituciones, tanto desde lo nominal, lo científi-
co como lo filosófico. Las instituciones son cerradas y autorreferenciales, en 
una palabra: son máquinas. Las organizaciones son sistemas vivos o abiertos. 



166

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borgeswww.interdisciplina.unam.mx

INTER DISCIPLINA

Serias consecuencias están involucradas en un caso o en otro. Debemos siempre 
poner atención a las palabras, lenguajes y significados. Pero también hay que 
prestar atención a los significantes, textos escritos o verbales que se instauran 
o se vehiculan por el mundo. No hay que ser filósofos analíticos ni positivistas 
para estar sensibles al lenguaje, es decir, a sus usos.

Toda la historia de Occidente ha sido una historia de jerarquías. Digámoslo 
desde la visión de Foucault, la historia de los poderes y micropoderes. Ello está 
en el ADN de los seres humanos occidentales: creer que los poderes y las auto-
ridades son necesarias. Debo confesarte que me ponen altamente nervioso, las 
ideas de numerosos biólogos, quienes todavía leen la vida y los sistemas vivos 
como sistemas jerárquicos. La naturaleza no tiene jerarquías o no sabe de jerar-
quías, y si las hay, son siempre episódicas y transitorias.

Pues bien, una lectura cuidadosa a la historia y la antropología pone de ma-
nifiesto que hay y hubo culturas, pueblos y sociedades que no supieron de je-
rarquías. Los españoles que llegaron a América eran los más atrasados de toda 
Europa, perfectamente medievales, mientras Europa se asomaba ya al Renaci-
miento. Fueron esos caballeros invasores quienes erróneamente creyeron que 
nuestros pueblos y culturas estaban constituidos por reyes y jerarcas. Nada más 
equivocado. El estudio propio de Abya-Yala evidencia que nuestras sociedades 
funcionaban con base en las heterarquías. Puntualmente dicho, no había estruc-
turas o poderes; tan solo funciones y roles; todo dependiendo del momento o 
las circunstancias. Pues bien, fue gracias y a partir de estudios sobre Mesoamé-
rica cuando se tuvo conciencia acerca de cómo las heterarquías habían existido 
y existen en numerosos otros lugares. En África y en varios países de Oriente 
Medio, por ejemplo.

Es posible vivir el mundo y gestionar las cosas sin jerarquías ni poderes. 
Una idea manifiestamente contraintuitiva cuando se la mira con los ojos de la 
cultura normal o de la historia heredada acríticamente. Las heterarquías son, lo 
cual he sugerido en algún trabajo, formas de redes complejas. Sorpresivamente, 
la bibliografía especializada en redes complejas no ha visto esto todavía. Por-
que, claro, trabajan tácitamente, sobre los supuestos del mundo actual: princi-
palmente estadounidense y europeo.

Te confesaré algo: tengo numerosos archivos en mi computador y numero-
sos cuadernos y fichas dando vueltas por todas partes de mi casa, con apuntes 
y notas de artículos, libros, textos que debo escribir. Voy saliendo, gradualmen-
te, de algunos de ellos; saliendo, es decir, terminándolos y enviándolos a publi-
car. Pero quedan siempre muchos más. Uno de ellos es justamente sobre hete-
rarquías como redes complejas. Las investigaciones publicadas en el mundo 
ponen el énfasis más sobre las técnicas (muy importantes como son) que sobre 
los aspectos conceptuales (que resultan ineludibles). No obstante, existe una 



167

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borges www.interdisciplina.unam.mx 

INTER DISCIPLINA

notable excepción: los trabajos de L. Barabási, quizás el mejor de todos los in-
vestigadores en redes complejas, hoy por hoy. Todo esto, dicho de pasada.

Como quiera que sea, debemos lograr desentrañar las relaciones entre orga-
nizaciones inteligentes, aprendizaje, vida y heterarquías, como una raíz pro-
fundamente histórica entre nosotros. Otro mundo es posible.

Carlos, en el despliegue de nuestra charla, me percato que en este diálogo hemos abordado 
asuntos muy potentes y álgidos para las ciencias de la complejidad, pero creo, de manera 
muy directa, para las problemáticas a transformar en la vida de nuestro continente y de 
nuestra gente. Entonces, las ciencias de la complejidad en América Latina. ¿Cómo las ve?, 
¿pudiéramos afirmar que América Latina va a la vanguardia en el cambio de los paradigmas 
científicos?
¡Quisiera estar de acuerdo contigo! Créeme que sí. Pero no. América Latina no se 
encuentra en la vanguardia de los paradigmas científicos. No como están las co-
sas y no en este momento. Hay una larga consideración por hacer aquí.

Sí creo, más que firme: profundamente, que las ciencias de la complejidad, 
bien entendidas, pueden marcar un diferencial importante de y para América La-
tina, en el espectro mundial. Y en una perspectiva histórica. Está pendiente un 
trabajo largo y al mismo tiempo de depuración, pero también de empaste o en-
samblaje, si cabe la palabra. Y mucha vida, experiencia, viajes, lecturas y apren-
dizajes, sin duda. Vuelve a saltar aquí, como observas, el tema de la elaboración 
desde la síntesis.

He sugerido, en el contexto de nuestra América, que las ciencias de la com-
plejidad se articulan muy bien con los saberes originarios, los estudios de la 
decolonialidad, o postcolonialidad, y las epistemologías del sur. Una mirada 
cuidadosa de esta cuádruple articulación arroja luces significativas sobre lo que 
son y pueden ser las ciencias de la complejidad con el resorte cultural e histó-
rico que tenemos.

Es importante siempre subrayar esto: la ciencia en general se hace sobre un 
resorte cultural e histórico: o no tiene sentido y no es posible. Pero como en las 
buenas artes escénicas, este resorte no siempre tiene que aparecer en primer 
plano. Como el buen actor, o actriz, con un estupendo personaje en una magní-
fica actuación. El actor, o actriz, se diluye, y es solo por efectos secundarios que 
logramos verlo. Lo contrario sería un determinismo semejante, por ejemplo, a 
la teología en el medioevo, o algún marxismo trasnochado.

Hay una masa crítica creciente en América Latina en torno a la complejidad; 
quiero decir, a las ciencias de la complejidad. Tengo la sensación, sin adoptar 
una actitud querellista, que el pensamiento complejo ya dio lo que podía dar. Es 
un fenómeno que me llena de optimismo; no por el cuerpo teórico, sino por lo 
que permite y por sus consecuencias. Nuestras sociedades y culturas pueden 



168

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borgeswww.interdisciplina.unam.mx

INTER DISCIPLINA

beneficiarse, como está siendo efectivamente el caso, con una profundización y 
apropiación de la complejidad. Podría hacer referencias puntuales, pero por li-
mitación del tiempo y el espacio, y también por elegancia, lo omitiré. He seña-
lado muy expresamente lo que podríamos denominar una sociología de la com-
plejidad en América Latina. Es un trabajo pionero, a decir verdad.

He puesto en evidencia en varios trabajos que el interés por la complejidad 
en nuestro continente está ampliamente dominado por las relaciones entre edu-
cación y complejidad, una circunstancia única en el panorama mundial. Con 
todo, y esta es una observación fundamental, debemos estar alertas para no 
convertir a la complejidad en una doctrina. De doctrina ya estamos hasta el cue-
llo. Esa fue la historia de Occidente. Lo que cambiaron fueron los colores o los 
nombres, pero siempre fue, grosso modo, la historia de un pensamiento doctri-
nal. Lo que nos interesa es la vida misma. Las ciencias de la complejidad pueden 
ayudar, exaltar, posibilitar la misma vida. Este es el punto. No debemos jamás 
confundir los medios con los fines. Los medios son siempre solamente eso: he-
rramientas, instrumentos de los cuales nos vamos desembarazando a medida 
que avanzamos en el camino. Lo que sucede, claro, es que en cada caso necesi-
tamos los mejores instrumentos posibles para hacer posible el camino, diga-
mos, el mejor lecho o el menos incómodo, la mejor compañía, la mejor de las 
comidas, y demás. Lo mejor muchas veces no es lo más costoso, barroco o roco-
có, por así decirlo.

América Latina tiene unas fortalezas que quizás sean únicas. Muchos sabe-
res originarios. Europa no tiene ninguno. En Estados Unidos están bastante si-
lenciados los pocos que quedan. Acá tenemos mucha y gran literatura. Jamás 
deberemos dejar esto en un lugar secundario. Como si la literatura fuera una 
experiencia de segundo orden, en relación con la ciencia y la tecnología. Y una 
cosa muy importante: tenemos mucha y fuerte vitalidad. Somos demográfica-
mente un continente joven. De consuno, tenemos una naturaleza maravillosa, 
literalmente frugal en todos los aspectos.

Si se aúna todo esto, el resultado es un fresco altamente sugerente. ¿Sabes 
cuál es el problema?: que en América Latina no nos la creemos, no creemos en 
nosotros mismos. Y entonces existe también debido a la geografía, un profundo 
desconocimiento de nosotros mismos. Resumiendo, es así como veo la comple-
jidad en el continente.

Profundas y vitales consideraciones. Palpita la vida en cada una de sus palabras y no se ago-
tan mis inquietudes, sino al contrario, crecen, aunque creo ser esto un buen síntoma (risas). 
Hay muchos asuntos por abordar con Carlos Maldonado. Sin embargo, no quiero agotar las 
posibilidades de intercambio porque tenemos otros proyectos de entrevistas, así que esta no 
será la última… Espero. Pero, casi al cierre de esta charla, quisiera que me comentara acerca 



169

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borges www.interdisciplina.unam.mx 

INTER DISCIPLINA

de la mal llamada salud mental y he leído algún que otro comentario suyo sobre terapia y 
complejidad. ¿Qué nos puede comentar sobre esas interrelaciones entre terapias psicológi-
cas y complejidad?
Es un tema altamente sensible. Terriblemente importante. Filosóficamente impos-
tergable. Quiero subrayar que este es un tema de la más alta sensibilidad intelec-
tual, el tema trata sobre las creencias humanas. Eso, el componente primario de 
la salud mental.

El principal problema de salud pública en el mundo entero es la salud men-
tal. Antes de la pandemia, cada cuarenta segundos alguien se suicidaba en el 
mundo, por las razones que fuera: hormonales, amorosas, económicas, y mu-
chas otras. No han salido datos después de la pandemia hasta la fecha; pero es 
presumible que la cifra haya aumentado, digamos (conjeturalmente) una perso-
na cada veinte segundos. Es terrible. Y, ¿sabes qué sucede? La sociedad en gene-
ral no habla al respecto, es vergonzoso sin dudas. Entre otras cosas porque, 
efectivamente, el suicidio puede resultar contagioso. Hay un círculo vicioso, 
como se aprecia.

La gente se está suicidando por las razones más increíbles. Al respecto, me 
parece importante volver a Durkheim. Palabras más, palabras menos. Durkheim 
decía que la sociedad permite muertes voluntarias, pero ve esos actos como com-
portamientos individuales cuando la verdad es que los suicidios son el comple-
mento y la prolongación, estas sí son palabras exactas de Durkheim, lo recuerdo, 
de una condición social bien determinada. Los suicidios expresan la vitalidad o 
no de una sociedad. Los suicidas mismos ven su situación como un fenómeno 
distintivamente personal o individual. Me parece terrible. Subrayando siempre, 
que la de Durkheim no es, en modo alguno, una sociología determinista.

Vivimos un mundo en el cual la gente está altamente insatisfecha: con su 
situación económica, con los amores que tiene o ha tenido, con la comida, con-
sigo misma, con su familia, con el trabajo. Y la mayoría de los seres humanos 
terminan haciendo sus actividades, no porque quieran sino porque “les toca”. 
De hecho, desde el colegio se le enseña a niños y jóvenes a tener que hacer co-
sas, aunque no les gusten, y que los padres mismos muchas veces hacen cosas 
porque les toca. ¡Óyeme, estamos formando esclavos!

Nuestra época perdió el sentido de la alegría de vivir, no tiene ninguna vita-
lidad. La inmensa mayoría de la gente vive para trabajar, y trabaja para pagar 
deudas. ¡Eso no es vida! (¡El sistema de endeudamiento en Estados Unidos es ab-
solutamente insostenible! Pero ese es otro tema aparte).

Muy desafortunadamente la medicina y las ciencias de la salud separan la 
salud física y la salud mental. Y usualmente: salud es solo salud física, como si 
fuéramos dos cosas, distintas, por tanto: espíritu y cuerpo. El cartesianismo le 
ha hecho un daño invaluable a la humanidad.



170

E
N
T
R
E
V
IS

TA E
N
T
R
E
V
IS

TA

Volumen 13, número 36, (139-170), mayo–agosto 2025
Rosa María Medina Borgeswww.interdisciplina.unam.mx

INTER DISCIPLINA

Tienes razón, me he ocupado algo de la salud mental. ¿Sabías que existen 
más de quinientas terapias o tipos de terapias en el mundo? Algo debe querer 
significar eso. Importantes como son, las terapias siempre hacen referencia a la 
enfermedad. Debemos poder saber de salud, pero para ello debemos poder sa-
ber de vida. 

Me encanta conversar con profesionales de la medicina y recordarles una 
historia que la mayoría desconoce, o ha olvidado, o nunca lo supo. Hubo una 
época en la cual el médico era un sabedor, un chamán, digamos. Y sabía de los 
vuelos de las lechuzas, de las aguas y los cultivos, del cuerpo humano y del can-
to, de los espíritus y de las funciones corporales. Posteriormente, el médico fue, 
solamente, un filósofo. Las referencias tanto a Hipócrates como a Galeno son 
evidentes. Hoy, o bien el médico es médico general o especialista. Algo sucedió 
en el camino.

En el año 2011, en Lyon, Francia, se reunieron médicos, psicólogos, psiquia-
tras y todos aquellos interesados por la salud mental. El producto de varios días 
de trabajo y discusión fue un muy hermoso documento que se encuentra en la 
web: la Declaración de Lyon. En resumen: la salud mental, dice la Declaración, 
consiste en un rasgo distintivo: la capacidad de decir: no. Decirles no a los pode-
res, a las circunstancias que nos agobian, a las situaciones estresantes, y demás. 
Saber decir no. Pero esto es lo más difícil para la mayoría de la gente, sometidos 
como están, a poderes, fuerzas y cosas que les toca hacer, por las razones que 
sea. Se trata de un auténtico acto emancipatorio, liberador, radical. Saber decir 
no, cuando corresponde. No agachar la cabeza, siendo este el primero de los ac-
tos de dignidad hacia sí mismo y hacia los otros. Eso es vida y dignidad.

Gracias doctor Maldonado. Bonito cierre imaginario, porque interpretando sus mensajes, ya 
no creo que haya un final para nada. Sin embargo, ha sido un diálogo cargado de mucha 
latencia en el contenido de sus aseveraciones. Y quisiera aconsejarle que resguarde muy 
bien sus archivos de la computadora y sus tarjeticas que andan sueltas por su casa (risas), 
para que no se vayan a perder tantas ideas excepcionales, pendientes de ser publicadas y las 
cuales, sin lugar a dudas, encontrarán en algún momento la oportunidad de salir a la luz. 
Porque usted es un hombre comprometido con la fractura del raro y excepcional momento 
en que nos ha tocado vivir. 
Gracias a ti, Rosa María. Ha sido un gusto. ID 


