
11

Editorial

Educación intercultural
Es un privilegio, en nombre de mis colegas, presentar sus contribuciones para la 
revista INTER DISCIPLINA del Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Cien-
cias y Humanidades de esta Universidad, cuyo objetivo es el estudio de la educa-
ción intercultural, un tema muy relevante en nuestros días para debatir la forma 
en la cual se debe educar en sociedades diversas y complejas, sobre cuál es el 
modelo educativo más conveniente, las competencias del personal docente, así 
como el tipo de contenidos a deberse impartir a los niños, niñas, las y los jóvenes.

Como editor invitado, me propuse integrar un conjunto de colaboraciones de 
personas dedicadas a la investigación, quienes abordan el tema sobre educación 
intercultural de manera interdisciplinaria, contextual, local o situada, y como un 
fenómeno de complejidad creciente, involucrando una gran cantidad de acepcio-
nes y significados.

Por una parte, podemos relacionar la interculturalidad con los fenómenos 
migratorios, la internacionalización de los procesos económicos y sociales, así 
como la convergencia cultural y organización para el trabajo, en comunidades 
donde se implantan modelos educativos arquetípicos, generalmente de países 
que se han erigido como hegemónicos a través de la historia. 

Otras acepciones identifican la interculturalidad con la historia de los pue-
blos, sus contextos y la cultura de cada uno de ellos, con el ejercicio del poder, 
la manipulación, el control y el despojo, así como con el racismo y la discrimina-
ción. Este es el tipo de interculturalidad con el cual están más familiarizados los 
grupos sociales de América Latina y en particular los de México. Pilar Máynez y 
Javier García, en su colaboración, refrendan este enfoque cuando describen, eva-
lúan y critican cómo las políticas educativas y lingüísticas, impuestas desde el 
poder hacia los pueblos indígenas, han fomentado las asimetrías y situaciones 
de segregación. Como ejemplo representativo, reseñan el caso de Santa Ana Tla-
cotenco, Milpa Alta, en la Ciudad de México.

Mario Castillo y Hugo Pacheco centran su colaboración en la importancia de 
los docentes en la práctica educativa para la “resistencia lingüística”, la cual per-
mitirá la sobrevivencia de las lenguas subordinadas. Consideran que la educa-
ción intercultural es parte de la lucha política, al promover, en los contextos es-

Volumen 13, número 36, (11-13), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91393
Eligio Cruz Leandro

www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA



12

E
D

IT
O

R
IA

L E
D

IT
O

R
IA

L

Volumen 13, número 36, (11-13), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91393

Eligio Cruz Leandro
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

colares, actitudes y valores a partir de la oralidad y la escritura. Este tipo de 
interculturalidad constituye la negación de pertenecer a cierto grupo, sociedad, 
cultura, como una actitud de defensa frente a una sociedad la cual, desde hace 
más de 500 años, los discrimina y los excluye. Destacan el trabajo de la Escuela 
Normal Bilingüe e Intercultural de Oaxaca (ENBIO) con un enfoque centrado en la 
vida, las lenguas y culturas originarias de esa entidad federativa.

En ese sentido, Benjamín Maldonado afirma a la interculturalidad como una 
característica a deber tener la sociedad, y para esto es necesario crear un mode-
lo el cual reconozca las diferencias y construya diálogos entre diferentes, no 
desiguales. Considera necesario retomar cincuenta años de lucha sindical y pe-
dagógica para promover la educación intercultural como un proceso de movili-
zación social basado en una pedagogía de las diferencias. 

En forma coincidente, Gervasio Montero propone hacer un proyecto lingüís-
tico desde el aula como práctica pedagógica partiendo de la diversidad, pero 
identificando los puntos de convergencia entre lo igual y lo diferente para valo-
rar y entender la riqueza de la composición lingüística y cultural. 

Estefanía Cruz, en su colaboración, destaca los saberes comunitarios como 
un cúmulo de conocimientos etnofarmacológicos de respeto a la vida y a la na-
turaleza, los cuales son compartidos como acervo para las nuevas generaciones. 
Con base en sus estudios llevados a cabo en la comunidad de Pepexta, en la Sie-
rra Norte de Puebla, en México, las personas se consideran como un producto de 
la tierra, a la cual aprecian como una madre y no como sus propietarias.

Comprensiblemente acorde con los autores antes citados, la colaboración de 
Carlos Maldonado es muy valiosa y pertinente, al identificar los saberes origina-
rios en Abya-Yala como una clave de la nueva civilización en emergencia y un 
elemento cultural diferenciador que propugna por el bien común. Sostiene, dada 
la riqueza de etnias, lenguas, saberes y tradiciones producto del aprendizaje y 
no de la educación, el estar en la posibilidad de alcanzar una síntesis de conoci-
mientos, es decir, de poder llegar a la articulación armoniosa de los saberes, los 
cuales nos distinguen como producto de la Madre Tierra.

Durante muchos años, la cultura occidental ha promovido narrativas como 
civilización, modernidad, democracia, desarrollo y globalización, entre otras, 
como procesos totalizadores, naturales, irreversibles y monolíticos; sin embar-
go, existe una gran diversidad de visiones del mundo luchando por subsistir, 
las cuales están vivas y proliferan en todo el mundo; en América Latina y en 
México, comunidades en resistencia en los estados de Guerrero, Puebla, Oaxa-
ca, Michoacán, Chiapas, Chihuahua, Sonora, entre muchos otros, en donde el 
magisterio, como parte de las comunidades originarias, se ha constituido en la 
vanguardia de esta lucha, tienen como instrumento ideológico la educación in-
tercultural. 



13

E
D

IT
O

R
IA

L E
D

IT
O

R
IA

L

Volumen 13, número 36, (11-13), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91393
Eligio Cruz Leandro

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Descartes tenía razón al aseverar la existencia de un demonio, o muchos, los 
cuales de manera omnipotente y omnipresente construyen una realidad para 
manipular el pensamiento social, haciendo uso de las redes complejas en donde 
se despliegan por los intersticios del poder y los micropoderes: a través de la 
educación, de la ciencia, de los medios de comunicación, nos engañan para man-
tenernos enajenados, sujetados, viviendo una existencia inauténtica, siendo de-
vorados por el mundo, como seres sin conciencia de sus posibilidades y de cons-
truir un mundo para sí. 

En América Latina tenemos la libertad ineludible de elegir un futuro, de pen-
sar y proponer un modelo de existencia humanista, de relaciones de producción 
justas, en forma congruente con la cultura y aspiraciones de las comunidades. 
Como seres para sí, responsables de nuestro futuro, debemos situarnos libre-
mente. Debemos elegir nuestras alternativas y elegirnos, de acuerdo con nuestra 
cultura, intereses y aspiraciones.

Es por eso que el pensamiento latinoamericanista mediante una educación 
intercultural más pertinente y un pensamiento contextual, local, situado o com-
plejo, debe buscar la transformación de un sistema sociopolítico que privilegia 
los intereses de grupos económicos, los cuales, a costa del bienestar comunita-
rio y social, promueven y se benefician de la corrupción e ineficiencia de autori-
dades de todos los colores y partidos, defendiendo intereses particulares ajenos 
al bien común. ID

Eligio Cruz Leandro 
Editor invitado


