
83

D O S I E R

Recibido: 26 de junio, 2024.	 Aceptado: 11 de septiembre, 2024.
* Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Estudios Superiores Aragón, Divi-
sión de Estudios de Posgrado e Investigación. 
Correo electrónico: posgrado.benjaminmaldonado@aragon.unam.mx 

Maldonado Alvarado, Benjamín. «Medio siglo de educación intercultural movilizada desde las diferencias: la CMPIO en 
Oaxaca.» inter disciplina vol. 13, n° 36 (mayo–agosto 2025): 83-104. 

doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358

Benjamín Maldonado Alvarado*
Medio siglo de educación intercultural movilizada 
desde las diferencias: la CMPIO en Oaxaca

Half a century of intercultural education mobilized 
from differences: the CMPIO in Oaxaca
Abstract | This paper reviews the proposal for intercultural education as a State policy and 

contrasts it with a critical view, to argue that if interculturality is a characteristic that socie- 

ty should have, it can be advanced by training students in a model that reaffirms their       

differences, and from them, advance to the construction of a dialogue between different, 

not unequal, people. An educational model with an intercultural focus seems insufficient 

and imprecise. The history of the main proposals of the Coalition of Indigenous Teachers 

and Promoters of Oaxaca (CMPIO), in 50 years of union and pedagogical struggle, will be 

taken as a reference to propose that intercultural education can be a process of social mo-

bilization based on a pedagogy of differences. The objective is not to criticize intercultural 

education but to propose that its construction makes a lot of sense if the differences that 

will dialogue are strengthened. 

Keywords | indigenous education | interculturality | pedagogy of differences | mobilization 

in Oaxaca. 

Resumen | En este trabajo se hace una revisión de la propuesta de educación intercultural 

como política de Estado y se contrasta con una mirada crítica, para argumentar que si la in-

terculturalidad es una característica la cual debe tener la sociedad, se puede avanzar hacia 

ella formando estudiantes en un modelo reafirmando sus diferencias para, desde ellas, avan-

zar en la construcción de un diálogo entre diferentes, no desiguales. Un modelo educativo 

con enfoque intercultural parece insuficiente e impreciso. Se tomará la historia de las princi-

pales propuestas de la Coalición de Maestros y Promotores Indígenas de Oaxaca (CMPIO), en 

50 años de lucha sindical y pedagógica, como referente para proponer que la educación inter-

cultural puede ser un proceso de movilización social basado en una pedagogía de las diferen-

cias. El objetivo no es criticar la educación intercultural sino proponer que su construcción 

tiene mucho sentido si se fortalecen las diferencias con las cuales se  habrá de dialogar. 



84

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358

Benjamín Maldonado Alvarado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

Palabras clave | educación indígena | interculturalidad | pedagogía de las diferencias | mo-

vilización en Oaxaca. 

Introducción
Interculturalidad es un concepto con un amplio rango de interpretaciones pu-
diéndose asumir incluso desde posturas antagónicas, porque puede responder a 
intereses distintos. Puede ser una concesión del Estado y también puede ser par-
te de las luchas contra los intereses defendidos por el Estado. En el caso de la 
educación, ámbito principal en el cual se define como política pública, la intercul-
turalidad va desde ser un enfoque en un modelo escolar hasta ser un horizonte 
orientador de las luchas por una formación pertinente. 

Frente a la interculturalidad de Estado expresada en la política nacional de 
educación intercultural a partir de este siglo, es importante ubicar la intercultu-
ralidad crítica como un proceso el cual implica una lucha permanente en varios 
frentes, y articulada con la sociedad desde la escuela.

En este texto, planteamos que en el trabajo docente hay una gran distancia 
entre el modelo de educación intercultural promovido por el Estado como políti-
ca pública y la educación alternativa impulsada por los maestros con una pers-
pectiva crítica de ese modelo. La diferencia no se ubica principalmente en el mo-
delo pedagógico, sino en el fin político de la educación: mientras la educación 
intercultural de Estado supone poder promover el respeto a las diferencias en el 
aula, sin necesidad de un cambio social profundo, la educación crítica ve la in-
terculturalidad como un modelo de sociedad resultante del cambio profundo 
que se impulse, y para tal objetivo forma a los estudiantes.

Por ello, nombrar o autonombrar intercultural al tipo de educación llevada a 
cabo en las escuelas mexicanas es una generalización sin permitir ver sus dife-
rencias. Por ejemplo, la Nueva Escuela Mexicana y el Plan para la Transformación 
de la Educación de Oaxaca afirman ambos ser modelos interculturales, pero los 
intereses del Estado mexicano y del magisterio oaxaqueño son antagónicos, o 
cuando menos no son coincidentes. Para revisar los trabajos de una organiza-
ción contrahegemónica, como la Coalición de Maestros y Promotores Indígenas 
de Oaxaca (CMPIO), frente al modelo de interculturalidad, proponemos un con-
cepto con el cual destaquen sus intereses y su estilo pedagógico y político.

Utilizamos el concepto de educación intercultural movilizada para definir un 
tipo de educación ubicada desde la diferencia, y para impulsar acciones educati-
vas tendientes a formar a las personas las cuales, desde su otredad o mirada 
otra, luchen por transformar el mundo hacia la interculturalidad. Desde esta vi-
sión, tomamos el ejemplo de la CMPIO para tratar de entender el sentido de la 
educación intercultural movilizándose desde una pedagogía cuya intención es la 



85

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamín Maldonado Alvarado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

de fortalecer las diferencias culturales en vez de desdibujarlas al buscar como 
fin su convivencia armónica.

El marco en el cual se ubican las diferencias definitorias de las comunidades 
oaxaqueñas es su comunalidad o modo de vida comunal. En torno a ella giran 
las diferencias culturales, las cuales movilizan la educación alternativa. Más 
adelante se profundizará en la correlación entre la comunalidad y el quehacer 
de la CMPIO.

La CMPIO es la organización de indígenas más antigua en Oaxaca y sus accio-
nes y propuestas permiten dibujar el tipo de educación concibiendo lo intercul-
tural desde una mirada distinta a la oficial, la mirada del otro, del diferente, mo-
vilizada durante cinco décadas para construir la educación pertinente para el 
sujeto quien construirá, precisamente, una sociedad intercultural.

La propuesta de lectura de la historia de la CMPIO aquí presentada no es una 
elaboración de ellos/as sino mía, un aporte a la reflexión sobre sus actividades, 
logros y sentidos, basada en mis propias observaciones y aprendizajes sobre va-
rios de sus trabajos durante un acompañamiento de más de 40 años.

La interculturalidad de Estado
Podemos fijar el origen formal de la educación intercultural en México como po-
lítica de Estado en educación a partir de la creación de la Coordinación General 
de Educación Intercultural Bilingüe (CGEIB), dentro de la Secretaría de Educación 
Pública, el 16 de enero de 2001. Antes, la Dirección General de Educación Indíge-
na (DGEI) de la SEP se había creado en 1978, para dirigir desde entonces la edu-
cación básica para estudiantes indígenas con el método bilingüe-bicultural. La 
“transición” hacia el modelo intercultural se realizaría a finales del siglo y se con-
cretaría con la CGEIB (Vergara 2021, 14). El concepto de interculturalidad promo-
vido por esta Coordinación es clave para entender el rechazo a ese modelo en el 
caso de la CMPIO.

Al presentar el Programa Especial de Educación Intercultural 2014-2018, el 
entonces titular de la SEP, Emilio Chuayffet, informaba que: 

Los propósitos generales de este programa están dirigidos a introducir prácticas edu-

cativas para la interculturalidad con un sustento teórico y metodológico. Para apren-

der a ser ciudadanos de una sociedad abierta a la diferencia es necesario cambiar los 

métodos para permitir reconocer las diversas culturas, al tiempo que se relacionan con 

ellas de una manera más equitativa, más justa y más respetuosa. (CGEIB-SEP 2014, 7)

En este documento rector de la última etapa de la Coordinación, desde don-
de se definía y conducía la educación intercultural en México, se reconocía como 



86

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358

Benjamín Maldonado Alvarado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

objetivo (aprender a) ser una sociedad abierta a la diferencia. Allí mismo, se 
abundaba sobre la Interculturalidad —siguiendo a Luis Villoro— como: 

[…] una alternativa para repensar y reorganizar el orden social, porque insiste en la 

interacción justa entre las culturas y las lenguas como figuras del mundo y porque 

recalca que lo decisivo es dejar espacios y tiempos para que dichas figuras se convier-

tan en mundos reales. Así, en la interculturalidad se reconoce al otro como diverso, 

sin borrarlo, sino comprendiéndolo y respetándolo. (CGEIB-SEP 2014, 86)

Y, con más precisión, se señalaba lo siguiente:

La interculturalidad se entiende como un proyecto social amplio, una postura filosófica 

y un funcionamiento cotidiano ante la vida; constituye una alternativa que induce a re-

plantear y reorganizar el orden social, porque insiste en la comunicación justa entre las 

culturas como figuras del mundo y recalca la importancia de dejar libres espacios y 

tiempos para que dichas figuras puedan convertirse en mundos reales. Por ende, la in-

terculturalidad reconoce al otro como diferente. No lo borra ni lo aparta, sino que bus-

ca comprenderlo, dialogar con él y respetarlo. (Schmelkes et al. 2004, 40-41)

Entonces, el concepto que fundamenta la orientación intercultural de la po-
lítica pública educativa es el de la diferencia, el otro, el diferente, tratando de 
establecer una relación menos asimétrica con él. Así, el otro-diferente es el suje-
to con el cual se pretende interactuar. Pero el Estado mexicano concentra esta 
intención en el ámbito educativo y reduciéndolo a uno de los actores de la na-
ción: el indígena. Se trata de un “nosotros” (el Estado y la nación mestiza) el cual 
puede pensar a los “otros” (indígenas) en función de sus condiciones de igual-
dad, es decir, de sus derechos como ciudadano, y ya no en función de sus dife-
rencias resultantes de su condición de indio y pobre:

La construcción de la relación entre el Estado y la sociedad no indígena con los pue-

blos originarios […] supone el reto de la transformación epistémica y ético-política 

yendo desde concebir a tales pueblos originarios como sujetos de atención pública e 

inspiradora de concepciones paternalistas y, por ende, racistas en el fondo, a consi-

derarlos sujetos de derecho, susceptibles de ejercer formas alternativas de ciudada-

nía. (Schmelkes et al. 2004, 42)

La interculturalidad queda anclada como una tarea de Estado para un sector:

Esta tarea implica el reconocimiento y la dignificación de las culturas originarias, tan-

to para los pueblos indígenas, como para el resto de la sociedad mexicana. Con ello: 



87

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamín Maldonado Alvarado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

[…] se busca contribuir, desde el ámbito educativo, a eliminar las graves asimetrías 

valorativas derivadas de relaciones de subordinación, discriminación y racismo, las 

cuales tienen una honda raigambre en nuestro país. Transformar estas relaciones y 

actitudes es una tarea vital para el desarrollo equilibrado de la nación pluricultural a 

la cual pertenecemos. (CGEIB-SEP 2014, 10)

La “tarea” se reduciría un poco más a un enfoque, pues: 

[…] para que la interculturalidad se cristalice en la práctica, se opta por hablar del 

enfoque intercultural, nombrando así a la perspectiva, la mirada intercultural que 

orienta la acción. Así, el enfoque intercultural se encuentra orientado fundamental-

mente por una serie de principios, los cuales proponen modificar las formas de abor-

dar y entender la diversidad en diferentes dimensiones de las relaciones sociales. 

(Becerra y Campos 2018, 14)

El Estado hizo su mayor esfuerzo por pensar la interculturalidad como una 
forma de relación social justa, promoviendo la valoración de la diversidad cultu-
ral del otro, del diferente, desde un aula inclusiva y no racista. Pero su intención 
y acción se mostraron pobres y demagógicas al quedar de origen reducidas a la 
educación indígena, pues surgió en la SEP a través de la CGEIB para atender los 
niveles educativos que no atendía la Dirección de Educación Indígena de la SEP. 

Se ha promovido la definición de educación intercultural, entendida como aquella 

que considera el conjunto de procesos pedagógicos que tienen la intención de condu-

cir la formación de personas capaces de comprender la realidad desde diversas ópti-

cas culturales e intervenir en los procesos de transformación social con respeto y 

plena conciencia de los beneficios que conlleva la diversidad cultural. Es decir, se 

pretende la formación de personas que reconozcan su propia identidad cultural como 

una construcción particular y que, en consecuencia, acepten otras lógicas culturales 

en un plano de igualdad, que intenten comprenderlas y sean capaces de asumir una 

postura ética y crítica frente a todas ellas. (Salmerón 2010, 110)

La interculturalidad como política de Estado no era una nueva forma de rela-
ción con sujetos de derecho, porque no habría interculturalidad más que preca-
ria en todos los ámbitos de la vida, como el derecho, la comunicación, la salud, 
etc. En la educación se orientaba principalmente a la minoría indígena y no a la 
mayoría nacional. Y en los planes de estudio se materializó como un simple en-
foque, para el cual no se ha capacitado a los docentes ni se cuenta con materia-
les. Para colmo, el resultado ha sido pobre, como lo reconocía el propio Instituto 
Nacional para la Evaluación de la Educación en 2018:



88

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358

Benjamín Maldonado Alvarado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

La educación de niñas, niños y adolescentes indígenas (NNA) es, sin duda, una de las 

grandes deudas sociales del Sistema Educativo Nacional (SEN). Aun cuando el Estado 

mexicano ha diseñado y puesto en marcha diversas acciones en materia educativa di-

rigidas a esta población, han sido insuficientes, sobre todo si se les compara con la 

atención educativa dirigida a la población no indígena.

En términos generales, la población infantil indígena muestra un enorme rezago edu-

cativo, con altas tasas de analfabetismo y bajos niveles de logro académico. Dicha 

situación se explica tanto por las malas condiciones en las cuales los indígenas reci-

ben educación como por la poca pertinencia cultural y lingüística de la enseñanza 

que les es impartida. (INEE 2018, 1)

Una visión crítica de lo intercultural en educación
El problema principal de la interculturalidad de Estado es tratarse de una rela-
ción del Estado (y los mestizos) con los otros (los indígenas), con la cual se pre-
tende convencer a la mayoría de reconocer, aceptar y apreciar a la minoría, lo 
cual no está mal, pero es la parte hegemónica tratando de convencer al “noso-
tros” de valorar a los “otros”,  es la voz gubernamental conduciendo mayorías y 
proponiéndoles disminuir su menosprecio y maltrato a las minorías; en suma, 
no es la minoría haciéndose ver, oír y respetar, expresando sus necesidades e in-
tereses a través de su propia voz y mirada. Así no hay lugar para algún diálogo.

En el discurso dominante “la diversidad son los demás, son ellos y ellas. Así, el “yo” y 

el “nosotros” vuelven a guardar para sí el privilegio de la palabra y de la mirada que 

nombra y visibiliza al otro. (Skliar y Téllez 2008, 109)

En otras palabras, la interculturalidad de Estado es necesariamente una mi-
rada desde arriba, la cual pretende no tener la dureza propia de su posición y 
función, caracterizada por el racismo, la exclusión y la obsesión de uniformidad 
disolviendo al máximo la diferencia de los otros. La distancia habida entre la vo-
cación monoculturalizadora del Estado nación y su política contemporánea de 
valoración de la diferencia no solo es grande, sino que las “buenas intenciones” 
no pueden ir en contra de las funciones básicas del Estado, de su razón de ser 
nacional y de su forma de construir nacionalidad.

Es la alteridad la que pone a prueba y refuta toda intención y toda tentación de creer 

que lo que ocurre, ocurre solo ante nuestra mirada, ocurre solo delante de nuestras 

narices, ocurre solo dentro de nuestros discursos, ocurre únicamente bajo el dominio 

de nuestros dispositivos pedagógicos. (Skliar y Téllez 2008, 112-113)



89

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamín Maldonado Alvarado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

La intención del Estado, expresada en la educación intercultural, se enreda 
en su vocación de diluir las diferencias y queda evidenciada en un proceso, al 
cual Carlos Skliar y Magaldy Téllez llaman diferencialismo, yendo mucho más 
allá de la educación indígena a la cual se circunscribe la interculturalidad de Es-
tado en México: 

La educación en general no se demuestra preocupada con las diferencias sino con 

aquello que podríamos denominar como cierta obsesión por los “diferentes”, por los 

“extraños”, o tal vez en otro sentido, por los “anormales”. Nos parece crucial trazar 

aquí un rápido semblante sobre esta cuestión pues se viene confundiendo, digamos 

que trágicamente, la/s diferencia/s con los sujetos pensados como “diferentes”. Los 

“diferentes” obedecen a una construcción, una invención, son un reflejo de un largo 

proceso que podríamos llamar de “diferencialismo”, esto es, una actitud —sin dudas 

racista— de separación y de disminución o empequeñecimiento de algunos trazos, de 

algunas marcas, de identidades en relación con la vasta generalidad de diferencias.

Las diferencias no pueden ser presentadas ni descritas en términos de mejor o peor, 

bien o mal, superior o inferior, positivas o negativas, etc. Son de un modo crucial, ál-

gido, simplemente diferencias. Pero el hecho de traducir algunas de ellas como “dife-

rentes” y ya no como diferencias, vuelve a posicionar estas marcas como contrarias, 

como opuestas y como negativas a la idea de “norma”, de lo “normal”, de lo “correcto”, 

lo “positivo”, de lo “mejor”, etc. […]. Y es ese “diferencialismo” el cual determina que, 

por ejemplo, la mujer sea considerada el problema en la diferencia de género; que el 

negro sea considerado el problema en la diferencia racial; que el niño o el anciano 

sean considerados el problema en la diferencia de edad; que el sordo sea el problema 

en la diferencia de lengua, etcétera. (Skliar y Téllez 2008, 9-10)

Al cuestionar todo proyecto de una educación ideal donde el Estado impone 
como certeza aquella a la cual todos debemos sujetarnos, Skliar y Téllez sostienen 
lo imprescindible de resistir frente a esa mirada y sus concreciones y, en términos 
de lo que estamos tratando, esto significa resistir frente a la interculturalidad.

[…] se trata de resistir a este proyecto que prescribe y proscribe, que secuestra lo in-

esperado, que clausura incertidumbres y tensiones excluyendo toda posibilidad de 

crítica y creación en el espacio educativo. Resistir, inventando un modo otro de pen-

sar, decir, sentir y hacer eso que llamamos educar, teniendo en cuenta que en ello se 

juegan una ética y una estética de la existencia.

Educar como arte es un acto de resistencia a los modelos dominantes de pensar, de-

cir, hacer y sentir. Por eso también es un acto creador el cual nos transforma, y nos 



90

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358

Benjamín Maldonado Alvarado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

libera de nosotros mismos respecto de cómo pensamos, decimos, hacemos y senti-

mos. Sin esta resistencia no hay acto creador, no hay arte de educar como arte de tejer 

encuentros. Hay otras cosas: hay imposición al otro, hay fabricación del otro, hay do-

minio sobre el otro, ese otro que vemos y tratamos como objeto en una relación la 

cual se vuelve puramente instrumental. (Skliar y Téllez 2008, 143)

En los dos polos de la interculturalidad en educación se encuentran, por un 
lado, la política de Estado, la cual trató de orientarla desde su CGEIB. Y, en el otro 
lado, están las propuestas de educación alternativa, contrahegemónica y desa-
fiante de la política pública, las cuales han impulsado principalmente los maes-
tros democráticos agrupados en la CNTE, en especial los de educación indígena 
en la Sección 22 de Oaxaca.

La segunda se rebela contra la primera y ha generado múltiples propuestas 
pedagógicas pudiéndolas considerar una verdadera política pública social, no 
gubernamental, una política educativa comunitaria, la cual, si no desde abajo al 
menos no desde arriba, ha generado espacios y propuestas fundamentándola 
como política educativa alternativa (Morales 2017; Maldonado 2018).

Con estas bases revisaremos la historia de 50 años de lucha de la CMPIO for-
mando niños, quienes promoverán el cambio de México hacia un país intercultu-
ral, mediante acciones pedagógicas contrarias a la educación llamada intercultu-
ral por el Estado.

La Coalición de Maestros y Promotores Indígenas de Oaxaca (CMPIO)
La CMPIO es la organización indígena contestataria más antigua de Oaxaca. Se 
creó en 1974, con 350 docentes llamados promotores, ante la necesidad, como 
egresados del Instituto de Investigación e Integración Social del Estado de Oaxa-
ca (IIISEO), de obtener plazas para desarrollar su trabajo educativo pero también 
en contra del método de castellanización impulsado por ese instituto, logrando 
quedar adscritos a la Dirección General de Educación Extraescolar en el Medio 
Indígena (DGEEMI). La lucha no era sencilla porque el IIISEO había sido creado 
con apoyo de El Colegio de México y contaba con importantes intelectuales en 
su planta; además, su directora fundadora era Gloria Ruiz de Bravo Ahuja, espo-
sa del entonces gobernador de Oaxaca, Víctor Bravo Ahuja. Habría de iniciarse 
la lucha contra el proyecto de la familia gobernante, contra la castellanización y 
contra un concepto de definiciones múltiples (como el de interculturalidad) el 
cual se trataba de la aculturación como sustento de la política de integración:

El llamado “problema indígena” es visto, dentro del Instituto de Investigación e Inte-

gración Social de Oaxaca (IIISEO), como el conflicto de las relaciones desequilibradas 



91

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamín Maldonado Alvarado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

y subordinadas entre dos grupos culturalmente distintos: los mestizos y los indíge-

nas, integrados ambos en una sola estructura social. La función del IIISEO es básica-

mente educativa y de investigación alrededor de la integración, fenómeno que supo-

ne el establecimiento de las relaciones armónicas y equilibradas de los indígenas con 

la población nacional; también supone un proceso continuado de aculturación, por 

medio del cual uno de los grupos, el indígena, adopta del otro ciertas innovaciones 

técnicas, ciertos principios científicos, algunos patrones culturales, etc., pero conser-

va su propio ethos cultural, sus valores, sus principios. (Nolasco 1974, 25)

Los años siguientes son de lucha laboral y contra el etnocidio en medio de 
las definiciones institucionales del sistema educativo: en 1975, pasan a formar 
parte de la Dirección General de Educación Normal, y, en 1978, la DGEEMI se 
transforma en Dirección General de Educación Indígena, a la cual pasarían a per-
tenecer. Es en ese 1978, cuando se movilizan masivamente al Distrito Federal, 
toman la SEP, logrando el 25 de noviembre su reconocimiento como Jefatura de 
Zonas de Supervisión de Educación Indígena en Oaxaca número 21, llamada Plan 
Piloto. Participan de manera decisiva en la constitución del Movimiento Demo-
crático de Trabajadores de la Educación de Oaxaca, ganando las elecciones del 
Comité Ejecutivo de la Sección 22 del SNTE en mayo de 1980. Dos años después 
se constituyen como la delegación sindical D-I-211.

En el mismo 1982 y con el fin de formarse profesionalmente en una mirada 
útil a sus fines étnicos y políticos, logran que la Escuela Nacional de Antropolo-
gía e Historia creara una licenciatura de modalidad abierta para poder los miem-
bros de la CMPIO y de educación indígena estudiar la carrera (Maldonado 2019). 
De la lucha contra el etnocidio se pasaba a la lucha por la comunalidad, concep-
to del cual se apropiaron, y pasando a ser pieza fundamental en sus definiciones, 
sustentando el concepto de resistencia étnica. El apoyo académico-político en la 
antropología sería clave en el desarrollo de la CMPIO y de la educación indígena 
en Oaxaca pues, como firma Andrés Fábregas:

La “visión antropológica”, la defensa de la variedad cultural como el componente del 

género humano, es lo que otorga a la antropología no solo la experiencia en estos te-

mas, sino el compromiso de aportar los elementos que renueven nuestros sistemas 

educativos desde sus bases.

Transitar de la teoría de la aculturación-asimilación a la aplicación del concepto de 

interculturalidad en un país como México, implica un proceso de cambio que tras-

ciende al sistema educativo e implica a la sociedad entera. Es así porque de lo que se 

trata es de la reorganización de las relaciones sociales en su conjunto, buscando des-

terrar la inequidad, el flagelo de nuestros pueblos, y llegar a sociedades equitativas, 



92

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358

Benjamín Maldonado Alvarado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

las cuales se abran al potencial infinito de la creatividad que la variedad cultural im-

plica. (Fábregas 2012, 7)

Vino otro gran impulso a la educación indígena con los Encuentros Estatales 
de Intercambio de Experiencias Educativas en el Medio Indígena, promovidos por 
la CMPIO junto con otras instituciones, entre 1987 y 1992. Estos encuentros 
mostraron el haber una gran cantidad de maestros dentro y fuera de la CMPIO, 
los cuales trataban de hacer de la educación bilingüe-bicultural un modelo perti-
nente o de generar experiencias innovadoras fuera de ese modelo.

Tanto la Escuela como los Encuentros se vieron fuertemente influidos por el 
movimiento 500 Años de Resistencia India, Negra y Popular, en el cual participó 
la CMPIO. El movimiento, desarrollado entre 1989 y 1992, tendría una gran im-
portancia fundadora que alimentaría los nuevos proyectos los cuales encontra-
ron horizontes alternativos a raíz del levantamiento zapatista dejando este ver, 
desde 1994, las posibilidades de un nuevo país. 

En una carta abierta del 13 de mayo de 1992, la CMPIO dejaba ver con clari-
dad varias de sus orientaciones: innovar y realizar actividades con la comuni-
dad, seguir el ejemplo de la organización comunitaria y luchar contra la ignoran-
cia provocada por el sistema educativo en los niños.

Llevamos 21 años trabajando en nuestras comunidades indígenas. Durante este tiempo 

hemos laborado conforme a los planes y programas de moda sexenal, desarrollando pa-

ralelamente iniciativas propias tanto en el trabajo docente como en el extraescolar […].

Hemos constituido, a semejanza de nuestras comunidades, una organización para el 

trabajo y para la defensa de nuestros derechos, lo cual nos ha permitido buscar nue-

vos caminos en la labor educativa […].

Lucharemos contra las políticas educativas que intentan conducir a los niños del me-

dio indígena por el camino de la ignorancia, al no prepararlos para la vida dentro de 

la comunidad ni para vivir fuera de ella. (CMPIO 2004, 7)

El sentido profundo de la educación impulsada por la CMPIO debía ser doble 
e inusual: formar a los niños para la vida dentro de la comunidad (es decir, para 
dar continuidad al proyecto comunitario de resistencia cultural) y también para 
vivir fuera de la comunidad, pero con los pies en la tierra, esto es, desde una te-
rritorialidad extendida por la comunidad.

En el contexto generado por la rebelión zapatista, la CMPIO desarrollaba un 
movimiento pedagógico propuesto al MDTEO para dar el mismo peso a lo peda-
gógico que a lo laboral, y la asamblea general de la Sección 22 en diciembre de 



93

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamín Maldonado Alvarado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

1995 acordó impulsarlo en todas las escuelas. Dos décadas de lucha desde la di-
ferencia por una educación pertinente, permitían a la CMPIO proponer a la pode-
rosa y combativa Sección 22 del SNTE/CNTE una reorientación de la lucha hacia 
lo pedagógico, con base en la experiencia acumulada.

En la búsqueda de una educación alternativa para los pueblos originarios y contando 

con una vasta experiencia de trabajo docente y de comunidad, bajo el enfoque de la 

teoría de la liberación vinculada estrechamente con nuestra lucha social y nuestra 

práctica orientada por la teoría pedagógica de Paulo Freire, las técnicas Freinet y el 

método de diálogo cultural desarrollados por Juan José Rendón y colaboradores, va 

surgiendo poco a poco la idea de un Movimiento Pedagógico, el cual, desde el periodo 

escolar 1995-1996, empezaría a servir como eje de nuestro trabajo diario como do-

centes, en el cual confluirían las experiencias de muchos años de trabajo y de proyec-

tos que cada compañero, escuela, zona o región desarrollaron. (CMPIO 2003, 3)

Los principios orientadores de este movimiento, discutidos y aprobados en 
asamblea, fueron seis:

•	 Revalorar y fortalecer las lenguas y culturas originarias.
•	 Hace presente la ciencia en las escuelas.
•	 Democratizar la educación.
•	 Impulsar la producción y proteger el medio ambiente.
•	 Humanizar la educación.
•	 Hacer presente el arte y la tecnología en las escuelas.

La CMPIO percibía que la educación pertinente para los pueblos originarios, 
los cuales se resistían al colonialismo capitalista expresado en las políticas públi-
cas, debía tener como eje lo propio (lengua y cultura, sobrentendiendo aquí la 
vida comunal) para articular otros conocimientos y orientar el sistema educativo.

El acuerdo de la Sección 22, adoptando en 1995 la propuesta de movimiento 
pedagógico de la CMPIO sería olvidado por varios niveles, pero la Dirección de 
Educación Indígena (DEI) del Instituto Estatal de Educación Pública de Oaxaca 
(IEEPO) y especialmente la CMPIO lo continuaron a través de la Marcha de las 
Identidades Étnicas y de los Talleres de Diálogo Cultural, los cursos de induc-
ción, el Tequio Pedagógico y múltiples consultas de la CMPIO con niños, padres 
de familia y autoridades comunitarias. También participaba y fomentaba la par-
ticipación en foros estatales como el de la niñez. El modelo educativo alternativo 
en Oaxaca se alimentaba cada vez más de las formas de educación comunitaria, 
las cuales se impulsaban teórica y prácticamente con base en la comunalidad 
como parte del Movimiento Pedagógico en Educación Indígena.



94

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358

Benjamín Maldonado Alvarado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

Desde la CMPIO se pensó e impulsó, en 2003, el proyecto de las Secundarias 
Comunitarias Indígenas y luego se vivió fuertemente, en el 2006, la experiencia 
de la APPO sin detener su marcha educativa. Su participación en la creación y 
vida del contrahegemónico Congreso Nacional de Educación Indígena Intercultu-
ral ha sido de gran relevancia desde 2009. La educación inicial se convirtió en 
uno de sus objetivos y formaba parte del equipo conjunto del MDTEO y el gobier-
no del estado para la formulación del PTEO y de la iniciativa de Ley de Educación, 
cuando vino la agresión a través de la reforma y la ruptura de relaciones a través 
la creación del Nuevo IEEPO en 2015 (por cierto, no debemos olvidar que el des-
precio del gobierno mexicano por la interculturalidad quedó claro cuando Moi-
sés Robles, siendo director del IEEPO, condujo la agresión contra la Sección 22 en 
2015, y fue premiado por ello en 2016 al nombrarlo titular de la CGEIB de la SEP, 
a la cual también hundió).

Vendrían los años de la pandemia en el contexto contradictorio de la mal lla-
mada Cuarta Transformación, y la CMPIO sigue caminando y abriendo caminos.

Al cumplir 50 años de su fundación y seguir activa, la CMPIO cuenta con más 
de 1,300 integrantes trabajando en 400 escuelas de educación prescolar, prima-
ria y centros de educación inicial en todas las regiones del estado de Oaxaca, or-
ganizadas en 24 zonas escolares.

Su lucha muestra intereses y preocupaciones constantes pudiéndose leer es-
tas en la perspectiva de impulsar una educación de la diferencia desde la dife-
rencia, con la cual formar a los niños que puedan luchar por construir un México 
intercultural. En ese sentido, planteamos que su historia de medio siglo puede 
mostrar su sentido profundo si se le mira como interculturalidad movilizada.

Interculturalidad movilizada: la lucha por la diferencia desde las 
diferencias
Parafraseando a Paulo Freire y con base en los aportes de Carlos Skliar y Magaldy 
Téllez, podemos decir que la educación intercultural no crea interculturalidad; 
forma a los niños y jóvenes quienes lucharán por crear un mundo intercultural.

Esa sería una lectura pertinente de la historia de la CMPIO: no ha abrazado la 
causa intercultural sino que ha luchado desde la diferencia por una educación en 
las diferencias formando estudiantes, los cuales puedan luchar desde lo propio 
fortalecido por construir un mundo intercultural, donde las diferencias y los di-
ferentes dialoguen en condiciones equilibradas, no desiguales.

Si pretendiéramos recorrer la historia de la CMPIO buscando las formas en 
las cuales ha promovido y practicado la educación intercultural, los resultados 
serían pobres, dado que ni en su discurso ni en su práctica ha tratado de apro-
piarse de ese concepto ni de su modelo educativo, porque “La educación en las 



95

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamín Maldonado Alvarado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

comunidades indígenas está en completo abandono. La educación bilingüe inter-
cultural solo existe en los discursos, y las autoridades parecen ignorarlo o no 
interesarse” (CMPIO 2001). Más allá de la educación intercultural, sus intereses 
están en la lucha por lograr una sociedad intercultural a través de una educación, 
la cual fortalezca las diferencias etnopolíticas de los educandos y sus padres.

Veremos entonces algunos de los conceptos movilizados, los cuales han di-
rigido la lucha por una educación formando en las diferencias, consolidándolas. 
Y en ese proceso, como se verá, han ido permanentemente contra el Estado, con-
tra las políticas educativas cuya bondad posible se derrumba ante el sistema 
educativo intolerante, basado en una normatividad endurecida.

Además, es importante recalcar que la movilización de las diferencias hacia 
la interculturalidad implica necesariamente a la sociedad, a los padres de familia 
y autoridades locales. El objetivo de la educación crítica y alternativa no puede 
reducirse a un plan de estudios a desarrollar en el aula, sino que debe trascender 
hacia el fortalecimiento extraescolar de las diferencias, en la comunidad. Esto no 
lo tiene el modelo gubernamental.

Fortalecer la diferencia lingüística desde la diferencia lingüística
Esa es su primera y más constante lucha: desde su ser diferente, luchar por el 
derecho de sus pueblos a la diferencia lingüística. Sin dejar de lado el español, 
pero impidiendo que se desplace a las lenguas originarias.

Cuando la CMPIO surgió en 1974, agrupaba hablantes principalmente de las 
lenguas zapoteca, mixteca, mazateca, mixe, chinanteca, chatina y huave, te-
niendo entre sus objetivos la lucha contra la castellanización compulsiva del 
método IIISEO. El decreto de creación del IIISEO expresaba con claridad sus in-
tenciones:

 
Abatir el aislamiento y el marginalismo, elevar las condiciones económicas del pue-

blo todo de Oaxaca, luchar denodadamente en contra de la insalubridad y de la igno-

rancia, forjar en nuestra entidad una conciencia colectiva mediante el uso del idioma 

castellano, constituyen tareas inaplazables. (Bravo 1977, 283)

El interés explícito del IIISEO a través de su “Método audiovisual para la en-
señanza del español a los hablantes de lenguas indígenas” era la castellanización 
(Bravo 1977), y contra ella iniciaban su lucha los egresados de ese Instituto.

Cuando tomaban la SEP en 1978, denunciaban en un desplegado “el etnoci-
dio que están cometiendo en la entidad el Instituto Nacional Indigenista, la Di-
rección General de Educación Indígena y el Instituto Lingüístico de Verano”, re-
clamando que “por el solo hecho de no querer aceptar convertirnos en cómplices 
de esta situación, se nos ha marginado de todo apoyo institucional, agrediéndo-



96

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358

Benjamín Maldonado Alvarado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

nos constantemente al suspender sueldos, al privarnos de material de trabajo, al 
no dar reconocimiento legal a nuestro trabajo” (Unomásuno, 21 de noviembre de 
1978, en CMPIO 2004, 7).

En el mismo desplegado insistían en que luchar contra el desplazamiento de 
la lengua y contra el desarrollo capitalista era parte de su lucha junto a su pue-
blo, afuera de la escuela, es decir, junto a los padres de familia y autoridades 
municipales, en defensa de los intereses comunitarios:

La Coalición de Maestros y Promotores Indígenas de Oaxaca, quienes fuimos prepara-

dos para castellanizar y realizar actividades de desarrollo en nuestras comunidades, 

llevamos 8 años trabajando, de los cuales los últimos cuatro lo hemos hecho organi-

zados de forma independiente, con una estructura democrática de trabajo, respetan-

do los intereses de nuestro pueblo y luchando junto con él contra sus enemigos de-

clarados. (Ibid.)

En esa lucha, la cual era contra los intereses y políticas del Estado, debían 
buscar sus propios recursos, habiendo sido una de sus labores permanentes la 
autoformación y el agenciamiento del apoyo de asesores, por caso, de lingüistas 
destacados como Gerald Morris, Juan José Rendón y Lois Meyer para llevar a 
cabo propuestas de trabajo en el aula y fuera de ella, y para la elaboración local 
de materiales didácticos. Luego de crecer la CMPIO incorporando a nuevos com-
pañeros, se hacía necesario revisar el rumbo y socializar los aprendizajes. Así, a 
principios del siglo desarrollaban el proyecto “Tequio Pedagógico, colaboración 
pedagógica en comunidad”, el cual tuvo como antecedente inmediato el taller 
“Nuestra palabra en nuestra lengua”, facilitados por Lois Meyer.

Este taller se desarrolló en los años 2000-2001 y sus propósitos centrales 
fueron:

•	 Valorar la importancia del desarrollo de la lengua oral, así como de la 
lectura y la escritura de las lenguas originarias como componentes in-
trínsecos de la cultura y de la identidad.

•	 Valorar la importancia del desarrollo de la lengua oral, así como de la 
lectura y la escritura del español como un recurso necesario para la co-
municación nacional e internacional.

•	 Facilitar la creación y la adaptación de libros con y para los niños, en 
lenguas originarias y en español como segunda lengua (Acevedo et al. 
2004, 533).

El Tequio Pedagógico se desarrollaría en nueve escuelas de varias regiones 
entre 2001 y 2003 con el objetivo principal de:



97

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamín Maldonado Alvarado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Fortalecer y mantener el uso y vitalidad de nuestras lenguas y culturas en los hoga-

res, escuelas y comunidades, así como construir una pedagogía que promueva el bi-

lingüismo oral y escrito, en colaboración comunitaria. (CMPIO 2003, 23)

Los participantes debían actuar como investigadores para reconocer su prác-
tica y discutir su orientación y reorientación. Los resultados tendrían continui-
dad:

Hacia fines de 2002 se realizó el Congreso de la CMPIO, el cual representó la culmina-

ción de la primera etapa del Movimiento Pedagógico. Además del personal de la CM-

PIO, asistieron más de cuatrocientos padres y unos doscientos niños; entre los pro-

nunciamientos del Congreso hay cinco o seis que hablan de la necesidad de fortalecer 

el trabajo en la comunidad y en el aula, así como la participación de los padres. Esto 

llevó a hacer una consulta con los padres de familia en todas las comunidades del es-

tado. Con base en la consulta se planearán ocho años más de trabajo: la segunda eta-

pa del Movimiento Pedagógico. (Crispín 2004, 33-34)

Después de este proyecto, la CMPIO promovió la creación de Nidos de Len-
guas trayendo a través de Lois Meyer la experiencia realizada por los maorí en 
Nueva Zelanda.

¿Qué es un Nido de Lengua (nl)? Es un modelo de revitalización de la lengua y cultura 

originarias a través de encuentros intergeneracionales íntimos y repetidos entre ha-

blantes de la lengua, muchas veces son abuelos, abuelas y otros ancianos de la comu-

nidad, y los niños pequeños, especialmente en comunidades cuya lengua originaria 

ya no es la lengua de uso constante en el hogar ni la lengua materna de los niños. La 

intención es crear un espacio y un ambiente casi familiar y culturalmente apropiado 

(un “nido”) de inmersión total en la lengua originaria para que los niños crezcan en-

tendiendo y conversando en la lengua originaria, la cual corre riesgo de desaparecer. 

(Meyer y Soberanes 2022, 161)

El primer Nido en Oaxaca se creó en 2008, y se llegaron a fundar más de diez 
nidos constituyendo una experiencia importante, la cual se extendió a otros es-
tados (Martínez 2015), pero dejarían de funcionar años después por razones in-
ternas y por el peso de la reforma educativa del presidente Peña contra los 
maestros.

Actualmente, la lucha de la CMPIO por la diferencia lingüística continúa a 
través del ejercicio de la educación en la lengua local en las escuelas de presco-
lar y primaria, y en los centros de educación inicial y en la autoformación per-
manente.



98

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358

Benjamín Maldonado Alvarado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

Fortalecer la diferencia etnopolítica desde la identidad originaria: 
comunalidad y resistencia
Los miembros de comunidades indígenas de origen mesoamericano han vivido 
por muchas generaciones de manera comunal y aunque la etnografía mostraba 
siempre los aspectos constitutivos de este modo de vida, no había una palabra 
con la cual se reconociera y se hiciera visible en toda su dimensión. Obviamente, 
el Estado no percibía ni reconocía esta característica diferencial de los miembros 
de pueblos originarios.

La palabra que logra definirlos es comunalidad y por tanto ella establece la 
diferencia fundamental entre el modo de vida mesoamericano y el modo de vida 
nacional. A partir de su difusión y apropiación, las luchas por lo propio en Oaxa-
ca están basadas en el pensamiento y el modo de vida comunales, y se ha obliga-
do al Estado mexicano a reconocer dicha característica histórica viva en buena 
parte de la población nacional.

Uno de los principales asesores que ha tenido la CMPIO, Juan José Rendón, 
desarrolló la idea de comunalidad, generada originalmente por los antropólogos 
indígenas Jaime Martínez Luna y Floriberto Díaz Gómez a principios de los años 
80, a través del esquema al cual designó como “La Flor Comunal” teniendo cuatro 
partes constitutivas fundamentales: poder, trabajo, territorio y fiesta, en torno a 
la milpa como sustento desde lo propio. Tal vez el principal aporte de Rendón 
sea haber ubicado a la comunalidad dentro de la perspectiva etnopolítica de do-
minación–resistencia–liberación. Decía:

La resistencia india se ha dado desde la comunalidad, y por ello el futuro de la resis-

tencia está ligado estrechamente al futuro de la comunalidad.

Para hacer avanzar la resistencia, debemos reconocer primero que la resistencia sigue 

siendo coyuntural y errática; segundo, que necesitamos comprender por qué sucede 

así; y tercero, que además se requiere sistematizar la resistencia, es decir, planear su 

estrategia.

Apoyados en las teorías de Amílcar Cabral, nos podemos enfrentar al análisis del pro-

blema y a la búsqueda de una solución. (Rendón 2003, 36-37)

Rápidamente, muchos maestros indígenas se apropiaron del concepto de 
comunalidad para entender la realidad de sus comunidades e identificarse me-
diante la participación en la vida comunal: “Es importante comprender bien la 
función de la identidad, como el factor de cohesión comunal y comunitaria, 
para entender por qué es en este aspecto donde se dan las mayores diferencias. 
Ya que aquélla se manifiesta con mayor fuerza al interior de las comunidades, 



99

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamín Maldonado Alvarado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

más que en el seno del pueblo o de la población india en general (Rendón 2003, 
42).

Y advertía de manera lúcida que el objetivo de la resistencia no era ella mis-
ma, sino la liberación: “En el proceso de desarrollar la resistencia, aparte de re-
conocer el estado actual en que esta se halla, es necesario distinguir también las 
posibilidades viables de liberación que permita lograr un desarrollo autónomo” 
(Rendón 2003, 47).

Así, la comunalidad quedaba ubicada como el fundamento de la resistencia 
y la base histórica para la liberación, es decir, para la construcción de la vida en 
condiciones de autonomía.

Estas ideas las desarrollaba en los Talleres de Diálogo Cultural, los cuales, 
desde los años 80 y hasta su muerte en 2005, los realizaba con profesores de la 
CMPIO y otros actores, tanto en Oaxaca como en otros estados.

Pero también en un espacio el cual sería fundamental en la historia de la CM-
PIO: la licenciatura en antropología social creada en el sistema abierto en Oaxaca 
en la Escuela Nacional de Antropología e Historia, en donde se formaron entre 
1982 y 1993 decenas de miembros de la CMPIO (Maldonado 2019).

Desde este espacio académico se difundió la idea de comunalidad entre el 
magisterio oaxaqueño y se llevó a las comunidades y organizaciones sociales. 
Tanto la comunalidad como la resistencia fueron temas que fortalecieron en esos 
años las luchas de las organizaciones y personas conformando el movimiento 
500 Años de Resistencia India, Negra y Popular, el cual antecedió en Oaxaca a las 
luchas y movimientos derivados del levantamiento zapatista de 1994.

Una de estas luchas fue el proceso de elaboración por la Sección 22 de un 
anteproyecto de ley estatal de educación, en el cual, varios miembros de la CM-
PIO impulsaron fuertemente la incorporación de la comunalidad, para finalmen-
te quedar reconocida como el cuarto principio rector de la educación en Oaxaca 
por la ley aprobada por el Congreso oaxaqueño a finales de 1995.

Como ya se dijo, en ese mismo 1995 se iniciaba un movimiento pedagógico 
paralelo al laboral en la Sección 22, el cual tenía como su principal orientación la 
comunalidad.

Con base en esa ley propuesta y promovida por el MDTEO, se crearía en 1999 
la Escuela Normal Bilingüe e Intercultural de Oaxaca, cuya orientación desde su 
inicio está en la comunalidad, pues “además de las acciones curriculares oficiales 
marcadas por el actual plan de estudios (el plan 2012), de forma alterna se desa-
rrollan acciones propias de la comunalidad, en un afán de ir fortaleciendo este 
modo de vida, a la par de irse apropiando de los elementos culturales “universa-
les” (Martínez Marroquín 2019, 40).

Pero, sobre todo, se iniciaría en 1998 la “Marcha de las identidades étnicas 
por una educación bilingüe intercultural”, la cual fue un proyecto de la Dirección 



100

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358

Benjamín Maldonado Alvarado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

de Educación Indígena del IEEPO, diseñado y encabezado por un destacado 
miembro de la CMPIO: Eleazar García Ortega. 

Para entender este proceso debemos recordar que desde la creación del IEE-
PO en 1992, el MDTEO logró que todo el personal de las coordinaciones educati-
vas de nivel en el Instituto fuera nombrado por la Sección 22 y no por el gobier-
no del estado. Significando lo anterior, el haber sido dirigida la educación 
indígena desde 1992 y hasta 2015 por maestros nombrados en asamblea sindi-
cal. Por ello, varios miembros de la CMPIO fueron parte de la DEI en distintos 
momentos. Para el tema tratándose aquí, es interesante la explicación del porqué 
se llamó intercultural a este proyecto:

El origen de la Marcha se encuentra en la decisión sindical de iniciar un Movimiento Peda-

gógico […] Una parte fundamental de este movimiento era el proyecto por una educación 

intercultural en Oaxaca, cuya finalidad fuera diseñar una educación alternativa al Plan y 

Programas nacionales, que respondiera a los intereses de las niñas y niños oaxaqueños, 

en especial de los pueblos y comunidades originarios. (Hernández et al. 2004, 197)

O sea, se trataba de ser intercultural para hacer algo distinto, que no tuviera 
que ver con el modelo vigente. La Marcha era concebida como una movilización 
de conocimientos y de la lengua propia:

El objetivo de la Marcha es indagar y sistematizar la cultura india para incorporar sus 

resultados a las aulas en tanto elemento reconstitutivo de nuestras identidades, con-

siderando como su contexto las normas comunales y jurídicas. Partimos del principio 

de que los pueblos originarios poseen, generan, desarrollan y difunden saberes, co-

nocimientos, valores, habilidades, destrezas, estrategias de comunicación, formas de 

apropiación de los conocimientos, etc., en las cuales la comunalidad como forma de 

vida significa trato simétrico, intercambio energético, equilibrio con la naturaleza y 

convivencia solidaria. (Hernández et al. 2004, 196)

La Marcha se realizaría durante varios años por todo el estado:

Aunque hemos tenido muchas limitantes de tipo económico, se ha logrado la partici-

pación activa de maestros, padres de familia, autoridades gubernamentales, especia-

listas y funcionarios de la Sección XXII del SNTE en escuelas de los 15 grupos etnolin-

güísticos de Oaxaca, abarcando el total de la estructura de la DEI, constituida por 23 

jefaturas de zonas de supervisión subdivididas en 196 mesas técnicas de jefaturas y 

supervisiones escolares que coordinan al total del personal, constituido por 12 mil 

directivos y docentes de los niveles de educación inicial, prescolar, primaria y servi-

cios de extensión educativa. (Hernández et al. 2004, 196)



101

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamín Maldonado Alvarado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Después, a partir de 2005, se realizaron dos congresos étnicos estatales para 
revisar los avances de la recopilación y sistematización de conocimientos comu-
nitarios en las lenguas locales. Después, en la DEI se realizó, a partir de 2009, un 
proceso de recuperación de estos aprendizajes para discutir y elaborar una pro-
puesta curricular, concretándose en el Documento base de la educación de los 
Pueblos Originarios, consultado y publicado en 2014, justo cuando la reforma 
educativa frenaba toda construcción educativa al imponerse la agresiva reforma, 
misma sin concluir para el 2018 y a la cual la pandemia le impidió reactivarse.

Hace 20 años, Fernando Soberanes, asesor y miembro de la CMPIO, dejaba ya 
en claro el sentido de la diferencia comunal en su lucha:

La característica fundamental de las culturas indias es la comunalidad, es decir, su 

vocación de ser comunidad y de expresar constantemente su pertenencia a la colec-

tividad mediante las fiestas, el trabajo comunitario, el poder comunal en la asamblea 

y en la defensa y relación con su territorio. Esta comunalidad es la que ha permitido 

a las comunidades indígenas resistir y construir estrategias de vida por más de 500 

años de colonización. (Soberanes 2004)

Esta diferencia es otra que movilizaba la CMPIO en las escuelas y comunida-
des y desde la cual se identificaban y entraban en acción sus integrantes.

Conclusión
La educación intercultural como política de Estado es un modelo educativo, el 
cual aspira a generar pensamientos y relaciones igualitarias en el aula. En el me-
jor de los casos, logrará formar niños y jóvenes con sentimientos positivos a tra-
vés de los cuales posiblemente regulen sus acciones. Pero no se preocupa por 
extender este enfoque fuera del aula, es decir, formar a la sociedad en la inter-
culturalidad no es su objetivo.

Por su parte, la historia de la CMPIO nos muestra un conjunto amplio de 
maestros indígenas luchando no desde un modelo educativo intercultural sino 
desde la movilización de un conjunto de diferencias, las cuales caracterizan a 
sus estudiantes y a ellos mismos.

Es movilización en tanto tratarse de trascender de la escuela hacia la comu-
nidad, educando en función de los intereses comunitarios definidos por su pro-
pia existencia, por su ser en resistencia: 

Las culturas originales tuvieron que autodefinirse ante el embate del orden colonial. 

La cultura de la resistencia fue el contexto desde el cual lograron hacerlo para llegar 

hasta nuestros días. Ha sido un esfuerzo permanente que permitió la consolidación 



102

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358

Benjamín Maldonado Alvarado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

de la pluralidad, la existencia en México de un mosaico de culturas. De esta forma, la 

cultura de la resistencia fue el resultado de la organización social en contra del orden 

colonial y la redefinición del universo de la identidad para mantener lo propio. (Fá-

bregas 1995, 80-81)

Esta movilización es necesariamente contrahegemónica. No hay forma de 
buscar una transformación positiva acorde con los intereses y propuestas del 
Estado. En otras palabras, no se puede resistir con recursos de la dominación, 
salvo para simular contrahegemonía.

La historia de la CMPIO es una larga y amplia lucha por formar niños desde las 
diferencias fundamentales para resistir, o sea, para mantenerse en la diferencia, 
para obligar a ser respetada la diferencia, para ser los niños de hoy los jóvenes y 
adultos luchadores desde sus diferencias por lograr un diálogo en condiciones de 
igualdad. Así, construir interculturalidad se muestra como fruto de un proceso 
compulsivo y desgastante, masivo, de largo plazo y a contracorriente. Y, a pesar 
de que la CMPIO ha logrado grandes avances en medio de tropiezos, falta mucho 
por lograr. La interculturalidad no está cerca todavía, pero hacia allá se va. ID

Referencias
Acevedo, Simón et al. 2004. Tequio pedagógico, colaboración pedagógica en co-

munidad. En Lois Meyer y Benjamín Maldonado (comps.), Entre la normativi-
dad y la comunalidad. Experiencias educativas innovadoras del Oaxaca indí-
gena actual. Oaxaca: Fondo Editorial del IEEPO, 527-585.

Becerra, Brenda y Eréndira Campos. 2018. Interculturalidad: cuatro preguntas 
clave. México: SEP-CGEIB.

Bravo Ahuja, Gloria. 1977. La enseñanza del español a los indígenas mexicanos. 
México: El Colegio de México.

CGEIB-SEP. 2014. Programa especial de educación intercultural 2014-2018. Acuer-
do publicado en el Diario Oficial de la Federación, 28 de abril. México.

CMPIO. 2001. A los pueblos y comunidades indígenas. En Noticias: Voz e Imagen 
de Oaxaca, 29 de marzo.

CMPIO. 2003. Tequio pedagógico, colaboración pedagógica en comunidad, sep-
tiembre 2001-2003. Coalición de Maestros y Promotores Indígenas de Oaxa-
ca. Oaxaca.

CMPIO. 2004. Coalición de Maestros y Promotores Indígenas de Oaxaca, 30 aniver-
sario (1974-2004). Oaxaca: CMPIO, 31 de marzo.

Crispín, María Luisa (coord.). 2004. Experiencias innovadoras en educación inter-
cultural, vol. 1. México: Coordinación General de Educación Intercultural Bi-
lingüe.



103

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamín Maldonado Alvarado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Fábregas, Andrés. 1995. La resistencia indígena a la civilización occidental. En 
José María Muriá (ed.), La resistencia al totalitarismo. Guadalajara: El Colegio 
de Jalisco, 77-87.

Fábregas, Andrés. 2012. De la teoría de la aculturación a la teoría de la intercul-
turalidad. Educación y asimilación: el caso mexicano. Intercultural Commu-
nication Studies, XXI,(1):  1-8.

Hernández, Faustino et al. 2004. La marcha de las identidades étnicas por una 
educación bilingüe intercultural. En Lois Meyer y Benjamín Maldonado 
(comps.), Entre la normatividad y la comunalidad. Experiencias educativas 
innovadoras del Oaxaca indígena actual. Oaxaca: Fondo Editorial del IEEPO, 
193-231.

INEE. 2018. Políticas para mejorar la educación indígena en México. Documentos 
ejecutivos de política educativa, 8. México: Instituto Nacional para la Evalua-
ción de la Educación.

Maldonado, Benjamín. 2018. Entre la modernidad y las luchas indígenas en Oa-
xaca: el reto de construir política educativa comunitaria. En Marco Antonio 
Salas, Ma. de Lourdes Salas y Beatriz Herrera (coords.), Problemas educativos 
y sociedad: una mirada desde los investigadores. Zacatecas: Universidad Au-
tónoma de Zacatecas, Taberna Libraria Editores, 173-188.

Maldonado, Benjamín. 2019. Movimiento social y apropiación indígena del cono-
cimiento antropológico: la ENAH en Oaxaca (1982-1993). Revista de El Cole-
gio de San Luis, año IX, nueva época, 20: 1-25.

Martínez, Regina. 2015. Nidos de lengua: algunas experiencias desde México. En 
Alejandro González y Ana Leyva (coords.), ¡AUKA! Diálogo de saberes: hablan-
tes de lenguas yumanas y lingüistas. Mexicali: Universidad Autónoma de Baja 
California, 53-65.

Martínez Marroquín, Félix. 2019. Voces indígenas que dieron vida a la Escuela 
Normal Bilingüe e Intercultural de Oaxaca. Una perspectiva de sus fundado-
res. Tesis de maestría en pedagogía. FES Aragón, UNAM.

Meyer, Lois y Fernando Soberanes. 2022. La defensa anti-colonialista de la primera 
infancia como territorio cultural y lingüístico de las comunidades originarias. 
En Rocío Moreno y Benjamín Maldonado (coords.), Territorio y comunidad en 
disputa: alternativas educativas y pedagógicas. Guadalajara: Universidad de 
Guadalajara, 147-184.

Morales, Martha. 2017. Política educativa comunitaria y educación alternativa. 
Una aproximación etnográfica desde la perspectiva de los actores del nivel 
preescolar indígena de Oaxaca. Tesis de maestría en investigaciones huma-
nísticas y educativas. Universidad Autónoma de Zacatecas.

Nolasco, Margarita. 1974. Educación y medios de comunicación masiva. Chasqui, 
primera época, 5: 25-38. Ciespal.



104

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (83-104), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358

Benjamín Maldonado Alvarado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

Rendón, Juan José. 2003. La comunalidad, modo de vida en los pueblos indios, 
tomo I. México: Dirección General de Culturas Populares e Indígenas.

Salmerón, Fernando. 2010. Educación intercultural y bilingüe en el sistema edu-
cativo mexicano. Integra Educativa, III(1): 109-117.

Schmelkes, Sylvia et al. 2004. Políticas y fundamentos de la educación intercultu-
ral bilingüe en México. México: CGEIB-CDI.

Skliar, Carlos y Magaldy Téllez. 2008. Conmover la educación. Ensayos para una 
pedagogía de la diferencia. Buenos Aires: Centro de Publicaciones Educati-
vas.

Soberanes, Fernando. 2004. Hacer realidad el discurso: formar docentes para la 
diversidad. En Coalición de Maestros y Promotores Indígenas de Oaxaca, 30 
aniversario (1974-2004). Oaxaca: CMPIO, 31 de marzo, 14.

Vergara, Martha. 2021. De la educación indígena a la educación intercultural en 
México, Colombia y Guatemala. Debates, reflexiones y retos. Utopía y Praxis 
Latinoamericana, 26(95): 11-24. 


