DOSIER

Benjamin Maldonado Alvarado*
Medio siglo de educacion intercultural movilizada
desde las diferencias: la CMPIO en Oaxaca

Half a century of intercultural education mobilized
from differences: the CMPIO in Oaxaca

Abstract | This paper reviews the proposal for intercultural education as a State policy and
contrasts it with a critical view, to argue that if interculturality is a characteristic that socie-
ty should have, it can be advanced by training students in a model that reaffirms their
differences, and from them, advance to the construction of a dialogue between different,
not unequal, people. An educational model with an intercultural focus seems insufficient
and imprecise. The history of the main proposals of the Coalition of Indigenous Teachers
and Promoters of Oaxaca (CMPIO), in 50 years of union and pedagogical struggle, will be
taken as a reference to propose that intercultural education can be a process of social mo-
bilization based on a pedagogy of differences. The objective is not to criticize intercultural
education but to propose that its construction makes a lot of sense if the differences that
will dialogue are strengthened.

Keywords | indigenous education | interculturality | pedagogy of differences | mobilization
in Oaxaca.

Resumen | En este trabajo se hace una revision de la propuesta de educacién intercultural
como politica de Estado y se contrasta con una mirada critica, para argumentar que si la in-
terculturalidad es una caracteristica la cual debe tener la sociedad, se puede avanzar hacia
ella formando estudiantes en un modelo reafirmando sus diferencias para, desde ellas, avan-
zar en la construccion de un didlogo entre diferentes, no desiguales. Un modelo educativo
con enfoque intercultural parece insuficiente e impreciso. Se tomara la historia de las princi-
pales propuestas de la Coalicion de Maestros y Promotores Indigenas de Oaxaca (CMPIO), en
50 afios de lucha sindical y pedago6gica, como referente para proponer que la educacion inter-
cultural puede ser un proceso de movilizacién social basado en una pedagogia de las diferen-
cias. El objetivo no es criticar la educacion intercultural sino proponer que su construcciéon
tiene mucho sentido si se fortalecen las diferencias con las cuales se habra de dialogar.

Recibido: 26 de junio, 2024. Aceptado: 11 de septiembre, 2024.
* Universidad Nacional Auténoma de México, Facultad de Estudios Superiores Aragon, Divi-
sion de Estudios de Posgrado e Investigacion.

Correo electrénico: posgrado.benjaminmaldonado@aragon.unam.mx

Maldonado Alvarado, Benjamin. «Medio siglo de educacién intercultural movilizada desde las diferencias: la CMPIO en
Oaxaca.» INTER DISCIPLINA vol. 13, n°® 36 (mayo—-agosto 2025): 83-104.
pol: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705€.2025.36.91358



¥31500 |f3\°

INTER DISCIPLINA Volumen 13, niimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamin Maldonado Alvarado

Palabras clave | educacion indigena | interculturalidad | pedagogia de las diferencias | mo-
vilizacion en Oaxaca.

Introduccion

INTERCULTURALIDAD ES UN CONCEPTO con un amplio rango de interpretaciones pu-
diéndose asumir incluso desde posturas antagonicas, porque puede responder a
intereses distintos. Puede ser una concesion del Estado y también puede ser par-
te de las luchas contra los intereses defendidos por el Estado. En el caso de la
educacion, ambito principal en el cual se define como politica publica, la intercul-
turalidad va desde ser un enfoque en un modelo escolar hasta ser un horizonte
orientador de las luchas por una formacion pertinente.

Frente a la interculturalidad de Estado expresada en la politica nacional de
educacién intercultural a partir de este siglo, es importante ubicar la intercultu-
ralidad critica como un proceso el cual implica una lucha permanente en varios
frentes, y articulada con la sociedad desde la escuela.

En este texto, planteamos que en el trabajo docente hay una gran distancia
entre el modelo de educacién intercultural promovido por el Estado como politi-
ca publica y la educacion alternativa impulsada por los maestros con una pers-
pectiva critica de ese modelo. La diferencia no se ubica principalmente en el mo-
delo pedagégico, sino en el fin politico de la educacién: mientras la educaciéon
intercultural de Estado supone poder promover el respeto a las diferencias en el
aula, sin necesidad de un cambio social profundo, la educacién critica ve la in-
terculturalidad como un modelo de sociedad resultante del cambio profundo
que se impulse, y para tal objetivo forma a los estudiantes.

Por ello, nombrar o autonombrar intercultural al tipo de educacion llevada a
cabo en las escuelas mexicanas es una generalizacién sin permitir ver sus dife-
rencias. Por ejemplo, la Nueva Escuela Mexicana y el Plan para la Transformacién
de la Educaciéon de Oaxaca afirman ambos ser modelos interculturales, pero los
intereses del Estado mexicano y del magisterio oaxaquefio son antagonicos, o
cuando menos no son coincidentes. Para revisar los trabajos de una organiza-
cion contrahegemoénica, como la Coalicion de Maestros y Promotores Indigenas
de Oaxaca (CMPIO), frente al modelo de interculturalidad, proponemos un con-
cepto con el cual destaquen sus intereses y su estilo pedagogico y politico.

Utilizamos el concepto de educacion intercultural movilizada para definir un
tipo de educacién ubicada desde la diferencia, y para impulsar acciones educati-
vas tendientes a formar a las personas las cuales, desde su otredad o mirada
otra, luchen por transformar el mundo hacia la interculturalidad. Desde esta vi-
sién, tomamos el ejemplo de la CMPIO para tratar de entender el sentido de la
educacion intercultural movilizandose desde una pedagogia cuya intencioén es la



Volumen 13, nimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358 www.interdisciplina.unam.mx
Benjamin Maldonado Alvarado

de fortalecer las diferencias culturales en vez de desdibujarlas al buscar como
fin su convivencia armoénica.

El marco en el cual se ubican las diferencias definitorias de las comunidades
oaxaquefias es su comunalidad o modo de vida comunal. En torno a ella giran
las diferencias culturales, las cuales movilizan la educacion alternativa. Mas
adelante se profundizara en la correlacién entre la comunalidad y el quehacer
de la CMPIO.

La CMPIO es la organizacién de indigenas mas antigua en Oaxaca y sus accio-
nes y propuestas permiten dibujar el tipo de educacién concibiendo lo intercul-
tural desde una mirada distinta a la oficial, la mirada del otro, del diferente, mo-
vilizada durante cinco décadas para construir la educaciéon pertinente para el
sujeto quien construira, precisamente, una sociedad intercultural.

La propuesta de lectura de la historia de la CMPIO aqui presentada no es una
elaboracion de ellos/as sino mia, un aporte a la reflexién sobre sus actividades,
logros y sentidos, basada en mis propias observaciones y aprendizajes sobre va-
rios de sus trabajos durante un acompafiamiento de mas de 40 afios.

La interculturalidad de Estado
Podemos fijar el origen formal de la educacién intercultural en México como po-
litica de Estado en educacién a partir de la creacion de la Coordinacién General
de Educacion Intercultural Bilingtie (CGEIB), dentro de la Secretaria de Educaciéon
Publica, el 16 de enero de 2001. Antes, la Direccion General de Educacion Indige-
na (DGEI) de la SEP se habia creado en 1978, para dirigir desde entonces la edu-
cacion basica para estudiantes indigenas con el método bilingiie-bicultural. La
“transicion” hacia el modelo intercultural se realizaria a finales del siglo y se con-
cretaria con la CGEIB (Vergara 2021, 14). El concepto de interculturalidad promo-
vido por esta Coordinacion es clave para entender el rechazo a ese modelo en el
caso de la CMPIO.

Al presentar el Programa Especial de Educacion Intercultural 2014-2018, el
entonces titular de la SEP, Emilio Chuayffet, informaba que:

Los propésitos generales de este programa estan dirigidos a introducir practicas edu-
cativas para la interculturalidad con un sustento te6rico y metodolégico. Para apren-
der a ser ciudadanos de una sociedad abierta a la diferencia es necesario cambiar los
métodos para permitir reconocer las diversas culturas, al tiempo que se relacionan con
ellas de una manera mas equitativa, mas justa y mas respetuosa. (CGEIB-SEP 2014, 7)

En este documento rector de la altima etapa de la Coordinacién, desde don-
de se definia y conducia la educacion intercultural en México, se reconocia como

DOSIER |oo
(9]



¥31500 |§

INTER DISCIPLINA Volumen 13, niimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamin Maldonado Alvarado

objetivo (aprender a) ser una sociedad abierta a la diferencia. Alli mismo, se
abundaba sobre la Interculturalidad —siguiendo a Luis Villoro— como:

[...] una alternativa para repensar y reorganizar el orden social, porque insiste en la
interaccion justa entre las culturas y las lenguas como figuras del mundo y porque
recalca que lo decisivo es dejar espacios y tiempos para que dichas figuras se convier-
tan en mundos reales. Asi, en la interculturalidad se reconoce al otro como diverso,
sin borrarlo, sino comprendiéndolo y respetandolo. (CGEIB-SEP 2014, 86)

Y, con mas precision, se sefialaba lo siguiente:

La interculturalidad se entiende como un proyecto social amplio, una postura filoséfica
y un funcionamiento cotidiano ante la vida; constituye una alternativa que induce a re-
plantear y reorganizar el orden social, porque insiste en la comunicacion justa entre las
culturas como figuras del mundo y recalca la importancia de dejar libres espacios y
tiempos para que dichas figuras puedan convertirse en mundos reales. Por ende, la in-
terculturalidad reconoce al otro como diferente. No lo borra ni lo aparta, sino que bus-
ca comprenderlo, dialogar con él y respetarlo. (Schmelkes et al. 2004, 40-41)

Entonces, el concepto que fundamenta la orientacion intercultural de la po-
litica publica educativa es el de la diferencia, el otro, el diferente, tratando de
establecer una relacién menos asimétrica con él. Asi, el otro-diferente es el suje-
to con el cual se pretende interactuar. Pero el Estado mexicano concentra esta
intenciéon en el ambito educativo y reduciéndolo a uno de los actores de la na-
ciéon: el indigena. Se trata de un “nosotros” (el Estado y la nacién mestiza) el cual
puede pensar a los “otros” (indigenas) en funcion de sus condiciones de igual-
dad, es decir, de sus derechos como ciudadano, y ya no en funcién de sus dife-
rencias resultantes de su condiciéon de indio y pobre:

La construccion de la relacion entre el Estado y la sociedad no indigena con los pue-
blos originarios [...] supone el reto de la transformacion epistémica y ético-politica
yendo desde concebir a tales pueblos originarios como sujetos de atencion publica e
inspiradora de concepciones paternalistas y, por ende, racistas en el fondo, a consi-
derarlos sujetos de derecho, susceptibles de ejercer formas alternativas de ciudada-
nia. (Schmelkes et al. 2004, 42)

La interculturalidad queda anclada como una tarea de Estado para un sector:

Esta tarea implica el reconocimiento y la dignificacion de las culturas originarias, tan-
to para los pueblos indigenas, como para el resto de la sociedad mexicana. Con ello:



Volumen 13, nimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358 www.interdisciplina.unam.mx
Benjamin Maldonado Alvarado

[...] se busca contribuir, desde el &mbito educativo, a eliminar las graves asimetrias
valorativas derivadas de relaciones de subordinacién, discriminacién y racismo, las
cuales tienen una honda raigambre en nuestro pais. Transformar estas relaciones y
actitudes es una tarea vital para el desarrollo equilibrado de la nacion pluricultural a
la cual pertenecemos. (CGEIB-SEP 2014, 10)

La “tarea” se reduciria un poco mas a un enfoque, pues:

[...] para que la interculturalidad se cristalice en la practica, se opta por hablar del
enfoque intercultural, nombrando asi a la perspectiva, la mirada intercultural que
orienta la acciéon. Asi, el enfoque intercultural se encuentra orientado fundamental-
mente por una serie de principios, los cuales proponen modificar las formas de abor-
dar y entender la diversidad en diferentes dimensiones de las relaciones sociales.
(Becerra y Campos 2018, 14)

El Estado hizo su mayor esfuerzo por pensar la interculturalidad como una
forma de relacion social justa, promoviendo la valoracion de la diversidad cultu-
ral del otro, del diferente, desde un aula inclusiva y no racista. Pero su intencién
y accién se mostraron pobres y demagoégicas al quedar de origen reducidas a la
educacién indigena, pues surgié en la SEP a través de la CGEIB para atender los
niveles educativos que no atendia la Direccion de Educacién Indigena de la SEP.

Se ha promovido la definicién de educacion intercultural, entendida como aquella
que considera el conjunto de procesos pedagbgicos que tienen la intencién de condu-
cir la formacion de personas capaces de comprender la realidad desde diversas 6pti-
cas culturales e intervenir en los procesos de transformacién social con respeto y
plena conciencia de los beneficios que conlleva la diversidad cultural. Es decir, se
pretende la formaciéon de personas que reconozcan su propia identidad cultural como
una construccién particular y que, en consecuencia, acepten otras logicas culturales
en un plano de igualdad, que intenten comprenderlas y sean capaces de asumir una
postura ética y critica frente a todas ellas. (Salmerén 2010, 110)

La interculturalidad como politica de Estado no era una nueva forma de rela-
cion con sujetos de derecho, porque no habria interculturalidad mas que preca-
ria en todos los ambitos de la vida, como el derecho, la comunicacion, la salud,
etc. En la educacién se orientaba principalmente a la minoria indigena y no a la
mayoria nacional. Y en los planes de estudio se materializ6 como un simple en-
foque, para el cual no se ha capacitado a los docentes ni se cuenta con materia-
les. Para colmo, el resultado ha sido pobre, como lo reconocia el propio Instituto
Nacional para la Evaluacion de la Educacién en 2018:

DOSIER |2,°



¥31500 |§

INTER DISCIPLINA Volumen 13, niimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamin Maldonado Alvarado

La educacion de nifias, nifios y adolescentes indigenas (NNA) es, sin duda, una de las
grandes deudas sociales del Sistema Educativo Nacional (SEN). Aun cuando el Estado
mexicano ha disefiado y puesto en marcha diversas acciones en materia educativa di-
rigidas a esta poblacion, han sido insuficientes, sobre todo si se les compara con la
atencién educativa dirigida a la poblacion no indigena.

En términos generales, la poblacion infantil indigena muestra un enorme rezago edu-
cativo, con altas tasas de analfabetismo y bajos niveles de logro académico. Dicha
situaciéon se explica tanto por las malas condiciones en las cuales los indigenas reci-
ben educacién como por la poca pertinencia cultural y linglistica de la ensefianza
que les es impartida. (INEE 2018, 1)

Una vision critica de lo intercultural en educacion

El problema principal de la interculturalidad de Estado es tratarse de una rela-
cion del Estado (y los mestizos) con los otros (los indigenas), con la cual se pre-
tende convencer a la mayoria de reconocer, aceptar y apreciar a la minoria, lo
cual no esta mal, pero es la parte hegemonica tratando de convencer al “noso-
tros” de valorar a los “otros”, es la voz gubernamental conduciendo mayorias y
proponiéndoles disminuir su menosprecio y maltrato a las minorias; en suma,
no es la minoria haciéndose ver, oir y respetar, expresando sus necesidades e in-
tereses a través de su propia voz y mirada. Asi no hay lugar para algun dialogo.

En el discurso dominante “la diversidad son los demas, son ellos y ellas. Asi, el “yo” y
el “nosotros” vuelven a guardar para si el privilegio de la palabra y de la mirada que
nombra y visibiliza al otro. (Skliar y Téllez 2008, 109)

En otras palabras, la interculturalidad de Estado es necesariamente una mi-
rada desde arriba, la cual pretende no tener la dureza propia de su posicién y
funcién, caracterizada por el racismo, la exclusién y la obsesién de uniformidad
disolviendo al maximo la diferencia de los otros. La distancia habida entre la vo-
cacion monoculturalizadora del Estado nacién y su politica contemporanea de
valoracién de la diferencia no solo es grande, sino que las “buenas intenciones”
no pueden ir en contra de las funciones basicas del Estado, de su razén de ser
nacional y de su forma de construir nacionalidad.

Es la alteridad la que pone a prueba y refuta toda intencién y toda tentacion de creer
que lo que ocurre, ocurre solo ante nuestra mirada, ocurre solo delante de nuestras
narices, ocurre solo dentro de nuestros discursos, ocurre inicamente bajo el dominio
de nuestros dispositivos pedagogicos. (Skliar y Téllez 2008, 112-113)



Volumen 13, nimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358 www.interdisciplina.unam.mx
Benjamin Maldonado Alvarado

La intencion del Estado, expresada en la educacion intercultural, se enreda
en su vocaciéon de diluir las diferencias y queda evidenciada en un proceso, al
cual Carlos Skliar y Magaldy Téllez llaman diferencialismo, yendo mucho mas
alla de la educacion indigena a la cual se circunscribe la interculturalidad de Es-
tado en México:

La educacion en general no se demuestra preocupada con las diferencias sino con
aquello que podriamos denominar como cierta obsesion por los “diferentes”, por los
“extraios”, o tal vez en otro sentido, por los “anormales”. Nos parece crucial trazar
aqui un rapido semblante sobre esta cuestiéon pues se viene confundiendo, digamos
que tragicamente, la/s diferencia/s con los sujetos pensados como “diferentes”. Los
“diferentes” obedecen a una construccién, una invencion, son un reflejo de un largo
proceso que podriamos llamar de “diferencialismo”, esto es, una actitud —sin dudas
racista— de separacion y de disminucién o empequefiecimiento de algunos trazos, de
algunas marcas, de identidades en relacion con la vasta generalidad de diferencias.

Las diferencias no pueden ser presentadas ni descritas en términos de mejor o peor,
bien o mal, superior o inferior, positivas o negativas, etc. Son de un modo crucial, al-
gido, simplemente diferencias. Pero el hecho de traducir algunas de ellas como “dife-
rentes” y ya no como diferencias, vuelve a posicionar estas marcas como contrarias,
como opuestas y como negativas a la idea de “norma”, de lo “normal”, de lo “correcto”,
lo “positivo”, de lo “mejor”, etc. [...]. Y es ese “diferencialismo” el cual determina que,
por ejemplo, la mujer sea considerada el problema en la diferencia de género; que el
negro sea considerado el problema en la diferencia racial; que el nifio o el anciano
sean considerados el problema en la diferencia de edad; que el sordo sea el problema
en la diferencia de lengua, etcétera. (Skliar y Téllez 2008, 9-10)

Al cuestionar todo proyecto de una educacién ideal donde el Estado impone
como certeza aquella a la cual todos debemos sujetarnos, Skliar y Téllez sostienen
lo imprescindible de resistir frente a esa mirada y sus concreciones y, en términos
de lo que estamos tratando, esto significa resistir frente a la interculturalidad.

[...] se trata de resistir a este proyecto que prescribe y proscribe, que secuestra lo in-
esperado, que clausura incertidumbres y tensiones excluyendo toda posibilidad de
critica y creacion en el espacio educativo. Resistir, inventando un modo otro de pen-
sar, decir, sentir y hacer eso que llamamos educar, teniendo en cuenta que en ello se
juegan una ética y una estética de la existencia.

Educar como arte es un acto de resistencia a los modelos dominantes de pensar, de-
cir, hacer y sentir. Por eso también es un acto creador el cual nos transforma, y nos

DOSIER |oo
)



¥31s0a |‘8

INTER DISCIPLINA Volumen 13, niimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamin Maldonado Alvarado

libera de nosotros mismos respecto de como pensamos, decimos, hacemos y senti-
mos. Sin esta resistencia no hay acto creador, no hay arte de educar como arte de tejer
encuentros. Hay otras cosas: hay imposicion al otro, hay fabricacion del otro, hay do-
minio sobre el otro, ese otro que vemos y tratamos como objeto en una relacién la
cual se vuelve puramente instrumental. (Skliar y Téllez 2008, 143)

En los dos polos de la interculturalidad en educacién se encuentran, por un
lado, la politica de Estado, la cual trat6 de orientarla desde su CGEIB. Y, en el otro
lado, estan las propuestas de educacion alternativa, contrahegemonica y desa-
fiante de la politica publica, las cuales han impulsado principalmente los maes-
tros democraticos agrupados en la CNTE, en especial los de educacion indigena
en la Seccion 22 de Oaxaca.

La segunda se rebela contra la primera y ha generado multiples propuestas
pedagégicas pudiéndolas considerar una verdadera politica publica social, no
gubernamental, una politica educativa comunitaria, la cual, si no desde abajo al
menos no desde arriba, ha generado espacios y propuestas fundamentandola
como politica educativa alternativa (Morales 2017; Maldonado 2018).

Con estas bases revisaremos la historia de 50 afios de lucha de la CMPIO for-
mando nifios, quienes promoveran el cambio de México hacia un pais intercultu-
ral, mediante acciones pedago6gicas contrarias a la educaciéon llamada intercultu-
ral por el Estado.

La Coalicion de Maestros y Promotores Indigenas de Oaxaca (CMPIO)
La CMPIO es la organizacién indigena contestataria mas antigua de Oaxaca. Se
cred en 1974, con 350 docentes llamados promotores, ante la necesidad, como
egresados del Instituto de Investigacion e Integraciéon Social del Estado de Oaxa-
ca (IIISEO), de obtener plazas para desarrollar su trabajo educativo pero también
en contra del método de castellanizacion impulsado por ese instituto, logrando
quedar adscritos a la Direccion General de Educacion Extraescolar en el Medio
Indigena (DGEEMI). La lucha no era sencilla porque el IIISEO habia sido creado
con apoyo de El Colegio de México y contaba con importantes intelectuales en
su planta; ademas, su directora fundadora era Gloria Ruiz de Bravo Ahuja, espo-
sa del entonces gobernador de Oaxaca, Victor Bravo Ahuja. Habria de iniciarse
la lucha contra el proyecto de la familia gobernante, contra la castellanizaciéon y
contra un concepto de definiciones multiples (como el de interculturalidad) el
cual se trataba de la aculturacion como sustento de la politica de integracion:

El llamado “problema indigena” es visto, dentro del Instituto de Investigacion e Inte-
graciéon Social de Oaxaca (IIISEO), como el conflicto de las relaciones desequilibradas



Volumen 13, nimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358 www.interdisciplina.unam.mx
Benjamin Maldonado Alvarado

y subordinadas entre dos grupos culturalmente distintos: los mestizos y los indige-
nas, integrados ambos en una sola estructura social. La funcién del IIISEO es basica-
mente educativa y de investigaciéon alrededor de la integraciéon, fenomeno que supo-
ne el establecimiento de las relaciones armoénicas y equilibradas de los indigenas con
la poblacién nacional; también supone un proceso continuado de aculturacién, por
medio del cual uno de los grupos, el indigena, adopta del otro ciertas innovaciones
técnicas, ciertos principios cientificos, algunos patrones culturales, etc., pero conser-
va su propio ethos cultural, sus valores, sus principios. (Nolasco 1974, 25)

Los afios siguientes son de lucha laboral y contra el etnocidio en medio de
las definiciones institucionales del sistema educativo: en 1975, pasan a formar
parte de la Direccion General de Educacion Normal, y, en 1978, la DGEEMI se
transforma en Direccion General de Educacién Indigena, a la cual pasarian a per-
tenecer. Es en ese 1978, cuando se movilizan masivamente al Distrito Federal,
toman la SEP, logrando el 25 de noviembre su reconocimiento como Jefatura de
Zonas de Supervisién de Educacién Indigena en Oaxaca nimero 21, llamada Plan
Piloto. Participan de manera decisiva en la constitucién del Movimiento Demo-
cratico de Trabajadores de la Educacién de Oaxaca, ganando las elecciones del
Comité Ejecutivo de la Seccion 22 del SNTE en mayo de 1980. Dos afios después
se constituyen como la delegacién sindical D-I-211.

En el mismo 1982 y con el fin de formarse profesionalmente en una mirada
atil a sus fines étnicos y politicos, logran que la Escuela Nacional de Antropolo-
gia e Historia creara una licenciatura de modalidad abierta para poder los miem-
bros de la CMPIO y de educacién indigena estudiar la carrera (Maldonado 2019).
De la lucha contra el etnocidio se pasaba a la lucha por la comunalidad, concep-
to del cual se apropiaron, y pasando a ser pieza fundamental en sus definiciones,
sustentando el concepto de resistencia étnica. El apoyo académico-politico en la
antropologia seria clave en el desarrollo de la CMPIO y de la educacién indigena
en Oaxaca pues, como firma Andrés Fabregas:

La “vision antropolégica”, la defensa de la variedad cultural como el componente del
género humano, es lo que otorga a la antropologia no solo la experiencia en estos te-
mas, sino el compromiso de aportar los elementos que renueven nuestros sistemas
educativos desde sus bases.

Transitar de la teoria de la aculturacion-asimilacién a la aplicacién del concepto de
interculturalidad en un pais como México, implica un proceso de cambio que tras-
ciende al sistema educativo e implica a la sociedad entera. Es asi porque de lo que se
trata es de la reorganizacion de las relaciones sociales en su conjunto, buscando des-
terrar la inequidad, el flagelo de nuestros pueblos, y llegar a sociedades equitativas,

DOSIER |\g



¥31500 |ﬁ

INTER DISCIPLINA Volumen 13, niimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamin Maldonado Alvarado

las cuales se abran al potencial infinito de la creatividad que la variedad cultural im-
plica. (Fabregas 2012, 7)

Vino otro gran impulso a la educacién indigena con los Encuentros Estatales
de Intercambio de Experiencias Educativas en el Medio Indigena, promovidos por
la CMPIO junto con otras instituciones, entre 1987 y 1992. Estos encuentros
mostraron el haber una gran cantidad de maestros dentro y fuera de la CMPIO,
los cuales trataban de hacer de la educacién bilingtlie-bicultural un modelo perti-
nente o de generar experiencias innovadoras fuera de ese modelo.

Tanto la Escuela como los Encuentros se vieron fuertemente influidos por el
movimiento 500 Afios de Resistencia India, Negra y Popular, en el cual particip6
la CMPIO. El movimiento, desarrollado entre 1989 y 1992, tendria una gran im-
portancia fundadora que alimentaria los nuevos proyectos los cuales encontra-
ron horizontes alternativos a raiz del levantamiento zapatista dejando este ver,
desde 1994, las posibilidades de un nuevo pais.

En una carta abierta del 13 de mayo de 1992, la CMPIO dejaba ver con clari-
dad varias de sus orientaciones: innovar y realizar actividades con la comuni-
dad, seguir el ejemplo de la organizacién comunitaria y luchar contra la ignoran-
cia provocada por el sistema educativo en los nifios.

Llevamos 21 afios trabajando en nuestras comunidades indigenas. Durante este tiempo
hemos laborado conforme a los planes y programas de moda sexenal, desarrollando pa-
ralelamente iniciativas propias tanto en el trabajo docente como en el extraescolar [...].

Hemos constituido, a semejanza de nuestras comunidades, una organizacién para el
trabajo y para la defensa de nuestros derechos, lo cual nos ha permitido buscar nue-
vos caminos en la labor educativa [...].

Lucharemos contra las politicas educativas que intentan conducir a los nifios del me-
dio indigena por el camino de la ignorancia, al no prepararlos para la vida dentro de
la comunidad ni para vivir fuera de ella. (CMPIO 2004, 7)

El sentido profundo de la educacién impulsada por la CMPIO debia ser doble
e inusual: formar a los nifios para la vida dentro de la comunidad (es decir, para
dar continuidad al proyecto comunitario de resistencia cultural) y también para
vivir fuera de la comunidad, pero con los pies en la tierra, esto es, desde una te-
rritorialidad extendida por la comunidad.

En el contexto generado por la rebelién zapatista, la CMPIO desarrollaba un
movimiento pedago6gico propuesto al MDTEO para dar el mismo peso a lo peda-
gogico que a lo laboral, y la asamblea general de la Seccién 22 en diciembre de



Volumen 13, nimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358 www.interdisciplina.unam.mx
Benjamin Maldonado Alvarado

1995 acord6 impulsarlo en todas las escuelas. Dos décadas de lucha desde la di-
ferencia por una educacién pertinente, permitian a la CMPIO proponer a la pode-
rosa y combativa Secciéon 22 del SNTE/CNTE una reorientacion de la lucha hacia
lo pedagogico, con base en la experiencia acumulada.

En la bisqueda de una educacion alternativa para los pueblos originarios y contando
con una vasta experiencia de trabajo docente y de comunidad, bajo el enfoque de la
teoria de la liberacion vinculada estrechamente con nuestra lucha social y nuestra
practica orientada por la teoria pedagbgica de Paulo Freire, las técnicas Freinet y el
método de dialogo cultural desarrollados por Juan José Rendo6n y colaboradores, va
surgiendo poco a poco la idea de un Movimiento Pedagogico, el cual, desde el periodo
escolar 1995-1996, empezaria a servir como eje de nuestro trabajo diario como do-
centes, en el cual confluirian las experiencias de muchos afios de trabajo y de proyec-
tos que cada compafiero, escuela, zona o region desarrollaron. (CMPIO 2003, 3)

Los principios orientadores de este movimiento, discutidos y aprobados en
asamblea, fueron seis:

e Revalorar y fortalecer las lenguas y culturas originarias.
e Hace presente la ciencia en las escuelas.

¢ Democratizar la educacion.

e Impulsar la producciéon y proteger el medio ambiente.

e Humanizar la educacién.

e Hacer presente el arte y la tecnologia en las escuelas.

La CMPIO percibia que la educacién pertinente para los pueblos originarios,
los cuales se resistian al colonialismo capitalista expresado en las politicas publi-
cas, debia tener como eje lo propio (lengua y cultura, sobrentendiendo aqui la
vida comunal) para articular otros conocimientos y orientar el sistema educativo.

El acuerdo de la Seccién 22, adoptando en 1995 la propuesta de movimiento
pedagoégico de la CMPIO seria olvidado por varios niveles, pero la Direccién de
Educacién Indigena (DEI) del Instituto Estatal de Educacién Publica de Oaxaca
(IEEPO) y especialmente la CMPIO lo continuaron a través de la Marcha de las
Identidades Etnicas y de los Talleres de Dialogo Cultural, los cursos de induc-
cion, el Tequio Pedagogico y multiples consultas de la CMPIO con nifios, padres
de familia y autoridades comunitarias. También participaba y fomentaba la par-
ticipacion en foros estatales como el de la nifiez. El modelo educativo alternativo
en Oaxaca se alimentaba cada vez mas de las formas de educaciéon comunitaria,
las cuales se impulsaban teorica y practicamente con base en la comunalidad
como parte del Movimiento Pedagogico en Educacién Indigena.

DOSIER |8



¥31s0a |ﬁ

INTER DISCIPLINA Volumen 13, niimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamin Maldonado Alvarado

Desde la CMPIO se pensoé e impulsé, en 2003, el proyecto de las Secundarias
Comunitarias Indigenas y luego se vivio fuertemente, en el 2006, la experiencia
de la APPO sin detener su marcha educativa. Su participacion en la creaciéon y
vida del contrahegemoénico Congreso Nacional de Educacion Indigena Intercultu-
ral ha sido de gran relevancia desde 2009. La educacion inicial se convirtié en
uno de sus objetivos y formaba parte del equipo conjunto del MDTEO y el gobier-
no del estado para la formulacion del PTEO y de la iniciativa de Ley de Educacion,
cuando vino la agresién a través de la reforma y la ruptura de relaciones a través
la creacién del Nuevo IEEPO en 2015 (por cierto, no debemos olvidar que el des-
precio del gobierno mexicano por la interculturalidad quedé claro cuando Moi-
sés Robles, siendo director del IEEPO, condujo la agresion contra la Seccién 22 en
2015, y fue premiado por ello en 2016 al nombrarlo titular de la CGEIB de la SEP,
a la cual también hundio).

Vendrian los afios de la pandemia en el contexto contradictorio de la mal lla-
mada Cuarta Transformacion, y la CMPIO sigue caminando y abriendo caminos.

Al cumplir 50 afios de su fundacién y seguir activa, la CMPIO cuenta con mas
de 1,300 integrantes trabajando en 400 escuelas de educacion prescolar, prima-
ria y centros de educacion inicial en todas las regiones del estado de Oaxaca, or-
ganizadas en 24 zonas escolares.

Su lucha muestra intereses y preocupaciones constantes pudiéndose leer es-
tas en la perspectiva de impulsar una educaciéon de la diferencia desde la dife-
rencia, con la cual formar a los niflos que puedan luchar por construir un México
intercultural. En ese sentido, planteamos que su historia de medio siglo puede
mostrar su sentido profundo si se le mira como interculturalidad movilizada.

Interculturalidad movilizada: la lucha por la diferencia desde las
diferencias

Parafraseando a Paulo Freire y con base en los aportes de Carlos Skliar y Magaldy
Téllez, podemos decir que la educacién intercultural no crea interculturalidad;
forma a los nifios y jévenes quienes lucharan por crear un mundo intercultural.

Esa seria una lectura pertinente de la historia de la CMPIO: no ha abrazado la
causa intercultural sino que ha luchado desde la diferencia por una educacion en
las diferencias formando estudiantes, los cuales puedan luchar desde lo propio
fortalecido por construir un mundo intercultural, donde las diferencias y los di-
ferentes dialoguen en condiciones equilibradas, no desiguales.

Si pretendiéramos recorrer la historia de la CMPIO buscando las formas en
las cuales ha promovido y practicado la educacion intercultural, los resultados
serian pobres, dado que ni en su discurso ni en su practica ha tratado de apro-
piarse de ese concepto ni de su modelo educativo, porque “La educacion en las



Volumen 13, nimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358 www.interdisciplina.unam.mx
Benjamin Maldonado Alvarado

comunidades indigenas esta en completo abandono. La educacién bilingtie inter-
cultural solo existe en los discursos, y las autoridades parecen ignorarlo o no
interesarse” (CMPIO 2001). Mas alla de la educacion intercultural, sus intereses
estan en la lucha por lograr una sociedad intercultural a través de una educacién,
la cual fortalezca las diferencias etnopoliticas de los educandos y sus padres.

Veremos entonces algunos de los conceptos movilizados, los cuales han di-
rigido la lucha por una educacion formando en las diferencias, consolidandolas.
Y en ese proceso, como se vera, han ido permanentemente contra el Estado, con-
tra las politicas educativas cuya bondad posible se derrumba ante el sistema
educativo intolerante, basado en una normatividad endurecida.

Ademas, es importante recalcar que la movilizacién de las diferencias hacia
la interculturalidad implica necesariamente a la sociedad, a los padres de familia
y autoridades locales. El objetivo de la educacion critica y alternativa no puede
reducirse a un plan de estudios a desarrollar en el aula, sino que debe trascender
hacia el fortalecimiento extraescolar de las diferencias, en la comunidad. Esto no
lo tiene el modelo gubernamental.

Fortalecer la diferencia lingiiistica desde la diferencia lingiiistica

Esa es su primera y mas constante lucha: desde su ser diferente, luchar por el
derecho de sus pueblos a la diferencia lingtistica. Sin dejar de lado el espaiiol,
pero impidiendo que se desplace a las lenguas originarias.

Cuando la CMPIO surgi6 en 1974, agrupaba hablantes principalmente de las
lenguas zapoteca, mixteca, mazateca, mixe, chinanteca, chatina y huave, te-
niendo entre sus objetivos la lucha contra la castellanizacion compulsiva del
método IIISEO. El decreto de creacién del IIISEO expresaba con claridad sus in-
tenciones:

Abatir el aislamiento y el marginalismo, elevar las condiciones econémicas del pue-
blo todo de Oaxaca, luchar denodadamente en contra de la insalubridad y de la igno-
rancia, forjar en nuestra entidad una conciencia colectiva mediante el uso del idioma
castellano, constituyen tareas inaplazables. (Bravo 1977, 283)

El interés explicito del IIISEO a través de su “Método audiovisual para la en-
sefanza del espanol a los hablantes de lenguas indigenas” era la castellanizacién
(Bravo 1977), y contra ella iniciaban su lucha los egresados de ese Instituto.

Cuando tomaban la SEP en 1978, denunciaban en un desplegado “el etnoci-
dio que estan cometiendo en la entidad el Instituto Nacional Indigenista, la Di-
reccion General de Educacién Indigena y el Instituto Lingtliistico de Verano”, re-
clamando que “por el solo hecho de no querer aceptar convertirnos en complices
de esta situacion, se nos ha marginado de todo apoyo institucional, agrediéndo-

DOSIER |\0
(9]



¥31s0a |‘é’\

INTER DISCIPLINA Volumen 13, niimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamin Maldonado Alvarado

nos constantemente al suspender sueldos, al privarnos de material de trabajo, al
no dar reconocimiento legal a nuestro trabajo” (Unomdsuno, 21 de noviembre de
1978, en CMPIO 2004, 7).

En el mismo desplegado insistian en que luchar contra el desplazamiento de
la lengua y contra el desarrollo capitalista era parte de su lucha junto a su pue-
blo, afuera de la escuela, es decir, junto a los padres de familia y autoridades
municipales, en defensa de los intereses comunitarios:

La Coalicion de Maestros y Promotores Indigenas de Oaxaca, quienes fuimos prepara-
dos para castellanizar y realizar actividades de desarrollo en nuestras comunidades,
llevamos 8 afios trabajando, de los cuales los ultimos cuatro lo hemos hecho organi-
zados de forma independiente, con una estructura democratica de trabajo, respetan-
do los intereses de nuestro pueblo y luchando junto con él contra sus enemigos de-
clarados. (Ibid.)

En esa lucha, la cual era contra los intereses y politicas del Estado, debian
buscar sus propios recursos, habiendo sido una de sus labores permanentes la
autoformacion y el agenciamiento del apoyo de asesores, por caso, de lingiiistas
destacados como Gerald Morris, Juan José Rend6n y Lois Meyer para llevar a
cabo propuestas de trabajo en el aula y fuera de ella, y para la elaboracién local
de materiales didacticos. Luego de crecer la CMPIO incorporando a nuevos com-
pafieros, se hacia necesario revisar el rumbo y socializar los aprendizajes. Asi, a
principios del siglo desarrollaban el proyecto “Tequio Pedago6gico, colaboraciéon
pedagoégica en comunidad”, el cual tuvo como antecedente inmediato el taller
“Nuestra palabra en nuestra lengua”, facilitados por Lois Meyer.

Este taller se desarroll6 en los afios 2000-2001 y sus propositos centrales
fueron:

e Valorar la importancia del desarrollo de la lengua oral, asi como de la
lectura y la escritura de las lenguas originarias como componentes in-
trinsecos de la cultura y de la identidad.

e Valorar la importancia del desarrollo de la lengua oral, asi como de la
lectura y la escritura del espafiol como un recurso necesario para la co-
municacion nacional e internacional.

e Facilitar la creaciéon y la adaptacién de libros con y para los nifios, en
lenguas originarias y en espafiol como segunda lengua (Acevedo et al.
2004, 533).

El Tequio Pedago6gico se desarrollaria en nueve escuelas de varias regiones
entre 2001 y 2003 con el objetivo principal de:



Volumen 13, nimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358 www.interdisciplina.unam.mx
Benjamin Maldonado Alvarado

Fortalecer y mantener el uso y vitalidad de nuestras lenguas y culturas en los hoga-
res, escuelas y comunidades, asi como construir una pedagogia que promueva el bi-
lingliismo oral y escrito, en colaboracién comunitaria. (CMPIO 2003, 23)

Los participantes debian actuar como investigadores para reconocer su prac-
tica y discutir su orientacion y reorientacion. Los resultados tendrian continui-
dad:

Hacia fines de 2002 se realiz6 el Congreso de la CMPIO, el cual represent6 la culmina-
cion de la primera etapa del Movimiento Pedagdgico. Ademas del personal de la CM-
PIO, asistieron mas de cuatrocientos padres y unos doscientos nifios; entre los pro-
nunciamientos del Congreso hay cinco o seis que hablan de la necesidad de fortalecer
el trabajo en la comunidad y en el aula, asi como la participacién de los padres. Esto
llev6 a hacer una consulta con los padres de familia en todas las comunidades del es-
tado. Con base en la consulta se planearan ocho afilos mas de trabajo: la segunda eta-
pa del Movimiento Pedago6gico. (Crispin 2004, 33-34)

Después de este proyecto, la CMPIO promovié la creacién de Nidos de Len-
guas trayendo a través de Lois Meyer la experiencia realizada por los maori en
Nueva Zelanda.

;Qué es un Nido de Lengua (nl)? Es un modelo de revitalizaciéon de la lengua y cultura
originarias a través de encuentros intergeneracionales intimos y repetidos entre ha-
blantes de la lengua, muchas veces son abuelos, abuelas y otros ancianos de la comu-
nidad, y los niflos pequefios, especialmente en comunidades cuya lengua originaria
ya no es la lengua de uso constante en el hogar ni la lengua materna de los nifios. La
intencion es crear un espacio y un ambiente casi familiar y culturalmente apropiado
(un “nido”) de inmersioén total en la lengua originaria para que los nifios crezcan en-
tendiendo y conversando en la lengua originaria, la cual corre riesgo de desaparecer.
(Meyer y Soberanes 2022, 161)

El primer Nido en Oaxaca se cre6 en 2008, y se llegaron a fundar mas de diez
nidos constituyendo una experiencia importante, la cual se extendi6 a otros es-
tados (Martinez 2015), pero dejarian de funcionar afios después por razones in-
ternas y por el peso de la reforma educativa del presidente Pefia contra los
maestros.

Actualmente, la lucha de la CMPIO por la diferencia lingliistica contintia a
través del ejercicio de la educacion en la lengua local en las escuelas de presco-
lar y primaria, y en los centros de educacion inicial y en la autoformacion per-
manente.

DOSIER |3



¥31500 |‘§'o

INTER DISCIPLINA Volumen 13, niimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamin Maldonado Alvarado

Fortalecer la diferencia etnopolitica desde la identidad originaria:
comunalidad y resistencia

Los miembros de comunidades indigenas de origen mesoamericano han vivido
por muchas generaciones de manera comunal y aunque la etnografia mostraba
siempre los aspectos constitutivos de este modo de vida, no habia una palabra
con la cual se reconociera y se hiciera visible en toda su dimensién. Obviamente,
el Estado no percibia ni reconocia esta caracteristica diferencial de los miembros
de pueblos originarios.

La palabra que logra definirlos es comunalidad y por tanto ella establece la
diferencia fundamental entre el modo de vida mesoamericano y el modo de vida
nacional. A partir de su difusion y apropiacion, las luchas por lo propio en Oaxa-
ca estan basadas en el pensamiento y el modo de vida comunales, y se ha obliga-
do al Estado mexicano a reconocer dicha caracteristica histérica viva en buena
parte de la poblacién nacional.

Uno de los principales asesores que ha tenido la CMPIO, Juan José Rendén,
desarroll6 la idea de comunalidad, generada originalmente por los antropo6logos
indigenas Jaime Martinez Luna y Floriberto Diaz Gémez a principios de los afios
80, a través del esquema al cual design6 como “La Flor Comunal” teniendo cuatro
partes constitutivas fundamentales: poder, trabajo, territorio y fiesta, en torno a
la milpa como sustento desde lo propio. Tal vez el principal aporte de Rendén
sea haber ubicado a la comunalidad dentro de la perspectiva etnopolitica de do-
minacion-resistencia-liberacion. Decia:

La resistencia india se ha dado desde la comunalidad, y por ello el futuro de la resis-
tencia esta ligado estrechamente al futuro de la comunalidad.

Para hacer avanzar la resistencia, debemos reconocer primero que la resistencia sigue
siendo coyuntural y erratica; segundo, que necesitamos comprender por qué sucede
asi; y tercero, que ademas se requiere sistematizar la resistencia, es decir, planear su
estrategia.

Apoyados en las teorias de Amilcar Cabral, nos podemos enfrentar al analisis del pro-
blema y a la busqueda de una solucién. (Rendon 2003, 36-37)

Rapidamente, muchos maestros indigenas se apropiaron del concepto de
comunalidad para entender la realidad de sus comunidades e identificarse me-
diante la participacion en la vida comunal: “Es importante comprender bien la
funcién de la identidad, como el factor de cohesiébn comunal y comunitaria,
para entender por qué es en este aspecto donde se dan las mayores diferencias.
Ya que aquélla se manifiesta con mayor fuerza al interior de las comunidades,



Volumen 13, nimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358 www.interdisciplina.unam.mx
Benjamin Maldonado Alvarado

mas que en el seno del pueblo o de la poblacién india en general (Rendén 2003,
42).

Y advertia de manera licida que el objetivo de la resistencia no era ella mis-
ma, sino la liberacion: “En el proceso de desarrollar la resistencia, aparte de re-
conocer el estado actual en que esta se halla, es necesario distinguir también las
posibilidades viables de liberacién que permita lograr un desarrollo auténomo”
(Rendo6n 2003, 47).

Asi, la comunalidad quedaba ubicada como el fundamento de la resistencia
y la base histérica para la liberacion, es decir, para la construccién de la vida en
condiciones de autonomia.

Estas ideas las desarrollaba en los Talleres de Dialogo Cultural, los cuales,
desde los afios 80 y hasta su muerte en 2005, los realizaba con profesores de la
CMPIO y otros actores, tanto en Oaxaca como en otros estados.

Pero también en un espacio el cual seria fundamental en la historia de la CM-
PIO: la licenciatura en antropologia social creada en el sistema abierto en Oaxaca
en la Escuela Nacional de Antropologia e Historia, en donde se formaron entre
1982 y 1993 decenas de miembros de la CMPIO (Maldonado 2019).

Desde este espacio académico se difundio6 la idea de comunalidad entre el
magisterio oaxaquefio y se llevo a las comunidades y organizaciones sociales.
Tanto la comunalidad como la resistencia fueron temas que fortalecieron en esos
anos las luchas de las organizaciones y personas conformando el movimiento
500 Afos de Resistencia India, Negra y Popular, el cual antecedié en Oaxaca a las
luchas y movimientos derivados del levantamiento zapatista de 1994.

Una de estas luchas fue el proceso de elaboracion por la Secciéon 22 de un
anteproyecto de ley estatal de educacion, en el cual, varios miembros de la CM-
PIO impulsaron fuertemente la incorporacion de la comunalidad, para finalmen-
te quedar reconocida como el cuarto principio rector de la educacién en Oaxaca
por la ley aprobada por el Congreso oaxaqueio a finales de 1995.

Como ya se dijo, en ese mismo 1995 se iniciaba un movimiento pedagoégico
paralelo al laboral en la Seccion 22, el cual tenia como su principal orientacién la
comunalidad.

Con base en esa ley propuesta y promovida por el MDTEO, se crearia en 1999
la Escuela Normal Bilingiie e Intercultural de Oaxaca, cuya orientaciéon desde su
inicio esta en la comunalidad, pues “ademas de las acciones curriculares oficiales
marcadas por el actual plan de estudios (el plan 2012), de forma alterna se desa-
rrollan acciones propias de la comunalidad, en un afan de ir fortaleciendo este
modo de vida, a la par de irse apropiando de los elementos culturales “universa-
les” (Martinez Marroquin 2019, 40).

Pero, sobre todo, se iniciaria en 1998 la “Marcha de las identidades étnicas
por una educacién bilingtie intercultural”, la cual fue un proyecto de la Direccién

DOSIER |8



n
o
o

¥y3Irsoa |

INTER DISCIPLINA Volumen 13, niimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamin Maldonado Alvarado

de Educacién Indigena del IEEPO, diseflado y encabezado por un destacado
miembro de la CMPIO: Eleazar Garcia Ortega.

Para entender este proceso debemos recordar que desde la creacién del IEE-
PO en 1992, el MDTEO logré que todo el personal de las coordinaciones educati-
vas de nivel en el Instituto fuera nombrado por la Seccién 22 y no por el gobier-
no del estado. Significando lo anterior, el haber sido dirigida la educacion
indigena desde 1992 y hasta 2015 por maestros nombrados en asamblea sindi-
cal. Por ello, varios miembros de la CMPIO fueron parte de la DEI en distintos
momentos. Para el tema tratandose aqui, es interesante la explicacion del porqué
se llamo intercultural a este proyecto:

El origen de la Marcha se encuentra en la decision sindical de iniciar un Movimiento Peda-
gogico [...] Una parte fundamental de este movimiento era el proyecto por una educacién
intercultural en Oaxaca, cuya finalidad fuera disefiar una educaci6n alternativa al Plan y
Programas nacionales, que respondiera a los intereses de las nifias y nifilos oaxaquenos,
en especial de los pueblos y comunidades originarios. (Hernandez et al. 2004, 197)

O sea, se trataba de ser intercultural para hacer algo distinto, que no tuviera
que ver con el modelo vigente. La Marcha era concebida como una movilizacién
de conocimientos y de la lengua propia:

El objetivo de la Marcha es indagar y sistematizar la cultura india para incorporar sus
resultados a las aulas en tanto elemento reconstitutivo de nuestras identidades, con-
siderando como su contexto las normas comunales y juridicas. Partimos del principio
de que los pueblos originarios poseen, generan, desarrollan y difunden saberes, co-
nocimientos, valores, habilidades, destrezas, estrategias de comunicacion, formas de
apropiacion de los conocimientos, etc., en las cuales la comunalidad como forma de
vida significa trato simétrico, intercambio energético, equilibrio con la naturaleza y
convivencia solidaria. (Hernandez et al. 2004, 196)

La Marcha se realizaria durante varios afios por todo el estado:

Aunque hemos tenido muchas limitantes de tipo econdémico, se ha logrado la partici-
pacion activa de maestros, padres de familia, autoridades gubernamentales, especia-
listas y funcionarios de la Secciéon XXII del SNTE en escuelas de los 15 grupos etnolin-
gliisticos de Oaxaca, abarcando el total de la estructura de la DEI, constituida por 23
jefaturas de zonas de supervision subdivididas en 196 mesas técnicas de jefaturasy
supervisiones escolares que coordinan al total del personal, constituido por 12 mil
directivos y docentes de los niveles de educacion inicial, prescolar, primaria y servi-
cios de extensiéon educativa. (Hernandez et al. 2004, 196)



Volumen 13, nimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358 www.interdisciplina.unam.mx
Benjamin Maldonado Alvarado

Después, a partir de 2005, se realizaron dos congresos étnicos estatales para
revisar los avances de la recopilacion y sistematizacion de conocimientos comu-
nitarios en las lenguas locales. Después, en la DEI se realiz6, a partir de 2009, un
proceso de recuperaciéon de estos aprendizajes para discutir y elaborar una pro-
puesta curricular, concretandose en el Documento base de la educacion de los
Pueblos Originarios, consultado y publicado en 2014, justo cuando la reforma
educativa frenaba toda construccién educativa al imponerse la agresiva reforma,
misma sin concluir para el 2018 y a la cual la pandemia le impidi6 reactivarse.

Hace 20 afos, Fernando Soberanes, asesor y miembro de la CMPIO, dejaba ya
en claro el sentido de la diferencia comunal en su lucha:

La caracteristica fundamental de las culturas indias es la comunalidad, es decir, su
vocacion de ser comunidad y de expresar constantemente su pertenencia a la colec-
tividad mediante las fiestas, el trabajo comunitario, el poder comunal en la asamblea
y en la defensa y relacién con su territorio. Esta comunalidad es la que ha permitido
a las comunidades indigenas resistir y construir estrategias de vida por mas de 500
anos de colonizacién. (Soberanes 2004)

Esta diferencia es otra que movilizaba la CMPIO en las escuelas y comunida-
des y desde la cual se identificaban y entraban en accién sus integrantes.

Conclusion

La educacion intercultural como politica de Estado es un modelo educativo, el
cual aspira a generar pensamientos y relaciones igualitarias en el aula. En el me-
jor de los casos, lograra formar nifios y jovenes con sentimientos positivos a tra-
vés de los cuales posiblemente regulen sus acciones. Pero no se preocupa por
extender este enfoque fuera del aula, es decir, formar a la sociedad en la inter-
culturalidad no es su objetivo.

Por su parte, la historia de la CMPIO nos muestra un conjunto amplio de
maestros indigenas luchando no desde un modelo educativo intercultural sino
desde la movilizacion de un conjunto de diferencias, las cuales caracterizan a
sus estudiantes y a ellos mismos.

Es movilizacién en tanto tratarse de trascender de la escuela hacia la comu-
nidad, educando en funcién de los intereses comunitarios definidos por su pro-
pia existencia, por su ser en resistencia:

Las culturas originales tuvieron que autodefinirse ante el embate del orden colonial.
La cultura de la resistencia fue el contexto desde el cual lograron hacerlo para llegar
hasta nuestros dias. Ha sido un esfuerzo permanente que permitio la consolidacion

[
o
s

DOSIER |



=
o
N

¥y3Irsoa |

INTER DISCIPLINA Volumen 13, niimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamin Maldonado Alvarado

de la pluralidad, la existencia en México de un mosaico de culturas. De esta forma, la
cultura de la resistencia fue el resultado de la organizacién social en contra del orden
colonial y la redefinicion del universo de la identidad para mantener lo propio. (Fa-
bregas 1995, 80-81)

Esta movilizacién es necesariamente contrahegemoénica. No hay forma de
buscar una transformacién positiva acorde con los intereses y propuestas del
Estado. En otras palabras, no se puede resistir con recursos de la dominacion,
salvo para simular contrahegemonia.

La historia de la CMPIO es una larga y amplia lucha por formar nifios desde las
diferencias fundamentales para resistir, o sea, para mantenerse en la diferencia,
para obligar a ser respetada la diferencia, para ser los nifios de hoy los jovenes y
adultos luchadores desde sus diferencias por lograr un didlogo en condiciones de
igualdad. Asi, construir interculturalidad se muestra como fruto de un proceso
compulsivo y desgastante, masivo, de largo plazo y a contracorriente. Y, a pesar
de que la CMPIO ha logrado grandes avances en medio de tropiezos, falta mucho
por lograr. La interculturalidad no esta cerca todavia, pero hacia alla se va. ID

Referencias

Acevedo, Simén et al. 2004. Tequio pedagogico, colaboracion pedagébgica en co-
munidad. En Lois Meyer y Benjamin Maldonado (comps.), Entre la normativi-
dad y la comunalidad. Experiencias educativas innovadoras del Oaxaca indi-
gena actual. Oaxaca: Fondo Editorial del IEEPO, 527-585.

Becerra, Brenda y Eréndira Campos. 2018. Interculturalidad: cuatro preguntas
clave. México: SEP-CGEIB.

Bravo Ahuja, Gloria. 1977. La ensefianza del espariol a los indigenas mexicanos.
México: El Colegio de México.

CGEIB-SEP. 2014. Programa especial de educacion intercultural 2014-2018. Acuer-
do publicado en el Diario Oficial de la Federacion, 28 de abril. México.

CMPIO. 2001. A los pueblos y comunidades indigenas. En Noticias: Voz e Imagen
de Oaxaca, 29 de marzo.

CMPIO. 2003. Tequio pedagdgico, colaboracion pedagdgica en comunidad, sep-
tiembre 2001-2003. Coalicion de Maestros y Promotores Indigenas de Oaxa-
ca. Oaxaca.

CMPIO. 2004. Coalicién de Maestros y Promotores Indigenas de Oaxaca, 30 aniver-
sario (1974-2004). Oaxaca: CMPIO, 31 de marzo.

Crispin, Maria Luisa (coord.). 2004. Experiencias innovadoras en educacion inter-
cultural, vol. 1. México: Coordinacion General de Educacion Intercultural Bi-
lingiie.



Volumen 13, nimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025 INTER DISCIPLINA
DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358 www.interdisciplina.unam.mx
Benjamin Maldonado Alvarado

Fabregas, Andrés. 1995. La resistencia indigena a la civilizacién occidental. En
José Maria Muria (ed.), La resistencia al totalitarismo. Guadalajara: El Colegio
de Jalisco, 77-87.

Fabregas, Andrés. 2012. De la teoria de la aculturacién a la teoria de la intercul-
turalidad. Educacion y asimilaciéon: el caso mexicano. Intercultural Commu-
nication Studies, XXI,(1): 1-8.

Hernandez, Faustino et al. 2004. La marcha de las identidades étnicas por una
educacién bilingle intercultural. En Lois Meyer y Benjamin Maldonado
(comps.), Entre la normatividad y la comunalidad. Experiencias educativas
innovadoras del Oaxaca indigena actual. Oaxaca: Fondo Editorial del IEEPO,
193-231.

INEE. 2018. Politicas para mejorar la educacion indigena en México. Documentos
ejecutivos de politica educativa, 8. México: Instituto Nacional para la Evalua-
cion de la Educacién.

Maldonado, Benjamin. 2018. Entre la modernidad y las luchas indigenas en Oa-
xaca: el reto de construir politica educativa comunitaria. En Marco Antonio
Salas, Ma. de Lourdes Salas y Beatriz Herrera (coords.), Problemas educativos
y sociedad: una mirada desde los investigadores. Zacatecas: Universidad Au-
tobnoma de Zacatecas, Taberna Libraria Editores, 173-188.

Maldonado, Benjamin. 2019. Movimiento social y apropiaciéon indigena del cono-
cimiento antropolégico: la ENAH en Oaxaca (1982-1993). Revista de El Cole-
gio de San Luis, afio IX, nueva época, 20: 1-25.

Martinez, Regina. 2015. Nidos de lengua: algunas experiencias desde México. En
Alejandro Gonzalez y Ana Leyva (coords.), jJAUKA! Didlogo de saberes: hablan-
tes de lenguas yumanas y lingtiistas. Mexicali: Universidad Auténoma de Baja
California, 53-65.

Martinez Marroquin, Félix. 2019. Voces indigenas que dieron vida a la Escuela
Normal Bilingtie e Intercultural de Oaxaca. Una perspectiva de sus fundado-
res. Tesis de maestria en pedagogia. FES Aragon, UNAM.

Meyer, Lois y Fernando Soberanes. 2022. La defensa anti-colonialista de la primera
infancia como territorio cultural y lingtiistico de las comunidades originarias.
En Rocio Moreno y Benjamin Maldonado (coords.), Territorio y comunidad en
disputa: alternativas educativas y pedagdgicas. Guadalajara: Universidad de
Guadalajara, 147-184.

Morales, Martha. 2017. Politica educativa comunitaria y educacion alternativa.
Una aproximacion etnogrdfica desde la perspectiva de los actores del nivel
preescolar indigena de Oaxaca. Tesis de maestria en investigaciones huma-
nisticas y educativas. Universidad Auténoma de Zacatecas.

Nolasco, Margarita. 1974. Educacién y medios de comunicacién masiva. Chasqui,
primera época, 5: 25-38. Ciespal.

[y
o
w

DOSIER |



=
o
NS

¥y3Irsoa |

INTER DISCIPLINA Volumen 13, niimero 36, (83-104), mayo—agosto 2025
www.interdisciplina.unam.mx DOI: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91358
Benjamin Maldonado Alvarado

Rendén, Juan José. 2003. La comunalidad, modo de vida en los pueblos indios,
tomo I. México: Direccion General de Culturas Populares e Indigenas.

Salmerén, Fernando. 2010. Educacién intercultural y bilingiie en el sistema edu-
cativo mexicano. Integra Educativa, 111(1): 109-117.

Schmelkes, Sylvia et al. 2004. Politicas y fundamentos de la educacion intercultu-
ral bilingiie en México. México: CGEIB-CDI.

Skliar, Carlos y Magaldy Téllez. 2008. Conmover la educacion. Ensayos para una
pedagogia de la diferencia. Buenos Aires: Centro de Publicaciones Educati-
vas.

Soberanes, Fernando. 2004. Hacer realidad el discurso: formar docentes para la
diversidad. En Coalicion de Maestros y Promotores Indigenas de Oaxaca, 30
aniversario (1974-2004). Oaxaca: CMPIO, 31 de marzo, 14.

Vergara, Martha. 2021. De la educacién indigena a la educacion intercultural en
México, Colombia y Guatemala. Debates, reflexiones y retos. Utopia y Praxis
Latinoamericana, 26(95): 11-24.



