
19

D O S I E R

Recibido: 22 de abril, 2024.	 Aceptado: 23 de agosto, 2024.
* Universidad El Bosque, Facultad de Medicina. Bogotá, Colombia. 
Correo electrónico: maldonadocarlos@unbosque.edu.co

Maldonado, Carlos Eduardo. «Aprendizaje de los saberes originarios en Abya-Yala como clave para una nueva civiliza-
ción.» inter disciplina vol. 13, n° 36 (mayo–agosto 2025): 19-37. 

doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338

Carlos Eduardo Maldonado*
Aprendizaje de los saberes originarios en Abya-Yala 
como clave para una nueva civilización

Learning the original knowledge in Abya-Yala as a 
key to a new civilization
Abstract | The collapse of the western civilization is currently taking place and, at the same 

time, the birth of a new civilization. This paper claims that learning from and about the orig-

inal knowledges from Abya-Yala is the key for understanding the emergence of a new civili-

zation. Such as a particular characteristic of Our America, that the Global North does not 

possess, given the richness of ethnicity, languages, knowledges and traditions still perfectly 

alive. The arguments supporting the formulated thesis are the following: first, it is possible 

to carry out a synthesis of knowledge, something in contrast to the classic and current 

methods of education; second, the emphasis is therefore placed on learning and not, in any 

way, on education; third, knowing how to live well, one of the characteristic features of the 

new civilization, constitutes an attribute of authentic wisdom, far beyond science or philo- 

sophy. Each argument is justified along the text. At the end, some conclusions are drawn. 

Keywords | wisdom | nature | knowledge as synthesis | life | Latin America | complexity. 

Resumen | El colapso de la civilización occidental tiene lugar con el nacimiento, al mismo 

tiempo, de una nueva civilización. En este artículo se afirma que el aprendizaje de los saberes 

originarios en Abya-Yala constituye una clave de la nueva civilización emergente. Caracterís-

tica singular de Nuestra América, la cual no posee el Norte Global, dada la riqueza de etnias, 

lenguas, saberes y tradiciones perfectamente vivas aún. Los argumentos sosteniendo la tesis 

formulada son los siguientes: primero, es posible efectuar una síntesis de conocimientos, 

algo en contraste con los modos clásicos y vigentes de la educación; segundo, el énfasis se 

sitúa, por tanto, en el aprendizaje y no ya, en modo alguno, en la educación; tercero, saber 

vivir bien, uno de los rasgos característicos de la nueva civilización, constituye un atributo 

de auténtica sabiduría, mucho más allá de la ciencia o de la filosofía. Cada uno de estos tres 

argumentos es justificado a lo largo del texto. Al final se extraen algunas conclusiones.

Palabras clave | sabiduría | naturaleza | conocimiento como síntesis | vida | América Latina | 

complejidad. 



20

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338

Carlos Eduardo Maldonado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

Introducción
La crisis en curso, sistémica y sistemática, no es simplemente del modelo neoli-
beral, ni tampoco del sistema de libre mercado. Ni siquiera se trata de una crisis 
de la modernidad, en contraste con una buena parte de la bibliografía sobre la cri-
sis actual. Antes bien, y mucho más radicalmente, se trata de una crisis civilizato-
ria. Occidente se encuentra agonizando. Pero, Occidente no simplemente se res-
tringe a la historia que nace en la Antigua Grecia y se prolonga hasta la actualidad. 
Occidente es exactamente el momento en el cual se inicia el Neolítico alrededor 
del planeta; se encuentra en sus cimientos tres hechos: el nacimiento de las gran-
des urbes (Nínive, Ur, Caldea, por mencionar algunas), la invención de la agricul-
tura, y la invención de la escritura. Estos tres hechos se refuerzan recíprocamente. 
El resultado es el nacimiento de una visión eminentemente antropocéntrica, y con 
ella, la creencia en la necesidad de jerarquías y centralidades. Algunas de las ca-
racterísticas de la emergencia de una nueva civilización se encuentran en Maldo-
nado (2023). La visión antropocéntrica debe ser leída literalmente. En blanco y 
negro, se trata de la imposición de la visión y estilo de vida patriarcales (anthro-
pos, no gynecos, etimológicamente hablando).

Esa historia está terminando, desde luego en escala histórica, y, sin embargo, a 
ritmos acelerados. Este artículo se concentra en el presente y futuro inmediatos. 
Una nueva civilización está emergiendo ante nuestros ojos. Al respecto, la mayoría 
permanece ciega o indiferente; sin embargo, algunos participan activamente en su 
nacimiento, y unos pocos contribuyen, sin saberlo, de manera pasiva o por omisión.

Desde hace un tiempo se habla de diálogo entre civilizaciones o bien de edu-
cación intercultural, incluso de educación transcultural, y de algunas otras ex-
presiones próximas y semejantes. Esfuerzos como los mencionados, aunque in-
tencionados, yerran el tiro, si cabe la expresión. La primera condición, en el 
marco de los pueblos y culturas latinoamericanas es la de reconocer en primera 
instancia la diversidad, constituyendo, manifiestamente, un acervo, para luego 
aprender de los saberes originarios.

Una mirada general, pero sensible, al panorama del aprendizaje en Nuestra 
América es altamente ilustrativo (Yujra Mamani 1996). Diversos centros de saber 
se vienen creando como espacios organizados, colectivos, en torno a la recupera-
ción y el aprendizaje de los saberes originarios. De manera organizada —prefiero 
siempre omitir la palabra “institucional” (horribile dictu)—, cabe destacar varias 
fuentes distintas de trabajo, investigación y apropiación y socialización de los 
saberes originarios en Abya-Yala (Olmo 2021). Estos son:

•	 La Universidad Politécnica Salesiana tiene el trabajo mejor consolidado 
y más sistemático sobre saberes andinos: https://dspace.ups.edu.ec/
community-list.



21

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338
Carlos Eduardo Maldonado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

•	 La Universidad Andina Simón Bolívar tiene dos series, Tinkuy y Tunkapo 
—destaco principalmente la primera— dedicadas a estudios andinos: 
https://www.uasb.edu.ec/publicacion/?series=Tinkuy.

•	 Ediciones del pueblo mapuche se ha ocupado de aunar, profundizar y 
hacer universales los saberes del pueblo mapuche: https://www.comu-
nidadhistoriamapuche.cl/ediciones-chm/.

•	 Por su parte, la UNAM, en México, se destaca por los estudios mesoame-
ricanos en los niveles de maestría y de doctorado (cfr. https://posgrado.
unam.mx/mesoamericanos/); sin embargo, la producción intelectual no 
es sostenida o sistemática, aunque sí de alta calidad. 

Adicionalmente, hay numerosos autores, principalmente bolivianos, perua-
nos, ecuatorianos, colombianos y mexicanos, y algunos guatemaltecos, quienes 
se destacan por una producción sostenida, por investigaciones y trabajo en la 
misma dirección. Sería el objeto de un artículo de revisión presentar un estudio 
al respecto, lo cual sería tema para otro trabajo.

La educación es, como concepto y como ejercicio, asimétrica, e implica una 
cierta idea de verticalidad. Más exactamente, en la educación, clásicamente, hay 
alguien quien enseña y alguien más quien aprende. La educación pertenece al 
pasado. Ahora apreciamos los magníficos esfuerzos de aprendizaje de nuestros 
propios saberes, recuperándolos de un olvido, resultado de políticas manifiesta-
mente colonialistas siempre impuestas, y aun haciéndolo mediante currículos 
ocultos.

Sin la menor duda, la constitución y vida de las universidades indígenas en 
América Latina sí constituye un punto necesario de referencia desde diversos 
puntos de vista. Así, cabe mencionar la Universidad de Lenguas Indígenas de Mé-
xico (https://www.inpi.gob.mx/ulim/), la Universidad Autónoma Indígena Inter-
cultural (UAIIN) (https://uaiinpebi-cric.edu.co/programas/licenciatura-en-peda-
gogia-para-la-revitalizacion-de-lenguas-originarias/), la maestría en revitalización 
de lenguas indígenas de la Universidad del Cauca, en Colombia (https://www.
unicauca.edu.co/posgrados/programas/maestria-en-revitalizacion-y-ensenan-
za-de-lenguas-indigenas), el Centro de Lenguas Indígenas de la Universidad del 
Valle, en Colombia (https://centrodelenguasyculturas.univalle.edu.co/semanas-
biculturales/lenguas-indigenas), La Universidad de Sabiduría Ancestral (https://
sabiduriaancestral.org/), con sedes en Colombia, Chile, Bolivia y Perú. En Bolivia 
se crean las Universidades Indígenas Bolivianas Comunitarias Interculturales 
Productivas (UNIBOL), en Quechua, Aymara y Guaraní. La Universidad Amawtay 
Wasi, en Ecuador (https://uaw.edu.ec/) se sitúa en este mismo abanico. La Uni-
versidad Ixil en Guatemala (sin un sitio web a la fecha), la Universidad Maya Kaq- 
chikel, en Guatemala (https://www.universidadmayakaqchikel.org.gt/), ocupa 



22

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338

Carlos Eduardo Maldonado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

un lugar propio en Centroamérica, al lado de la Universidad Uraccan, en Blue-
fields, en Nicaragua (https://www.uraccan.edu.ni/), la Universidad Indígena de 
Agricultura y Ganadería “Carlos Fonseca Amador”. La Universidad Autónoma In-
dígena Intercultural, en Colombia https://uaiinpebi-cric.edu.co/).

Al mismo tiempo, actualmente se están creando otras universidades en di-
versos países, pero, más significativo aun, existen redes de colaboración entre 
muchas de las universidades anteriormente mencionadas. En Colombia, por 
ejemplo, está siendo creada la Universidad de los Pueblos Pastos y Quillacingas.

El mapeo anterior: primero, no pretende ser exhaustivo; segundo, es una his-
toria en proceso; tercero, exige una consideración sobre aproximaciones, forta-
lezas y debilidades, apariencias y realidades. Todo ello es el objeto de un trabajo 
más profundo. Pues bien, el largo mapeo anterior brinda una idea sólida de un 
robusto trabajo en marcha de consolidación, escritura, profundización y sociali-
zación de los saberes originarios. Ninguna otra parte del mundo tiene semejan-
tes fortalezas. Ni siquiera en África, tan grande como es, o en la India o en Japón, 
por mencionar algunos otros lugares.

Así, con las anteriores observaciones, el futuro, si no se encuentra en Abya-
Yala, sí pasa por lo menos medularmente por Nuestra América (Huamani Ore 2009).

Este artículo se plantea la existencia de un terreno suficiente, amplio y fértil, 
el cual puede y debe convertirse en un acervo común para todos: hombres, mu-
jeres, indígenas, campesinos, raizales, académicos, activistas, científicos y artis-
tas. Es imposible mirar hacia el futuro del Abya-Yala sin conocer a fondo los sa-
beres originarios los cuales remiten a prácticas en unos casos, a tradiciones 
orales en otros, a algunos textos originarios, comentaristas, estudiosos y sabe-
dores (García Miranda 2015). En Abya-Yala el conocimiento es territorio y es vida. 
Las raíces de la vida no se encuentran exactamente en la tierra, sino en los sinfi-
nes del universo.

Un conocimiento de los saberes tradicionales debe permitir una fantástica 
síntesis con lo mejor del conocimiento de la humanidad. Clásicamente, el cono-
cimiento de la humanidad se originó, remitió y terminó en el Norte Global. Hoy, 
adicionalmente, se trata del conocimiento del Sur Global. El Mahabharata, los 
Upanishads y los Vedas, toda la profunda tradición africana, Yemayá y Obatalá, 
Oshún y Changó, por ejemplo. Todas las cuales tienen tanto repercusiones y 
ecos como voz viva y presencia en Abya-Yala, en el Caribe y en Brasil, en Centro-
américa y en varias comunidades de origen africano en el sur del continente. Y 
siempre, esa geografía la cual, equívocamente, ha sido llamada el sureste asiáti-
co, un concepto eminentemente occidental cuya finalidad es demarcar tanto a 
China como a India del resto del sur de Asia.

Desde mi perspectiva, cuatro ejes y relaciones definen la apropiación de los 
saberes originarios (tabla 1):



23

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338
Carlos Eduardo Maldonado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Una mirada cuidadosa a la tabla 1 pone en evidencia no tratarse única o prin-
cipalmente de filosofía latinoamericana, de teología de la liberación o de estudios 
latinoamericanos. Además, y más radicalmente, se trata de la importancia prope-
déutica de los estudios sobre decolonialidad, fundados originariamente por Aní-
bal Quijano, en Perú, y con un ya largo halo de profundizaciones, desarrollos y 
variantes. Estos, por así decirlo, constituyen la criba la cual permite volver la mi-
rada hacia los saberes originarios. De manera genérica, el mapa se instaura como 
epistemologías del sur, con un valor, en realidad, meramente metodológico (pre-
cisamente por aquello de epistemologías). De cara al futuro se despliega como la 
articulación con las ciencias de la complejidad bajo una condición precisa y pun-
tual, a saber: el reconocimiento explícito de que las ciencias de la complejidad 
son ciencias de la vida (Maldonado 2021). Aquello de lo cual se trata, ulterior y 
verdaderamente, es de la vida misma; la vida en general y no solo y principal-
mente la vida humana; la vida tal y como la conocemos tanto como la vida tal y 
como podría ser posible. Esta doble distinción es específica de las ciencias de la 
complejidad.

Esta larga introducción tiene la finalidad de servir de marco, una especie de 
breve estado del arte, sobre los espacios y modos de pensar de los saberes origi-
narios y cómo estos se integran en algunos de los elementos centrales de una 
nueva civilización en emergencia. Con ello, este artículo llama la atención, mu-
cho más que sobre interculturalidad, con cualquier luz preferida, sobre encuen-
tros de formas de conocimiento tradicionalmente inconmensurables de cara a 
hacer posible la vida de otro modo al cual ha sido el considerado en los últimos 
cerca de ocho mil años.

Tres argumentos sostienen la tesis y la finalidad de este trabajo. El primero 
se concentra en la importancia de elaborar una síntesis de conocimiento; no sim-
plemente encuentros, diálogos, sumatorias o sinergias, todo lo cual, aunque 
puede ser bien intencionado es demasiado débil, cultural, intelectual y espiri-
tualmente hablando. El segundo desplaza radicalmente el foco de la educación 
hacia el aprendizaje. Simple y llanamente, una nueva síntesis comporta un pro-
ceso de aprendizaje, perfectamente distinto, por tanto, al de educación. El tercer 
argumento afirma que la nueva civilización en emergencia pivota en torno a la 
vida en general y no ya alrededor del ser humano. Pero con la vida, entonces, ne-

Tabla 1. Ejes articuladores del conocimiento, apropiación y desarrollo de los saberes originarios.

Ejes Relaciones

Estudios postcoloniales Epistemologías del Sur

Saberes originarios Ciencias de la complejidad

Fuente: Elaboración propia. 



24

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338

Carlos Eduardo Maldonado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

cesariamente, el tema de base es la naturaleza misma, lato sensu. Debemos y po-
demos vivir de otro modo a como ha acontecido en los últimos ocho milenios. Es 
el resultado mostrado, en verdad, de la tabla 1, el cual ilustra los ejes y relacio-
nes, aunque de forma muy esquemática.

Una síntesis de conocimientos, más que simplemente  
un diálogo intercultural
Una analogía se impone, cuando se miran las cosas de manera desprevenida. F. 
Capra logró un acierto en un texto que ha marcado a muchos: El Tao de la física 
(Capra 1991). Es posible ver raíces, letra y espíritu comunes entre conjuntos 
aparentemente disyuntos. Capra logró una afortunada síntesis, él la llamó para-
lelismo, entre la física cuántica y la tradición espiritual de la India.

En el pasado hubo una profunda ignorancia de los saberes propios de Nuestra 
América; ciertamente, cuando se lo mira desde las políticas educativas, las políti-
cas de ciencia y tecnología, los sistemas educativos y los marcos culturales clási-
cos y normales (Romero 2019). Aun hoy, por ejemplo, los autores latinoamerica-
nos rara vez son citados o se citan unos a otros, y los estados del arte 
—state-of-the-art, o también los review papers— tan solo ocasionalmente inclu-
yen trabajos nacidos en este continente. Hay quienes incluso, entre nosotros, 
marcan toda y la mayor parte de su producción intelectual en inglés. Como si los 
estudios sobre decolonialidad y postcolonialidad jamás hubieran tenido voz. 
Como si la única luz existente fuera la de los sistemas de conocimiento del Norte 
Global.

Pues bien, debe ser posible que Abya-Yala produzca una síntesis análoga a la 
de Capra, dicho simplemente como un indicativo, o como un indicador del cami-
no. La conjetura más explícita apunta a una síntesis entre las ciencias de la com-
plejidad y los saberes originarios. Este es un auténtico programa de investiga-
ción. (Habría que justificar más ampliamente por cuál razón se podría tratar de 
una síntesis entre ciencias de la complejidad y saberes originarios, pero este es 
el tema de otro trabajo). Así, mientras Capra lo llevó a cabo individualmente, lo 
cual es un mérito, las referencias señaladas en su introducción apuntan a la po-
sibilidad de un trabajo de amplio calado aunando la pluralidad de saberes del 
continente. Con nombre propio: los mayas y los aztecas, los incas y los muiscas, 
los mapuches y las tradiciones negras y africanas, prácticamente ubicuas en Mé-
xico, el Caribe, Centroamérica y buena parte de América del Sur.

Un elemento importante salta inmediatamente ante la mirada sensible. Mien-
tras que el de Occidente es un pensamiento de la trascendencia, las religiones, la 
espiritualidad y las cosmovisiones originarias en Nuestra América son inmanen-
tistas. No se trata de huir de la naturaleza. Muy por el contrario, ella es hermana 



25

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338
Carlos Eduardo Maldonado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

y madre. La Tonantzin, la Pachamama, Ñuke Mapu entre los mapuches, por ejem-
plo (Marín Benítez 2015; Sperandeo 2001). La naturaleza es frugal y generosa, no 
exige evasión ni éxodo, sino, por el contrario, conocerla y vivir como ella. Habla-
mos de mares, océanos, montañas, selvas, ríos, valles, playas y árboles, animales 
y frutos, plantas y vientos, notablemente.

Este ya es un rasgo radical de marcada diferencia con las tres religiones mo-
noteístas constitutivas de Occidente. Y con ellas, de todo el pensamiento occi-
dental, en la cultura, o en ciencia o en filosofía.

Desde el punto de vista epistemológico cabe distinguir tres modos como 
cabe hablar legítimamente de avances en el conocimiento. El primero es el más 
normal, se trata de acumulaciones graduales, en el sistema educativo, es la exis-
tencia de requisitos, prerrequisitos y correquisitos, para decirlo en el lenguaje 
estándar en boga, una etapa es necesaria antes de llevar a cabo la siguiente; el 
segundo refiere a la importancia de las revoluciones científicas, una idea que tie-
ne dos orígenes, así: en primera instancia, en la tradición francesa, se trata de los 
trabajos de Koyré, Bachelard y Canguilhem, y, de otra parte, en la tradición an-
glosajona, los trabajos de Kuhn; el conocimiento humano avanza mediante rup-
turas, bifurcaciones, discontinuidades, quiebres; este segundo modo de avance 
del conocimiento es importante en el plano teórico, pero todos los sistemas de 
gestión del conocimiento (knowledge management) le tienen pavor; se habla de 
innovación, y específicamente de innovación radical, pero se trata en realidad de 
puro palabrerío; ni los sistemas educativos, ni los empresariales o de gestión ad-
miten, y ciertamente no de entrada, una revolución científica, ya Popper lo dejó 
suficientemente en claro. La lógica de la investigación científica coincide con la 
lógica de derecho: se presume la inocencia, pero es un deber demostrarla. Así las 
cosas, se presume innovación, genialidad y radicalidad u originalidad, pero de-
ben ser demostradas. Perverso, como se aprecia.

Quisiera concentrarme en esta sección en el más desconocido de todos los 
modos de avance del conocimiento: las síntesis.

La dificultad es, sin embargo, elemental. Ni lo sistemas educativos, en cual-
quier nivel a considerar, ni los sistemas culturales han destacado o acaso permi-
tido jamás un estudio sobre la forma en cómo se produce la síntesis del conoci-
miento. La pregunta siempre emergente es instrumental, esto es, metodológica: 
¿cómo llevar a cabo síntesis?

Dado el espacio de este trabajo quisiera responder indirectamente al interro-
gante anterior. Es perfectamente posible mostrar cinco momentos y lugares en los 
cuales se han producido magníficas síntesis del conocimiento representando jalo-
nazos civilizatorios. Estos son, cronológicamente: primero, la Grecia Clásica, —en-
tre el año 499 a.e.v. y hacia el año 330 a.e.v.— donde se efectuó, de manera singular, 
una magnífica síntesis entre literatura, poesía, matemáticas, lógica, filosofía, políti-



26

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338

Carlos Eduardo Maldonado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

ca, astronomía y arquitectura, principalmente, produciendo el relato estándar del 
origen de la civilización occidental acompañado, posterior y casi simultáneamente, 
por la hibridación entre Jerusalén, Atenas y Roma (Momigliano 2014). Fue tal la ra-
dicalidad del fenómeno cultural, en el más fuerte sentido de la palabra, que se es-
tableció, justificadamente o no, la división entre Grecia y toda la historia anterior 
(Snell 1982). La bibliografía al respecto es abundante y suficientemente conocida.

Un segundo ejemplo, doble en realidad, de efectuación de síntesis se lleva a 
cabo tanto en el Quattrocento como en el Cinquecento. Sin la menor duda, algo 
que ya quedaba claro también con el tránsito, notablemente, del Antiguo Egipto 
a la Grecia Antigua, se produce, literalmente, un cambio de mirada y por tanto 
del mundo (Panofsky 1983): el Renacimiento, dicho en general, fue un momento 
en el cual, más que diálogo hubo una unidad entre arquitectura y pintura, dibujo 
y anatomía, medicina y filosofía, cosmología y comercio, entre otros saberes. Un 
momento singular.

El siguiente ejemplo, algo menos conocido, quizás, tiene que ver con lo nom-
brado como la Viena finisecular y de comienzos del siglo XX (Johnston 2009). 
Dos autores lo llamaron “La Viena de Wittgenstein” (Janik y Toulmin 2021). Otra 
manera genérica como es conocido este momento y lugar es por pivotar alrede-
dor del Círculo de Viena (Stadler 2011). En torno a este vórtice social y cultural 
nacen y se refuerzan entre sí, directa o indirectamente, el psicoanálisis y el em-
pirismo lógico, la música dodecafónica y la filosofía de la ciencia, la Bauhaus y el 
marxismo austríaco, en fin, la pintura y poemas de Kokoshka y Klimt, y el dere-
cho de Kelsen y la Escuela Austríaca de Economía. Sin embargo, algunos de los 
autores influidos también por esa atmósfera fueron Kafka, de un lado, y K. Gödel, 
de otro. Existe una amplia pero exquisita bibliografía al respecto.

Finalmente, el último ejemplo tiene lugar, grosso modo, entre 1905 y 1938; 
definamos su eje alrededor de la República de Weimar (Forman 1984). Sin embar-
go, dos formas más puntuales y más conocidas de designarlas es alrededor de 
las famosas conferencias Solvay o, lo que es equivalente, como la interpretación 
de Copenhague. Se trata del surgimiento de la física y de la química cuánticas, en 
las cuales se produce la confluencia entre la teoría de la relatividad, la mecánica 
cuántica, los primeros orígenes de la termodinámica del no equilibrio —notable-
mente con D’Hondt, primero, y luego también con Onsager—, y las investigacio-
nes de M. Curie; se incluyen, naturalmente, las figuras centrales como Bohr, Born, 
Pauli, Heisenberg, Schrödinger, Jordan y, por supuesto, Planck y Einstein. Se tra-
ta de un conspicuo ejemplo de creatividad como síntesis.

En todos los casos, los cinco momentos mencionados han gatillado impor-
tantes avances en el proceso civilizatorio de la humanidad, entendida y aunada 
esta profunda creatividad a una espiritualidad intelectual con impacto en nume-
rosos ámbitos (Clark 2004).



27

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338
Carlos Eduardo Maldonado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Estos cinco ejemplos brindan una luz, indirecta, ciertamente, acerca de cómo 
se han producido, en situaciones epocales, síntesis magníficas. Otra cosa sería 
poner en evidencia, en algunos casos individuales, cómo se han efectuado sínte-
sis como formas de conocimiento, en campos específicos de la ciencia o la filo-
sofía, notablemente. Ese sería el tema de un trabajo aparte (Maldonado 2015). 
Aquí, la idea central es que debe poder ser posible una síntesis entre (una parte 
de) lo mejor del pensamiento e investigación habidos y los saberes originarios, 
de cara a pensar y hacer posibles otros modos, estilos y formas de vida.

En cualquier caso, como se aprecia descriptivamente, existen y son posibles 
las síntesis. En el giro civilizatorio podemos aprender lo mejor logrado por el es-
píritu humano hasta el momento, aunado a las raíces propias, sin colonialismo 
alguno, con una mirada, por primera vez a gran escala, de los saberes del Sur 
Global; solo que, en nuestro caso, ello apunta a un aprendizaje de cómo el terri-
torio está vivo, cómo las raíces de la vida no se encuentran solo en la Tierra sino 
en la vastedad del cosmos, y que los seres humanos no son ni externos ni supe-
riores a la naturaleza. Occidente jamás supo nada al respecto.

Modos del aprendizaje: el horizonte de la sabiduría
Una precisión se impone de entrada. La educación fue siempre distintivamente 
antropológica. Se educaba al ser humano para el ser humano. La historia de la 
educación, con cualesquiera de sus variantes escolarización versus desescolari-
zación, modelos pedagógicos de tal o cual tipo, didáctica y enseñanza con tal o 
cual finalidad, todo ello ya dio lo que podía dar. La importancia por la educación 
es la importancia por el modo occidental de pensar y de vivir. En una palabra, 
todos los sistemas de educación fueron autorreferenciales: el input y el output 
fueron siempre el mismo: el ser humano, con todas sus variantes o justificacio-
nes o métodos o filosofías que se quisiera adoptar.

En el marco de la sociedad de la información, de la sociedad del conocimien-
to y de la sociedad de redes —tres modos de significar una sola y misma cosa—, 
por primera vez en la historia, ya nadie le enseña nada a nadie. Más exacta y ra-
dicalmente, el conocimiento ha dejado de ser un bien privado y aislado de la so-
ciedad y es hoy, muy por el contrario, un bien común. Internet ha contribuido 
ampliamente a esta dinámica.

Las grandes universidades del mundo cuelgan los programas, los sílabos, 
los contenidos y la bibliografía en la Web. El mensaje que se envía en realidad es 
el siguiente: “¿quieren ustedes conocer los programas, contenidos y bibliografía 
que manejamos? Aquí están. La diferencia radica en que nosotros tenemos al 
profesor o profesora quienes manejan esos programas”, palabras más, palabras 
menos.



28

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338

Carlos Eduardo Maldonado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

El aprendizaje es una experiencia personal, colectiva, presencial; sin embar-
go, en el mundo de la virtualidad, resultado de la pandemia del Covid-19, en el 
cual se confunde educación y aprendizaje con información y se reducen aquellas 
dos a esta última, se olvida que hoy, todos aprendemos de todos, así sea con di-
ferencias.1 La educación se centra en los aspectos intelectuales o cognitivos; por 
ello, se ha desplegado toda una ingeniería centrada en pruebas, escalafones, des-
trezas, competencias y habilidades, sistemas de aseguramiento de la calidad (sic), 
y otros artilugios. Concomitantemente, los sistemas de publicación se han llena-
do de ingenierías, modos y métodos sencillamente absurdos, orientados todos 
hacia el lucro.

El aprendizaje es bastante más y muy diferente a una experiencia meramen-
te intelectual o cognitiva. Es ante todo una experiencia sensitiva. Una precisión 
se hace necesaria aquí.

En inglés y en alemán existe, en cada caso, una palabra designando al mismo 
tiempo sensaciones y sentimientos: feelings y Empfindung, respectivamente. En 
todos los otros idiomas indoeuropeos ambas cosas están separadas y son dife-
rentes.

Los sentimientos y sensaciones tienen una base biológica. Se trata del sistema 
entérico, el cual es también un cerebro, en efecto, el sistema entérico se compone 
de cien millones de neuronas y una muy rica microbiota; específicamente bacte-
rias anaeróbicas. El 95% de la serotonina se produce y se acumula en el sistema 
entérico. Sentimos antes de pensar, o bien, mejor aún, sentimos, y las sensaciones 
y los sentimientos son ya actos cognitivos. No todo lo que el cuerpo experimenta 
pasa por el sistema encefálico, hay cosas que el cuerpo sabe que el sistema ence-
fálico ignora. O también hay cosas que el cuerpo sabe antes de que el sistema en-
cefálico se entere (Atlan 2018; Mayer 2018; Damasio 2018; Joly Gómez 2017).

Digamos de pasada, que las emociones son engañosas, y todo lo que las 
acompaña, incluida la inteligencia emocional. Al fin y al cabo, las emociones su-
ceden en el sistema encefálico. Al sistema encefálico es fácil engañarlo.

La forma de aprendizaje entre los pueblos originarios es la minga. Una con-
versa, literalmente, colectiva, horizontal, sin jerarquías de ningún tipo, en la 
cual el conocimiento acaece como una experiencia afectiva.

1 Podría recordarse desde el punto de vista institucional, si se desea, que la UNESCO sugie-
re, a partir del año 2020, el giro de la educación al aprendizaje con el informe: El enfoque 
de aprendizaje a lo largo de toda la vida: implicaciones para la política educativa en Améri-
ca Latina y el Caribe (https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000373632_spa). El as-
pecto delicado estriba cuando se mira con detenimiento este texto, se trata de “rediseñar y 
reforzar el aprendizaje en el lugar de trabajo”. En palabras de la Reina Roja en Alicia en el 
país de las maravillas, se trata de moverse mucho y correr rápido para quedarse en el mis-
mo lugar. 



29

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338
Carlos Eduardo Maldonado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Occidente supo de ciencia y filosofía, de tecnología y arte, de religión e infor-
mación, de investigación e incluso de erudición; en el mejor de los casos, a lo 
sumo, llegó a saber de genios. Pero jamás supo de sabiduría, pues siempre asi-
miló la sabiduría al paganismo.

Occidente le apuntó a la explicación de los fenómenos. En inglés, es particu-
larmente clara la distinción, se trata de explanation, de un lado, y una explica-
tion, de otra parte. El primero se asimila a un relato. Es el segundo el cual define 
la forma más acabada de racionalidad occidental en la racionalidad técnico-cien-
tífica y en la prevalencia de los modelos fisicomatemáticos. Lo buscado por la 
ciencia es una explicación (explication) del mundo y de la realidad, esto es, en-
tender la razón por la cual algo existe o sucede (what it is for something to exist) 
(Audi 2015), diferente a por qué algo existe o tiene lugar. Un tema que compete, 
en toda la línea de la palabra, a la filosofía de la ciencia.

Con todo, la mejor forma de conocimiento es la comprensión. Solo que no 
comprendemos con la cabeza. Comprendemos con el corazón.2 El corazón es un 
cerebro compuesto por cuarenta mil neuronas (Alsami 2019). Nadie conoce bien 
si al cabo no comprende nada. Cualquier otra cosa es memoria, información, aso-
ciacionismo, y otras cosas próximas y semejantes.

La educación jamás supo de sabiduría, ni siquiera metafórica o poéticamen-
te. Al fin y al cabo, desde siempre, todo el sistema de educación estuvo orientado 
a la integración del joven en el mundo de los adultos (Jaeger 1991) o, lo equiva-
lente, al mundo del trabajo. 

En otras palabras, la educación nunca ha hecho inteligente a nadie. Antes 
bien, por contraintuitivo que parezca, alguien inteligente ha aprovechado en al-
guna ocasión la educación obtenida para desplegar sus potencialidades o capa-
cidades. En contraste, el aprendizaje transforma a los seres humanos, cuando 
estos son efectivamente capaces de aprender. Dicho en términos evolutivos, el 
aprendizaje es condición de posibilidad para la adaptación.

En otras palabras, solo quien ha comprendido algo ha aprendido y entonces 
sufre una transformación. Deja de vivir como lo había hecho hasta ese momento, 
y su existencia adquiere, literalmente, una bifurcación, dicho en el lenguaje de la 
complejidad. La línea de tiempo que del pasado condujo al presente sufre una 
solución de continuidad de cara al futuro.

Sin ambages, por encima de la inteligencia, la erudición y la genialidad se en-
cuentra la sabiduría. Una dificultad enorme emerge entonces, inmediatamente.

2 En el año 2020 quedó claramente establecido que el corazón es un cerebro, y que las 
grandes decisiones se toman con el corazón, no con la cabeza. Los seres humanos se com-
ponen en realidad de tres cerebros: el sistema entérico, el sistema encefálico y el corazón. 
Me he ocupado de este tema parcialmente en: Maldonado (2020). 



30

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338

Carlos Eduardo Maldonado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

La antropología y la historia ponen en evidencia que la sabiduría fue en el 
pasado una experiencia individual. Un chamán o chaman elegía a un (o una) jo-
ven, según el caso, y emprendía un largo proceso de formación al cabo del cual 
había un rito de iniciación y el joven era entonces proclamado y reconocido 
como un nuevo chamán, o sabedor. Pues bien, la emergencia de la nueva civili-
zación plantea un reto perfectamente desconocido en toda la historia de la fami-
lia humana. Debemos poder formar jóvenes, grupos, colectividades, pueblos y 
culturas sabios, no ya simplemente a individuos. Esta es la columna vertebral de 
este artículo. Ninguna otra época se enfrentó a un desafío y posibilidades seme-
jantes. He aquí un motivo de optimismo, pero, al mismo tiempo, la complejidad 
de un magnífico proceso al mismo tiempo educativo, cultural, pedagógico y po-
lítico.

Lo que se encuentra en juego, no es ya solo o principalmente el destino de la 
especie humana. Más aun, se trata del destino de la vida en general: de la vida-
tal-y-como-la-conocemos, tanto como de la vida-tal-y-como-podría-ser-posible.

Saber vivir bien: la naturaleza como base de la vida
La verdadera sabiduría solo es posible encontrarla con la naturaleza. Jamás de 
espaldas a ella.

Así, el experimento de un largo tiempo con la creencia en una especie clave, 
superior a todas; la creencia de que la evolución se habría detenido y alcanzado 
su ápice en esta especie; naturalmente, se trata de la especie humana; pues bien, 
dicho experimento fue al cabo un experimento fallido. Existen suficientes ejem-
plos, casos e ilustraciones los cuales ponen de manifiesto que los seres humanos 
han sido los peores depredadores en la historia de la biosfera. Ni siquiera los 
saurios, los cuales dominaron la faz de la tierra durante doscientos cincuenta 
millones de años, ni los cefalópodos, quienes dominaron los océanos durante 
quinientos millones de años, alcanzaron los niveles de depredación de la especie 
humana. Los seres humanos no solamente depredan organismos y especies, 
sino, además, ecosistemas. No hay absolutamente ninguna otra especie la cual 
haya depredado ecosistemas enteros.

Con una salvedad. Se trata de los seres humanos formados y aconductados en 
los modos de pensar y de vivir, lato sensu, propios de Occidente. Desde el punto 
de vista económico, Occidente fue una civilización productivista, consumista y 
extractivista (Sassen 2015). Toda la historia de gobiernos, imperios, sistemas po-
líticos y regímenes tienen, a pesar de las diferencias que se quieran o puedan tra-
zar, estos tres rasgos en común. La naturaleza fue concebida como lo otro de lo 
humano. Eufemísticamente, hubo quienes hablaron de una humanización de la 
naturaleza y una naturalización del ser humano: flatus vocis.



31

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338
Carlos Eduardo Maldonado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

En otras palabras, la civilización occidental jamás supo vivir, y manifiesta-
mente nunca supo vivir bien; si bien, excepcionalmente, esto es, en realidad de 
manera periférica, alguna expresión alcanzó a asomarse. La tabla 2 ilustra, basa-
da en la antropología, diversas expresiones del saber vivir bien:

En orden descendente, en la tabla aparece la forma como la Grecia Antigua 
entendía el tema de lo que hoy, en rigor, llamamos el buen vivir; consistía, lite-
ralmente, en llevar una praxis buena (eu): en la Grecia Antigua no existía el pro-
blema de la vida y los seres vivientes como lo conocemos hoy, aunque sí existían 
dos palabras diferentes para designar aquella dimensión, perfectamente distin-
tas entre sí: bios y zoe. Posteriormente, en el Renacimiento la expresión equiva-
lente es la del vivere beate, cuya mejor traducción es la de llevar una vida feliz, 
con alegría. Habría que recapitular todo lo que fue el Renacimiento, el Quattro-
cento y el Cinquecento, para entender aquello a lo cual se referían (Vasari 2011).

El concepto de saber vivir y llevar una vida buena existe tanto en quechua 
como en aymara, y son los dos siguientes en la tabla 2. Propios de los pueblos 
andinos (Estermann 2009), fueron descubiertos para el mundo por parte de la 
London School of Economics a comienzos del siglo XX, en la búsqueda de alterna-
tivas a la profunda crisis del capitalismo. Desde entonces se ha venido convir-
tiendo en un acervo para el resto del mundo entero. En la misma línea podría 
situarse el ubuntu, originario de los pueblos africanos, el cual comporta un sen-
tido de codependencia y sensibilidad recíproca entre los seres humanos, y entre 
estos y la naturaleza.

Finalmente, como otras referencias, el utz K’aslemal proviene del quiché, la 
principal de las cuatro lenguas mayas existentes, y significa tener una vida ple-
na (Matul Morales 2012 y 2023; Camey Barrios y Quijivix Yax 2013; Cochoy Alva 
et al. 2006). Sin ser exhaustivos, finalmente aparece, proveniente del guaraní, la 
tekove katu, cuyo significado sería llevar una vida sana o saludable al mismo 
tiempo física y mental en armonía con la naturaleza. Bastante más y perfecta-

Tabla 2. Distintas expresiones de saber vivir bien.

Eupraxein Vitalidad

Vivere beate Vigorosidad

Sumak kawsay Alegría de vivir (la joie de vivre)

Suma qamaña Vivir sin miedos

Utz K’aslemal Tener ganas de vivir

Tekove katu Vida plena

Fuente: Elaboración propia.



32

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338

Carlos Eduardo Maldonado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

mente diferente de la insulsa traducción como “salud pública”. Un adefesio de 
traducción.

Debo decir, sin embargo, que, en cualquier caso, las expresiones menciona-
das en la tabla 2 no pueden estrictamente ser traducidas por una sola palabra o 
por una única expresión. Muy por el contrario, comportan auténticas filosofías, 
cosmovisiones y prácticas de vida correspondientes a formas de vida con raíz en 
la unión entre el cielo y la tierra (García Hurtado y Roca Palacio 2009). Las traduc-
ciones en la parte derecha de la tabla 2 quieren ser simplemente indicativas.

Digámoslo, en otros términos, de manera más explícita: tomando acaso como 
eje el sumak kawsay pero válido para las otras expresiones mencionadas, estas 
formas de vida incorporan, todas, ya, la interculturalidad como uno de sus ejes, 
conjuntamente con la justicia y la igualdad, la unidad en la diversidad, y la rela-
ción armónica con la naturaleza. Lo cual en la mirada occidental aparece como 
disyunto, debiendo ser comprendida sintéticamente en los términos referidos.

Se ha introducido la palabra “filosofía” en alguna ocasión; notablemente en 
correspondencia con el ubuntu, pero puede, como ya ha sido en efecto el caso, 
mencionársela en relación con cualquiera otra de las expresiones. También esta 
se queda corta. Precisemos.

Lo que comportan el suma qamaña, el sumak kawsay, el ubuntu, la utz k’aslemal 
o la tekove katu, por ejemplo, es bastante más que antropología, filosofía, prácti-
cas, sistemas culturales, educación o cuestiones semejantes. Occidente jamás po-
dría captar la riqueza de cada uno de esos términos en un solo término porque lo 
ignora. Se trata, siempre, en cada caso, de sabiduría.

La sabiduría desborda la distinción entre hombre y mujer, aunque sabe de 
las diferencias; desborda muy ampliamente la distinción entre teoría y práctica 
o entre seres humanos y naturaleza: porque no existen dos, sino una unidad: 
unidad como diversidad. En todos y cada uno de los casos mencionados en la 
tabla 2, y la lista podría ampliarse sin dificultad alguna, se trata de formas de sa-
biduría.

La dificultad estriba en que la sabiduría no se puede enseñar. Esta es la difi-
cultad para todos los sistemas educativos habidos en la historia de la civiliza-
ción occidental. Pero sí se la puede aprender. Como se aprecia, los argumentos 
presentados al inicio se completan en una especie de uróboros el cual, mucho 
más que circularidad, significa no haber comienzo ni tampoco fin. La idea de te-
ner las cosas un comienzo, y entonces, necesariamente un fin, es una creencia 
propia de Occidente.

La inteligencia es humana. Solo como efectos de la pareidolia cabe hablar de 
inteligencia en otras especies. La pareidolia es la base biológica del antropocen-
trismo, el antropomorfismo y el antropologismo. Solo que el cerebro es en muy 
buena parte el resultado de procesos, fenómenos y estructuras sociales y cultu-



33

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338
Carlos Eduardo Maldonado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

rales (Castellanos 2022). El cerebro no piensa biológicamente en ninguna acep-
ción de la palabra. Piensa siempre en primera instancia gracias a y sobre la base 
de la cultura, en sentido amplio; esto es, dicho en otras palabras, a partir de las 
experiencias corporales o corpóreas. Literalmente, el organismo esculpe al cere-
bro. Dicho en la jerga de la filosofía, la existencia precede y funda la esencia; en 
otras palabras, siempre, primero existimos, y luego, ocasionalmente, pensamos. 
Así las cosas, toda la tradición fundada en el logos es filosofía de segundo piso 
(Wittgenstein). En pocas palabras, la pareidolia es una concepción errónea causa-
da por estímulos ambiguos carentes de sentido como si tuvieran sentido (Wang 
et al. 2022).

Con una observación puntual: la pareidolia ha sido observada también en al-
gunos mamíferos superiores (Tomonaga y Kawakami 2023; Taubert et al. 2017). 
El cerebro le otorga a todo lo que quiere o necesita. Kahlbaum, el padre del con-
cepto y del fenómeno de la pareidolia, lo llamó Sinnesdelirien (delirios de los 
sentidos). Cuando la mente delira.

Como quiera que sea, primero: la sabiduría es posible; y, segundo, efectiva-
mente existe. Solo que no se anuncia; anda, como decía Nietzsche, en otro contex-
to, con pasos de paloma. Saber vivir bien es un asunto de sabiduría. Se trata de 
reconocer una perspectiva inmensamente más significativa y compleja que una 
ética simplemente planetaria. Las raíces de la vida están en el universo, y el árbol 
de la vida, casi ubicuo en todas las culturas, pueblos y civilizaciones, quiere 
apuntar, de manera sutil, más que a la unidad de la diversidad a las ramas apun-
tando hacia el cielo; los frutos y semillas apuntando allí en donde se originaron.

La sabiduría es imposible sin la naturaleza o de espaldas a ella. Pero la natu-
raleza en todos los idiomas es mujer. Yemayá, Maa Durga, la Tonantzin, la Pacha-
mama, Ishtar, Miliujia, María… La diosa madre.

Conclusiones
Siempre emerge la pregunta: ¿y cómo se llamará la nueva civilización? Es dema-
siado prematuro para decirlo. De hecho, Occidente misma solo se nombró a sí 
misma en la segunda mitad del siglo XIX. Esto es, los seres humanos del Renaci-
miento, o del siglo IX, o de las antiguas Roma o Grecia, por ejemplo, jamás supie-
ron estar formando parte de una civilización nombrada a sí misma Occidente. Me 
he ocupado de los orígenes del nombre y del mito fundacional de Occidente en 
otro lugar.

Lo que sí es perfectamente posible es definir los rasgos de la nueva civiliza-
ción. Este artículo quiere ser una contribución en esta dirección.

J. Goody, en un conspicuo estudio pone en evidencia qué y cómo Occidente 
se robó la historia de otros pueblos, culturas y civilizaciones (Goody 2007). Qui-



34

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338

Carlos Eduardo Maldonado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

zás fueron primero los griegos quienes se robaron casi todo del Antiguo Egipto. 
Luego los romanos les robaron todo, hasta los dioses a los griegos. Los cristianos 
robaron y arrasaron Alejandría; los musulmanes hicieron lo propio, también a 
sangre y fuego, en todo el Mediterráneo y hasta una parte de la India. Los france-
ses, alemanes, holandeses, ingleses, portugueses, estadounidenses robaron la 
historia de pueblos africanos, de pueblos del sudeste asiático, y de Abya-Yala. 
Esta historia podría ampliarse y ejemplificarse a voluntad.

Esta fue la historia de siempre, durante cerca de siete mil años hasta que, en 
un magnífico giro, sorprendentemente, diversos pueblos, culturas y sociedades 
empezaron a redescubrir sus saberes originarios. La historia de estos procesos 
comienza en algún punto a mediados de la segunda mitad del siglo XIX, y avan-
za, crecientemente, hasta hoy en día. Habría que narrar estos procesos. En cual-
quier caso, la historia está siendo rescrita, actualmente, desde cero (Graeber y 
Wengrow 2021).

Hay una nueva civilización en emergencia, la cual no pivota más en torno al 
ser humano, al descubrir algo de lo cual Occidente jamás tuvo la más mínima 
idea: la vida. La vida en general y no solamente la de la especie humana. La vida 
como la conocemos y como podrá ser posible.

Occidente, en nombre de algún Dios o Poder quemó libros, y con ellos, gente. 
No se trata de eliminar lo mejor que hayamos podido heredar. Pero, además, y 
fundamentalmente, se trata de reconocer, en el caso de Abya-Yala, las raíces pro-
pias y la voz propia. Una voz plural dada la riqueza desde el Cono Sur hasta Mé-
xico, pasando por el Caribe.

Una observación final. Mientras que el latín y el griego antiguo son lenguas 
muertas, el quechua y el aymara, por ejemplo, son lenguas vivas. Todo lo que se 
puede decir y pensar en latín o en griego puede ser dicho y pensado en aymara 
y en quechua. Y mucho más.

Los seres humanos no habitamos en la Tierra, tampoco es un planeta —con-
ceptos típicamente físicos o fisicalistas—. Vivimos un planeta vivo, y, por tanto, 
no puede ser llamado planeta, y ciertamente no la Tierra. Un planeta vivo se lla-
ma de otras maneras. Dos próximas son biosfera o Gaia. El territorio está vivo, y 
nos habla y nos interpela incesantemente.

La vida cotidiana, la cultura y la historia son lo que sucede cuando la natura-
leza lo permite. ID

Referencias
Alshami, A. M. 2019. Pain: is it all in the brain or the heart? Curr Pain Headache 

Rep., 23(12): 88, 14 de noviembre. https://doi.org/10.1007/s11916-019-
0827-4. PMID: 31728781.



35

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338
Carlos Eduardo Maldonado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Antileo, E. 2012. Las instituciones de educación superior interculturales e indíge-
nas en América Latina: documento de información. Santiago de Chile: Unesco.

Atlan, H. 2018. Cours de philosophie biologique et cognitiviste. Spinoza et la bio-
logie actuelle. París: Odile Jacob.

Audi, P. 2015. Explanation and explication. En Daly, C. (ed.), The palgrave hand-
book of philosophical methods. Londres: Palgrave Macmillan. https://doi.
org/10.1057/9781137344557_9.

Clark, K. 2004. Civilización. Madrid: Alianza.
Camey Barrios, J. I., Quijivix Yax, U. U. 2013. Memoria histórica de la centenaria 

sociedad Maya K’Iche’ “El Adelanto”. Quetzaltenango: Adesca.
Capra, F. 1991. The tao of physics. An exploration of the parallels between modern 

physics and eastern mysticism. Nueva York: Flamingo.
Castellanos, N. 2022. Neurociencia del cuerpo. Cómo el organismo esculpe al ce-

rebro. Barcelona: Kairós.
Cochoy Alva, M. F. et al. 2006. Raxalaj Mayab’ K’aslemalil. Cosmovisión maya, ple-

nitud de la vida. Ciudad de Guatemala: PNUD.
Damasio, A. 2018. El extraño orden de las cosas. La vida, los sentimientos y la 

creación de las culturas. Bogotá: Destino.
Estermann, J. 2009. Filosofía andina. Sabiduría indígena para un mundo nuevo. 

La Paz: ISEAT.
Forman, P. 1984. Cultura en Weimar, causalidad y teoría cuántica. 1918-1927. 

Madrid: Alianza.
García Hurtado, F., Roca Palacio, P. 2009. Pachakuteq. Una aproximación a la cos-

movisión Andina. Lima: Juan Gutemberg Editores.
García Miranda, J. J. 2015. La racionalidad en la cosmovisión andina. Lima: Fondo 

Editorial UCH.
Goody, J. 2007. The theft of history. Cambridge: Cambridge University Press.
Graeber, D., Wengrow, D. 2021. The dawn of everything. A new history of huma-

nity. Nueva York: Farrar, Straus and Giroux.
Huamani Ore, P. 2009. La cosmovisión andina. Ayacucho: Gsg Vargas.
Jaeger, W. 1991. Paideia. México: FCE.
Janik, A., y Toulmin, S. 2021. La Viena de Wittgenstein. Sevilla: Athenaica.
Johnston, W. M. 2009. El genio austrohúngaro. Historia social e intelectual (1848-

1938). Oviedo: KRK.
Joly Gómez, F. 2017. Nuestro segundo cerebro. Ciudad de México: Paidós.
Maldonado, C. E. 2023. Indicios de la emergencia de una nueva civilización. Bogo-

tá: Desde Abajo.
Maldonado, C. E. 2021. Las ciencias de la complejidad son ciencias de la vida. San-

tiago de Chile: Trepen.
Maldonado, C. E. 2020. Un cerebro, dos cerebros: complejizar la medicina y la 



36

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338

Carlos Eduardo Maldonado
www.interdisciplina.unam.mx
INTER DISCIPLINA

biología. Investigaciones en complejidad y salud, año 2, 8: 1-50, julio-sep-
tiembre, https://doi.org/10.18270/wp.n2.8.

Maldonado, C. E. 2015. Pensar la complejidad, pensar como síntesis. Cinta de 
Moebio, 54: 313-32. https://doi.org/10.4067/S0717-554X2015000300008.

Marín Benítez, C. 2015. Filosofía Tawantinsuyana. Lima: Juan Gutemberg Editores.
Mato, D. 2014. Universidades indígenas en América Latina: experiencias, logros, 

problemas, conflictos y desafíos. Revista Andaluza de Antropología, 1: 1-21, 
junio. (Producida en ISEES, 14: 17-45). https://www.fundacionequitas.cl/pu-
blicaciones/isees/14/4865366.pdf.

Matul Morales, D. 2023. Plenitud de vida. Pensamiento maya. Quetzaltenango: K-
mey.

Matul Morales, D. 2012. El poema galáctico. Cuenta del tiempo cultural maya. 
Guatemala: Cultura.

Mayer, E. 2018. Pensar con el estómago. Cómo la relación entre digestión y cere-
bro afecta la salud y el estado de ánimo. Ciudad de México: Grijalbo.

Momigliano, A. 2014. La sabiduría de los bárbaros. Los límites de la helenización. 
México: FCE.

Olmo, A. 2021. Universidades indígenas y maestrías sobre pueblos indígenas en 
Europa y América Latina. Documento de trabajo, No. 45, junio, Instituto Uni-
versitario de Desarrollo y Cooperación, Universidad Complutense de Madrid. 
file:///C:/Users/HOME/Downloads/dt-46-alicia-olmo%20(1).pdf.

Panofsky, E. 1983. Renacimiento y renacimientos en el arte occidental. Madrid: 
Alianza.

Romero, G. 2019. Cómo sostener cambios para recuperarnos ser libres ejerciendo 
el identificarse integrarse. Arequipa: Escalando, S. R. Ltda.

Sassen, S. 2015. Expulsiones. Brutalidad y complejidad en la economía global. 
Buenos Aires: Katz Editores.

Snell, B. 1982. The discovery of the mind in Greek philosophy and literature. Nue-
va York: Dover Publications, Inc.

Sperandeo, S. 2001. Claves para interpretar el mundo andino. Lima: Colibrí.
Stadler, F. 2011. El Círculo de Viena. Empirismo lógico, ciencia, cultura y política. 

México: FCE.
Taubert, J., Wardle, S. G., Flesset, M., Leopold, D. A., Ungerleider, L. G. 2017. Face 

pareidolia in the Rhesus monkey. Current Biology, 17(16): 2505-2509.e2, 21 
de agosto. https://doi.org/10.1016/j.cub.2017.06.075.

Tomonaga, M., Kawakami, F. 2023. Do chimpanzees see a face on Mars? A search 
for face pareidolia in chimpanzees. Anim Cogn., 26: 885-905. https://doi.
org/10.1007/s10071-022-01739-w.

Vasari, G. 2011. Las vidas: de los más excelentes arquitectos, pintores y escultores 
italianos desde Cimabue a nuestros tiempos. Madrid: Cátedra.



37

D
O
S
IE

R D
O
S
IE

R

Volumen 13, número 36, (19-37), mayo–agosto 2025
doi: https://doi.org/10.22201/ceiich.24485705e.2025.36.91338
Carlos Eduardo Maldonado

www.interdisciplina.unam.mx 
INTER DISCIPLINA

Yujra Mamani, C. 1996. Nuestra cultura nativa es impresionante. La Paz, Bolivia: 
Ediciones Gráficas E. G.

Wang, C., Yu, L., Mo, Y., Wood, L., Goo, C. 2022. Pareidolia in a built environment 
as a complex phenomenological ambiguous stimuli. Int. J. Environ. Res. Pu-
blic Health, 19: 5163. https://doi.org/10.3390/ijerph19095163. 


