
Estudios de Antropología Biológica, xxiii-3: 179-184, México, 2025.
doi: 10.22201/iia.14055066p.2025.91302
issn: 1405-5066, eissn en trámite. Éste es un artículo Open Access bajo la licencia cc-by-nc 4.0 
deed (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)

Joan Vendrell Ferre. El poder masculino  
en sus estructuras. Un análisis desde la antropología 

del género. Universidad Autónoma del Estado  
de Morelos, 2020

Reseña Bernardo Adrián Robles Aguirrea

a Instituto Nacional de Antropología e Historia, Escuela Nacional de Antropología e Historia, 
Posgrado en Ciencias Antropológicas. brwrdpiec@gmail.com

Para Vendrell, la tarea de una antropología del género, como la planteada 
aquí, es ante todo la de proceder a la desnaturalización de ese orden de  
poder, en sus palabras: un desencantamiento. A lo largo del libro observa
mos que el autor reconoce que la función de la cultura es seleccionar 
conjuntos de patrones y atribuírselos a los varones o a las féminas, consti
tuyendo así a los “hombres” y las “mujeres” en su variedad intercultural, y 
reconoce que la crisis de la masculinidad y su traslado a la investigación 
y discusión académica es la fragmentación.

El campo masculino ha fundado su domino en la autolimitación y 
en la contención, lo que actualmente se entiende como “lo femenino” de 
igual manera es un sistema de contención, impuesto a las hembras de la 
especie desde el dominio masculino y a su servicio.

En el campo antropológico, el género ha sido estudiado a partir de 
cuatro cuestiones: 1) la entrada de mujeres en la profesión antropológica, 
2) la conciencia feminista perteneciente a las siguientes generaciones de 
antropólogas, 3) la crisis de los modelos tradicionales de masculinidad y el  
consecuente interés por la misma por parte de antropólogos varones y 4) cul- 
mina con una antropología del género propiamente dicha todavía incipiente 
y vacilante en sus objetivos, pero ya sólidamente asentada en los programas y  
en la producción académica. Aquí es donde se percibe una “perspectiva 
de género” entendida en tanto sistema que constituye e integra tanto a lo 



B. A. ROBLES AGUIRRE180

masculino como a lo femenino, que además lo hace en una estructura de 
poder asimétrica. En dicha antropología, lo masculino y lo femenino deben 
ser puestos siempre en relación y estudiados en consecuencia.

En la primera parte, Joan analiza un conjunto de pequeños estudios 
monográficos centrados en lo que, a su juicio, constituyen temas o instan-
tes clave, algo así como los jalones que permiten comprender lo que ha 
sido la historia del desarrollo de la perspectiva de género en la disciplina 
antropológica o al menos lo que desde la antropología del género contem-
poránea puede pensarse como lo más influyente. Aquí reflexiona sobre 
Lévi-Strauss, cuyo tema es el “intercambio de mujeres” y le da voz propia; 
en cierto sentido, caen en esa definición de lo femenino establecida des-
de lo masculino como un campo separado, como lo humano extraño y 
fundamentalmente desconocido.

En este sentido, disecciona, analiza y reconoce en Margaret Mead, Ruth 
Benedict y Françoise Héritier a las antropólogas que luchan por mostrar 
que las características psicológicas, los roles sociales y la identidad cultural 
de las mujeres no constituyen un destino predeterminado, sino que son el 
resultado de procesos complejos de socialización-enculturación donde lo 
biológico tiene un papel importante, pero no determina el resultado final.

Así, detecta dos preocupaciones básicas en Mead: desnaturalizar los 
estereotipos de género vigentes en la sociedad estadounidense de su tiempo, 
al menos en la parte conocida por ella, y comparar los sistemas de sociali-
zación-enculturación con el objetivo de criticar y corregir al de su propia 
cultura, o a los demás en la medida en que se encuentre en sus manos o le 
sea solicitado. Mead se interesará siempre por la socialización diferencial de 
los sexos y recalcará los diferentes resultados obtenidos en cada cultura 
en cuanto a los temperamentos “masculino” y “femenino” particulares. En  
cierto sentido, su obra está pensada y escrita desde el cuerpo, un cuerpo 
femenino al que, en cierto momento, le fue diagnosticado la imposibilidad  
de tener hijos, contra lo cual ella se rebeló reiteradamente. Que es lo que  
Douglas en The Feminization of American Culture (1978) considera “la femi-
nización de la cultura americana”.

Ahora bien, la peculiaridad y lo trascendente en el caso de Mead es 
que dicha perspectiva se encuentra por completo corporalizada, es decir, 
se trata de la visión de una mujer que se entiende a sí misma desde su cuer-
po y, ante todo, desde su cuerpo reproductivo. Así, los modelos resultantes  
de masculinidad y feminidad no dimanan en absoluto del cuerpo en sí, 



181EL PODER MASCULINO EN SUS ESTRUCTURAS. UN ANÁLISIS DESDE…

sino de la estructuración cultural del campo del género, es decir, de las 
relaciones entre los sexos, una de las críticas que hoy se hacen a la segunda 
ola del feminismo. Se acusa a estas mujeres de representar los intereses 
de la clase media blanca estadounidense y de no haber tenido en cuenta 
suficientemente las situaciones de las mujeres de otros estamentos sociales, 
otras razas u otras culturas.

La etnografía generizada y el efecto Rashomon

Como es de todo antropólogo sabido, la perspectiva emic se correspondería 
con la de los miembros del grupo estudiado, mientras que la etic sería la 
obtenida propiamente por el etnógrafo como persona capaz de tener una 
visión externa. Ante esto, Vendrell hace uso del efecto Rashomon para disec
cionar los estudios que se han realizado en el campo de la antropología del 
género, pues con ello nos obliga a tener en cuenta que cada participante 
en un determinado acontecimiento, ritual, institución o en el conjunto de la 
cultura dará de todo ello una versión ligeramente –o muy– diferente según  
la posición ocupada por él.

Asimismo, el autor se cuestiona: ¿serían lo mismo los tres estudios que 
componen Sexo y temperamento en tres sociedades primitivas si Mead hubiera ido 
al campo sola? La única forma en que es posible afirmar que la actividad 
económica de las mujeres, generalmente la recolección o algún tipo de 
cultivo o, en algunos casos, el comercio, es tanto o más importante que 
la de los hombres –cuando evidentemente desde una perspectiva emic 
culturalmente no se considera así– es apelando a formas de objetividad 
que sólo tienen sentido para la etnógrafa.

Por otra parte, hace referencia a Françoise Héritier y reconoce que, aun  
teniendo en cuenta las variaciones que se perfilan en diferentes culturas  
y momentos históricos, las relaciones entre los sexos presentan una inva
riante: la dominancia del principio masculino y parte de tres pilares básicos 
de lo social presentes en la obra fundamental de Lévi-Strauss: Las estruc-
turas elementales del parentesco (1949). Dichos pilares son: la prohibición del 
incesto, el reparto sexual de las tareas y una forma reconocida de unión 
sexual, a los cuales ella añade la perspectiva de género y anuncia que, 
si la dominación masculina fuera natural, no habría necesidad alguna 
de defenderla y reactivarla generación tras generación a través de todo 



B. A. ROBLES AGUIRRE182

tipo de procesos de socialización y de violencias, por no hablar de las  
cosmovisiones incesantemente recreadas al respecto. En este contexto, 
Vendrell encuentra en Héritier que los índices de hombría son: la caza, la 
guerra y la competición violenta. La diferencia es que esas actividades son 
“voluntarias”. Las mujeres, así como los hombres incapaces o reticentes, han  
sido tradicionalmente excluidos de dichas actividades y, con ello, de la 
codiciada pertenencia al estamento dominante.

Así, para Vendrell, de vuelta al tema del poder y la violencia y de las po
siciones masculina y femenina, es que, una vez constituidas y articuladas en  
los términos de la dialéctica del amo y el esclavo, donde la fisiología puede 
haber jugado el papel que propone Héritier, dichas posiciones se constituyen 
en la de la dominante y el dominado y tienden a hacerse independientes 
de los cuerpos implicados. Lo que solemos considerar como propiamente 
masculino o femenino es producto de una convención cultural y, de he-
cho, carece de cualquier base biofisiológica. La idea que se impone es que  
el par masculino-femenino puede ser reducido en última instancia al par 
dominante-dominado o amo-esclavo en los términos de Hegel.

No hay ningún otro contenido positivo de la masculinidad que la do
minación, lo cual implica el complejo poder-violencia, como no hay otro  
contenido positivo de la feminidad que la servidumbre, lo cual implica 
la renuncia tanto al poder como a la violencia. A partir de aquí, es posi-
ble pensar que no todos los cuerpos machos de la especie van a estar en  
el lado masculino; muchos no van a ser admitidos en él, otros van a ser 
expulsados y otros más se van a ir por su cuenta. Todos esos cuerpos ex
cluidos o autoexcluidos del lado masculino presentan algún grado de 
feminización, lo cual se muestra en su rechazo a ponerse en riesgo al par
ticipar en cacerías, guerras, combates y competiciones violentas en general.

Plantear la cuestión del género en términos de la dialéctica del amo 
y el esclavo nos aboca a problemas parecidos. Sobre la insostenibilidad de  
la posición masculina en calidad de amo, hoy quedan pocas dudas. La crisis  
de la masculinidad y el intento de resolverla por el expediente de mul-
tiplicar las “masculinidades” son una buena muestra de ello. Ante esto, 
Vendrell se pregunta: ¿cómo quedaría la sexuación en un mundo pos-
género? Debería ser un mundo donde los cuerpos, en términos de la 
ciudadanía universal, hubieran dejado de importar; donde ya no fuera 
posible establecer estrategias de dominio y servidumbre a partir de unas 
determinadas características corporales.



183EL PODER MASCULINO EN SUS ESTRUCTURAS. UN ANÁLISIS DESDE…

La masculinidad ha pasado por un proceso parecido y, de hecho, 
paralelo, a los avatares de la toma de conciencia feminista. La antropología 
del hombre se ocupa más bien de la construcción de la masculinidad y de  
la precariedad de la condición masculina misma, y así la antropología 
del género aparece en la década de 1980.

La antropología del género no se ha derivado de los estudios sobre mas
culinidad, sino más bien de la antropología de la mujer y feminista previa,  
a esto debemos considerar que todavía hay demasiados cursos, seminarios, 
coloquios u otros eventos, en la universidad o fuera de ella, que llevan en 
sus títulos la palabra “género” y siguen centrados fundamentalmente en 
problemáticas referentes a la mujer. Cuestiones como el transgenerismo 
o las identidades sexuales no heteronormadas suelen quedar reservadas 
para el final, o para un apartado o mesa armados como una visión pa-
norámica de todo ello.

Para Vendrell, la antropología debe afrontar y posicionarse en los  
debates actuales desde el riquísimo bagaje etnográfico reunido en un siglo  
largo de práctica científica. La antropología debe ser fiel a su agenda propia, 
regida por el espíritu y el método científicos, así como diferenciarse duran
te todo momento de las agendas políticas de colectivos determinados. En  
el estudio antropológico del género, nociones como la de sexo biológico, 
cuestiones como la transexualidad y movimientos sociopolíticos, deben 
verse como fenómenos culturales que surgen y se desarrollan en condi
ciones sociales e históricas concretas; fenómenos, por ello, propios de una  
determinada cultura y desconocidos en otras, sin que ello suponga mérito 
o demérito ni deba dar lugar a juicio alguno.

El patriarcado se ha visto –y se está viendo– sustituido por fenómenos 
reactivos, como el machismo o la hipermasculinidad, y cabe entender la  
“crisis de la masculinidad” como un movimiento de recomposición. Ahora 
bien, una antropología con perspectiva de género no es lo mismo que una  
antropología del género, pues esta última toma al sistema u orden de género  
como su objeto de estudio y le da así la categoría de problema antropo-
lógico por sí mismo. Por último, debemos considerar que, para el autor, 
la antropología del género puede verse desde dos perspectivas: como un 
mecanismo sociocultural de producción de diferencia y de jerarquía, es 
decir, un mecanismo de poder, como un mecanismo de armonización de  
la diferencia sexual, contemplada ésta como algo preexistente, irreduc-
tible y de carácter fundamentalmente antagónico. El género actuaría 



B. A. ROBLES AGUIRRE184

entonces como un mecanismo de construcción de la complementariedad 
entre los sexos.

Así, invitamos a los lectores interesados en el estudio de género a re
visar, analizar y reconocer, en la obra de Vendrell, una veta de interesantes  
reflexiones en materia de identidad, orientaciones y preferencias que, como  
yo, no ha podido dejar de cuestionarse a lo largo de los últimos años en un  
mundo cada vez más cambiante.

Literatura citada

Vendrell Ferre, Joan
2020	 El poder masculino en sus estructuras. Un análisis desde la antropología del 

género, Centro de Investigación en Ciencias Sociales y Estudios Regio-
nales, Universidad Autónoma del Estado de Morelos, Cuernavaca.


