
Bioética y antropología biológica: la necesidad de una 
epistemología para una ciencia humana

Coordinadores de la sección temática

Arodi Farreraa, Alizé Lacoste Jeansona  
y Bernardo Yáñez Macías Valdésb

a Instituto de Investigaciones Antropológicas, Universidad Nacional Autónoma  
de México. arodi@iia.unam.mx; alizelj@iia.unam.mx

b Dirección de Antropología Física, Instituto Nacional de Antropología  
e Historia. bernardo_yanez@inah.gob.mx

La investigación y práctica de la antropología biológica desempeñan 
un papel crucial en el entendimiento de las poblaciones humanas y su 
diversidad biocultural. En este contexto, es fundamental fomentar dis-
cusiones y reflexionar sobre la forma más apropiada de conducirnos en 
nuestra práctica profesional, con el objetivo de garantizar un trato digno 
y respetuoso hacia las personas, animales no humanos y material con 
los que nos relacionamos en el ejercicio de nuestra labor científica. La 
antropología es una de esas ciencias que aspiran a sistematizar la subje-
tividad para generar un medio de demostración “objetiva”. Es por eso 
que su fuente de trabajo es sumamente íntima, ya sea el cuerpo humano, 
el pensamiento privado, la conducta, la memoria oral, etcétera. Por lo 
mismo, sus objetivos son fundamentales para definirnos como comuni-
dad humana y para relacionarnos, incluso con los muertos, a través del 
reconocimiento de la diversidad y del entendimiento del otro.

En las últimas décadas, en algunos países se han difundido lineamientos 
bioéticos que orientan sobre el comportamiento esperado en la investigación, 
enseñanza y aplicación de la antropología biológica, principalmente en 

Estudios de Antropología Biológica, XXII-2: xx-xx, México, 2024.
doi: 10.22201/iia.14055066p.2024.90538
issn: en trámite. Éste es un artículo Open Access bajo la licencia CC-BY-NC 4.0 DEED 

(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



a. farrera, a. lacoste jeanson y b. yáñez macías valdés10

cuanto al estudio de la diversidad biocultural de las poblaciones humanas 
tanto del pasado como del presente. Algunos ejemplos de ello son los 
códigos de ética de la American Association of Biological Anthropologists 
(2003), de la British Association for Biological Anthropology and Osteoar-
chaeology (2015), o el código deontológico para el trabajo con cuerpos 
humanos antiguos (Aranda et al. 2014) publicado en la Revista Argentina 
de Antropología Biológica. Sin embargo, frente al continuo cambio tecno-
lógico, social y ecológico, así como a la diversificación de temas de estudio 
y metodologías de investigación de nuestra disciplina, estos lineamientos 
bioéticos resultan insuficientes para abordar los casos particulares a los que 
nos enfrentamos en el día a día. Es por esto que se hace necesaria una 
reflexión constante para mantener estas pautas bioéticas actualizadas, 
adaptadas, complementadas o ampliadas en respuesta a los desafíos ac-
tuales y a los que vendrán en el futuro.

Esta sección temática presenta trabajos de investigación y reflexión 
sobre cuestiones emergentes relacionadas con la bioética en la investi-
gación, enseñanza y práctica de la antropología biológica. Asimismo, 
se complementa con la reseña de un libro con participación de diversos 
autores y de publicación reciente, donde se despliega una mirada críti-
ca sobre las consideraciones bioéticas de la práctica de la antropología 
biológica en el siglo xxi. Consideramos que este proyecto editorial es un 
esfuerzo importante que abre la discusión nacional y regional sobre las 
pautas bioéticas a las cuales debe ceñirse la investigación bioantropológica 
en América Latina. Decimos que abre la discusión porque en México, 
si bien hay grupos de investigación que discuten estos aspectos en su 
práctica profesional, no contamos con abundante literatura publicada 
en este ámbito. Uno de los esfuerzos en esta línea es el texto pionero de 
Serrano y Lizarraga (1999) que explora algunos aspectos de esta práctica 
profesional y propone tres contextos particulares en los cuales es nece-
saria una perspectiva (bio)ética para el trabajo de los investigadores. El 
primero es el epistemológico, seguido del metodológico y, finalmente, 
del institucional. Si bien ese trabajo abrió una puerta interesante a la 
discusión de esta problemática, poco más se ha escrito en nuestro país 
en esta línea. Por ello, nos pareció importante acercarnos a la revista 
Estudios de Antropología Biológica y proponer la coordinación editorial 
de esta sección temática. En ese sentido, estamos muy agradecidos con las 
editoras de la revista por haber abierto esta oportunidad que confiamos 
será importante para ampliar las voces y las miradas, así como para 



bioética y antropología biológica:… 11

profundizar la discusión y las ventanas de oportunidad hacia un enfoque 
bioético de la antropología biológica.

Dentro de los trabajos que conforman esta sección temática tenemos 
algunos conceptos recurrentes que se desarrollan desde miradas específicas, 
como el involucramiento de las comunidades indígenas, afrodescendien-
tes, originarias y equiparables, el manejo y resguardo adecuado de los 
datos obtenidos, el trato equitativo entre investigadores, la información 
transparente a los participantes de los estudios, el trato digno a los com-
ponentes esqueléticos humanos tanto en contextos bioarqueológicos como 
forenses, entre otros. Por otro lado, algunas de las contribuciones que 
conforman la sección temática utilizan nociones o categorías específicas 
enmarcadas en contextos particulares. En esta segunda línea están los 
conceptos de: ciencia justa, la remuneración o retribución económica a 
los participantes, el transhumanismo, la arqueología ontológica y el léxico 
que usamos para referirnos a las personas esqueletizadas. Cada una de 
las contribuciones propone reflexiones interesantes sobre la forma en la 
cual investigamos a través de nuestro trato con otros humanos, inclusive 
con los que ya han trascendido. A continuación, presentamos un recuento 
sintético de los trabajos que integran esta sección temática, esperamos 
que éstos se capitalicen en el “empujón inicial” de una fructífera y vital 
discusión sobre estos relevantes temas.

Perspectivas, discusiones, relaciones

Con el ímpetu de ser críticas de los orígenes fundamentalmente racis-
tas de la antropología física (ahora “biológica”, porque nuestra reali
dad corpórea no se reduce a su expresión fenotípica), las autoras de 
“Reflexiones y propuesta en torno al marco conceptual empleado en 
la antropología física mexicana para referirse a los cuerpos humanos 
esqueletizados” examinan cómo la forma en la cual nos referimos a los 
cuerpos esqueletizados podría seguir siendo la traducción de una vi-
sión no totalmente despojada del otro como “no yo”, en lugar de como 
“otro yo” (o el “yo es otro” de Arthur Rimbaud). En este trabajo, Olim-
pia Palacios-Ríos y Carolina Nateras-Franco nos invitan a cuestionar 
nuestro uso de palabras tales como “restos”, “osteotecas” o “colecciones” 
que –además de que pueden percibirse como ofensivas para los familia-
res que están pasando por procesos de búsqueda y de restitución digna 



a. farrera, a. lacoste jeanson y b. yáñez macías valdés12

de sus desaparecidos– tienden a cosificar a las personas y a los cuerpos 
esqueletizados. Reproducir a través del vocabulario que empleamos la 
clasificación y la fragmentación del esqueleto que le da estructura al 
cuerpo humano fomenta la construcción de una ciencia que divide, 
que se separa ella misma de la sociedad que, no obstante, la financia; 
que divide y particulariza elementos que funcionan en conjunto, como 
lo hace la medicina que se enfoca en especialidades por órganos del 
cuerpo y tipos de padecimiento. En Escandinavia cuentan la historia 
del dios Odín que adquirió el conocimiento a costa de uno de sus dos 
ojos: el resultado es un conocimiento amputado, para el cual falta una 
visión de conjunto, es decir, sistémica. De hecho, la palabra “ciencia” 
procede de “partir”, “cortar”, como si para conocer de forma científica hu-
biese que separar los elementos constituyentes de la realidad. Y tal vez 
sí, como método científico, pero el esfuerzo actual consiste en entender 
las relaciones entre los elementos de dicha realidad, reintegrando las 
partes desarticuladas para vincularlas nuevamente, y eso pasa, entre 
otros esfuerzos, por un uso concientizado del vocabulario.

La siguiente contribución lleva por título “La ética en la práctica 
de la antropología forense en México” y corre a cargo de José Ricardo Ruiz 
Cazares. En este artículo, el autor comienza señalando algunas de las 
problemáticas que enfrenta actualmente la antropología forense en 
México, a partir de distintos niveles de análisis: institucional, académi-
co y profesional. Dentro de los desafíos, la falta de coordinación entre 
los diversos actores involucrados en la búsqueda e identificación de 
personas desaparecidas ha dificultado la reflexión sobre un código de 
ética que oriente la práctica de la disciplina. Para el autor, dicho código 
constituye la columna vertebral para comprender el rol del profesional 
forense, así como las responsabilidades legales y humanitarias que su 
labor conlleva. Respondiendo a esta necesidad, y basándose en el análisis 
de diferentes propuestas, el autor propone siete normas, entre las que 
destacan: el respeto a la dignidad humana y el trato digno después de 
la muerte, por un lado, y la transparencia e imparcialidad en los proce-
sos y análisis forenses, por otro. En este sentido, a pesar de la falta de 
consenso dentro de la antropología forense en México, la propuesta 
de Ruiz destaca por su potencial para sembrar puentes entre actores 
diversos, incluso más allá de esta disciplina. La Asociación Mexicana de An-
tropología Biológica, por ejemplo, podría beneficiarse de estas normas 
dado que actualmente carece de un código de ética sobre la práctica 



bioética y antropología biológica:… 13

bioantropológica tanto para el ámbito forense como para las demás 
temáticas disciplinares.

Posteriormente, se presenta “Implicaciones bioéticas en el estudio 
de osarios en cuevas alrededor del lago Metzabok. Una mirada desde la 
arqueología ontológica”, en coautoría de Josué Lozada Toledo y Alice Bal-
sanelli. En este trabajo, de acuerdo con la propuesta de Philippe Descola 
(2015), la sociedad occidental se caracteriza por una ontología naturalis-
ta, o sea, un tipo de cosmovisión que establece una diferencia –entre lo 
natural y lo cultural– donde los humanos controlan lo considerado como 
natural, lo usan como recurso, en lugar de ser parte o interrelacionarse 
con ello. Los autores resaltan la importancia y la riqueza para la investi-
gación bioarqueológica de tomar en consideración “otras” perspectivas, 
a través del cuestionamiento bioético: por ejemplo, el manejo desde la 
investigación de los componentes esqueléticos, que está dando lugar a 
un mejor manejo de la información sobre ellos y su interpretación, como 
cuando se toma en cuenta el conocimiento de las personas vinculadas 
étnica, afectiva y/o genéticamente con los mismos (Sardi y Azpiroz Cleñan 
2024). Con base en el respeto absoluto de la cosmovisión de los pueblos 
originarios y viviendo en la cercanía de los lugares donde se encuentran 
componentes materiales del pasado (ya sean huesos o artefactos), el ejem-
plo del Proyecto Arqueológico Mensabak demuestra muy claramente el 
aspecto fértil de tal acercamiento: además de crear relaciones de respeto 
entre la academia y la sociedad, permite profundizar el entendimiento de 
las poblaciones tanto del pasado como actuales. La investigación multidis-
ciplinaria (o arqueología comunitaria) llevada a cabo alrededor del lago 
Metzabok, consideró la perspectiva de los lacandones contemporáneos 
(mayas yucatecos habitantes de las Tierras Calientes actuales de Chiapas) 
sobre las cuevas que contienen huesos. Éstos se consideran como los huesos 
de los dioses y por ello no se pueden tocar ni remover.

Alizé Lacoste Jeanson nos presenta “‘Servir, no servirse’: cuando 
la bioantropología no explota y promueve la autonomía”. En esta pieza la 
autora reflexiona en torno al dilema de retribuir o no económicamente a 
las personas con las que se realiza investigación de campo o práctica en 
los estudios de corte bioantropológico. El artículo establece dos principios 
éticos básicos: por un lado, el imperativo de no explotación que implica 
valorar y compensar el tiempo, el saber y el trabajo de las personas que 
contribuyen al desarrollo de una investigación; Por otro lado, el respeto 
de la autonomía individual como el otro principio fundamental en la 



a. farrera, a. lacoste jeanson y b. yáñez macías valdés14

práctica científica en general y en la bioantropológica en particular. Su 
razonamiento se finca en el hecho de que, en muchos países, como en el 
nuestro, la actividad científica está fundamentalmente financiada por 
el Estado, por lo que esta labor se despliega gracias a las contribuciones 
de los ciudadanos y eso implica una responsabilidad ética con nuestra 
práctica, con las personas con quienes trabajamos y con el salario que 
percibimos. El mecanismo para llevar a cabo el proceso de retribución 
depende, entre otras cosas, de las características propias de cada pro-
yecto de investigación, de los alcances del mismo y de la relación de 
confianza que se establezca entre investigadores y colaboradores. Para 
matizar su argumento, la autora plantea que la retribución económica no 
debe presentarse en todas las investigaciones, pero defiende asimismo la 
idea de que la misma no debe verse como una forma de “comprar” o de 
acceder “indebidamente” a información valiosa, sino como el resultado 
de una relación equilibrada, horizontal y justa. En su reflexión la autora 
enfatiza también la importancia de la investigación participativa como 
un método para desplegar la práctica científica tomando en cuenta el 
diálogo de saberes y la multivocalidad.

A continuación, tenemos la propuesta de Pedro García Avendaño y 
Armando Rodríguez Bermúdez, quienes presentan su trabajo titulado 
“La vulnerabilidad del sujeto por la tecnología: una aproximación bioé-
tica desde la antropología”. Los autores parten de la premisa de que el 
deporte de alto rendimiento cada vez exige más a los deportistas y esto 
implica llevar sus cuerpos al límite entre lo posible, lo saludable y la 
dignidad de la persona deportista. Por un lado, analizan cómo la tecno-
logía ha dotado a las diferentes disciplinas deportivas de herramientas 
y artefactos cada vez más sofisticados que amplían las habilidades de los 
deportistas donde, por supuesto, además de los desarrollos tecnológicos, se 
incluyen los aspectos psicológicos, nutricionales, emocionales, etcétera. 
Por otro lado, hacen una crítica al movimiento y discurso olímpico en 
términos de su potencia y el papel que han jugado como moduladores 
de las expectativas y exigencias que recaen sobre las personas que se de-
dican al deporte de alto rendimiento, frecuentemente pasando por alto 
sus derechos humanos. Todo este análisis es utilizado para argumentar 
que, en este ámbito, es posible observar una forma de transhumanismo 
donde la tecnología y el deporte de alto nivel se conjugan en la bús-
queda del mejoramiento de las capacidades físicas de los deportistas. 
Los autores plantean que esto debe ser discutido en el contexto de las 



bioética y antropología biológica:… 15

consideraciones bioéticas de una antropología del deporte donde desta-
can la equidad, la autonomía y la dignidad como derechos esenciales de 
los seres humanos que forman parte de una sociedad. Sin embargo, en 
ciertos contextos de alta competencia, éstos pueden ser pasados por alto 
en favor de una continua búsqueda por superar las marcas, los récords 
y, con ello, los límites humanos.

La siguiente contribución lleva por título “Bioética e inteligencia 
artificial. Dilemas en el manejo de datos biométricos en el ámbito de 
la antropología física”. En este texto, Yaelinne Sieg Castro Galván, Ga-
briela Pardo Mendoza, Aldo Italo Gutierrez Ixta, Ángela Berali Castro 
Mosqueda, Jorge Iván Castorena Gómez, Ricardo Tonali Olguín Reyes y 
Ana Itzel Juárez Martín reflexionan sobre los dilemas éticos que plantea 
la creciente presencia de la inteligencia artificial (ia) tanto en la vida 
cotidiana como en la práctica de la antropología física. Entre los puntos 
de traslape entre la ia y la bioantropología que se destacan en el texto se 
encuentran no sólo el interés compartido por la generación, análisis y 
manejo de datos biométricos, sino la necesidad del tratamiento respon-
sable de los datos sensibles involucrados en investigaciones sobre y con 
seres humanos. En este contexto de similitudes, el énfasis de los autores 
en la importancia del consentimiento informado y el aviso de privacidad 
resalta las profundas diferencias entre la perspectiva de la ia y el enfoque 
biocultural de la disciplina. Mientras que estos procedimientos pueden 
considerarse como meros trámites para el manejo de datos o el acceso 
a servicios digitales, los autores los plantean como elementos clave para 
establecer un espacio de diálogo continuo entre investigadores y partici-
pantes. En este sentido, la diversidad y la comunicación bidireccional se 
establece en el texto como un pilar de cualquier solución ética y respe-
tuosa en el trabajo con datos sensibles y seres humanos. Además, en el 
texto se ilustra cómo estos principios pueden integrarse efectivamente 
en el quehacer antropofísico, al mencionar brevemente la experiencia 
con el desarrollo de una ia diseñada para apoyar la identificación de 
menores desaparecidos en México.

Ana Beatriz Serrano Zamago cierra el presente número con una 
reseña, que forma parte de la sección temática, del libro Coming of Age: 
Ethics and Biological Anthropology in the 21st Century, editado y compilado 
por las antropólogas Vanessa Campechano y Francisca Alves Cardoso 
(2024). Nos pareció importante incluir esta revisión porque da cuenta de 
que las discusiones en torno a la bioética en la práctica bioantropológica  



a. farrera, a. lacoste jeanson y b. yáñez macías valdés16

son un asunto que capta la atención de diferentes profesionales y desde 
distintas perspectivas. Dicha publicación y este número de Estudios de An-
tropología Biológica pueden entablar un diálogo interesante que abone 
a la reflexión y el debate de estos temas.

Por una ética del cuidado: diálogo, respeto mutuo,  
horizontalidad, diversidad

Las contribuciones que conforman este número temático destacan la 
importancia de la perspectiva ética como base y guía de las diversas di-
mensiones de nuestro quehacer (e. g., enseñanza, investigación, difusión 
y práctica) y al mismo tiempo nos recuerdan que dicha perspectiva debe 
ser lo suficientemente dinámica para responder al acelerado cambio que 
vivimos en otras dimensiones. En este contexto, replantear aspectos bá-
sicos de la antropología biológica, como el lenguaje que utilizamos para 
referirnos a los cuerpos humanos esqueletizados o el papel del consen-
timiento informado en la investigación, se presenta como un ejercicio 
necesario y continuo, una discusión que no debe agotarse. Sin embar-
go, las contribuciones también evidencian que equilibrar la estabilidad 
de los principios éticos con la flexibilidad necesaria para adaptarlos no 
es sencillo. Incluso principios esenciales, como la dignidad y los derechos 
humanos de los atletas, pueden llegar a difuminarse bajo las complejas 
presiones sociotecnológicas que moldean nuestro entorno.

Es por esto que, más que buscar un consenso o la inmutabilidad de 
los principios éticos, las reflexiones en este número temático nos invitan 
a concebir la perspectiva ética como un proceso de reflexión constante y 
permanente, alimentado por una pluralidad de voces. Nos alientan a poner 
el foco de la discusión en las perspectivas y experiencias de aquellos con 
quienes colaboramos para profundizar en el entendimiento de la especie 
humana y en los vínculos que nos sostienen como profesionales, docentes, 
colegas y seres humanos. En última instancia, esta perspectiva relacional 
es fundamental para intentar desplegar una práctica bioantropológica 
situada, interesada por la implementación de una ética del cuidado o los 
cuidados, donde las interacciones y el respeto mutuo ocupan un lugar 
central. No se trata de afirmar que la ética sea ahora más relevante que en 
el pasado, sino de reconocer la importancia de crear espacios fértiles para 
su desarrollo y discusión. Sólo así lograremos que las reflexiones éticas 



bioética y antropología biológica:… 17

se integren de manera orgánica en las estructuras que moldean nuestro 
quehacer profesional y en nuestras relaciones cotidianas.

Un ejemplo concreto donde es necesario fomentar esta discusión es 
el proceso de revisión por pares en el mundo editorial y de las revistas 
y publicaciones científicas. Tradicionalmente, el modelo de revisión por 
pares doble ciego ha sido el mecanismo con el que personas anónimas 
fungen como gatekeepers (custodios) de la “buena ciencia”. Los revisores 
suelen pertenecer a centros de investigación o universidades prestigio-
sas que reproducen una jerarquización de los saberes y los desarrollos 
científicos. Desde estas relaciones asimétricas basadas en el anonimato 
se han fomentado comportamientos antiéticos y dinámicas de poder que 
dificultan el diálogo constructivo. Hoy se apuesta por modelos de revi-
sión alternativos que son propuestos como procesos más horizontales y 
colaborativos, concebidos como un espacio de diálogo para contribuir al 
desarrollo y refinamiento de las ideas y de la ciencia misma. Como ejemplo 
tenemos revistas científicas como eLife, el conjunto de publicaciones plos 
Journals, Royal Society Open Science, Qeios, entre otras, que abogan por una 
estrategia distinta, que privilegia la apertura de los procesos editoriales, 
la transparencia de las revisiones, el diálogo entre evaluadores y autores, 
así como la integración y difusión de versiones previas (preprints) de 
los trabajos que se encuentran en proceso de revisión, pero que están 
accesibles a cualquiera que desee consultarlos. Más allá de posicionarse 
por uno u otro modelo, el punto central que nos interesa enfatizar aquí 
es que la revisión anónima es un síntoma de la “deshumanización” de 
una ciencia que se concibe a sí misma neutra, pero que al reproducir 
este tipo de proceso editorial cierra los espacios al diálogo e incremen-
ta la envidia y el egoísmo. Nos parece pertinente y necesario explorar 
otros modelos de publicación del trabajo científico que no se soporte en 
el abuso de los derechos de autor de los propios autores que aportan el 
material que conforma las publicaciones y la reventa de los resultados de 
las investigaciones a las propias instituciones que pagan el trabajo de in-
vestigación que es publicado en esos medios. Creemos que continuar con 
esta tradición es insostenible, nuestro llamado no implica cancelar este 
tipo de mecanismos, sino ampliar, abrir, crear otras formas que eviten la 
reproducción de las jerarquías, asimetrías y procesos de neocolonialidad 
en la academia (Figueiro et al. 2024).

Por otra parte, consideramos que las publicaciones en coautoria con 
los participantes de las propias investigaciones, comunidades indígenas, 



a. farrera, a. lacoste jeanson y b. yáñez macías valdés18

afrodescendientes, pueblos originarios y comunidades equivalentes, las 
investigaciones pensadas en conjunto, como la investigación participativa 
y la ciencia ciudadana, son otros ejemplos de una labor científica basa-
da en la ética del cuidado, y es con la que nos identificamos y a la que 
queremos contribuir con la coordinación de este conjunto de trabajos 
y con la potencial discusión que ellos puedan generar. Una ciencia que 
sirva en lugar de servirse, con científicos que actúan para construir una 
sociedad más justa y mejor informada.

En suma, los contenidos que presentamos en esta sección buscan 
ampliar, profundizar y fortalecer el enfoque bioético dentro de la investi-
gación antropológica, particularmente en nuestra región. Estamos conven-
cidas de la importancia de impulsar una forma radicalmente distinta de 
hacer antropología, en la que otros mundos pueden caber y ser posibles, 
y otras formas de construir conocimiento deben ser incorporadas a la 
investigación humanística y antropológica. Si bien el diálogo de saberes 
y la polifonía son vías adecuadas para lograr estos objetivos, no es sufi-
ciente la multivocalidad, sino que se requiere reconocer que existen otras 
epistemes, otros sistemas de valores y otras creencias; algunas veces en 
total contraposición con nuestras preconcepciones científicas y culturales. 
Aunque los trabajos que aquí presentamos no son exhaustivos del estado 
del arte de las investigaciones bioantropológicas y de su interacción con 
la bioética, al menos dan cuenta de algunas de las problemáticas que con-
ciernen particularmente a los profesionales de esta disciplina en México.

Literatura citada

American Association of Physical Anthropologists

2003	 “Code of Ethics of the American Association of Physical Anthropo-
logists”, American Association of Physical Anthropologists, <https://
bioanth.org/wp-content/uploads/2024/02/ethics.pdf>.

Aranda, C., G. Barrientos y M. del Papa

2014	 Código deontológico para el estudio, conservación y gestión de 
restos humanos de poblaciones del pasado. Revista Argentina de 
Antropología Biológica, 16 (2): 111-113.



bioética y antropología biológica:… 19

British Association for Biological Anthropology and Osteoarchaeology

2019	 “BABAO Code of Ethics”, British Association for Biological Anthro-
pology and Osteoarchaeology, <https://babao.org.uk/wp-content/
uploads/2024/01/BABAO-Code-of-Ethics.pdf>.

Carreto, E. S. y X. L. Cruchaga

1999	  Antropología física: (Bio)Ética y población. Reflexiones para un 
análisis epistemológico de la práctica científica, la responsabilidad 
y el compromiso. Estudios de Antropología Biológica, IX: 27-45.

Descola, P.
2015	 Par-delà nature et culture. 2a. ed., Gallimard, París.

Figueiro, G., L. P. Menéndez y B. Yáñez

2024	 Presentación. (Neo)colonialidades y asimetrías geopolíticas en la 
bioantropología latinoamericana. Revista Uruguaya de Antropología 
y Etnografía, 9 (2): 1-8.


