
Reflexiones y propuesta en torno al marco conceptual  
empleado en la Antropología física mexicana  

para referirse a los cuerpos humanos esqueletizados

Reflections and proposal regarding the conceptual  
framework used in Mexican physical anthropology  

to refer to skeletonized human bodies

Olimpia Palacios-Ríosa y Carolina Nateras-Francob

aInvestigadora independiente. olimpiap24@gmail.com  
bUniversidad Nacional Autónoma de México. caro.naterasfranco@gmail.com

Resumen

El presente texto tiene como propósito ofrecer una reflexión que pretende 
fungir como invitación, para que desde la disciplina de la antropología fí-
sica, generemos un ejercicio conceptual, a partir del cual, logremos llegar 
a consensos para dejar de emplear las palabras “restos óseos”, “coleccio-
nes”, etcétera, en favor de otros términos más acordes con nuestra realidad 
actual (tales como “componentes óseos humanos”, “cuerpo humano es-
queletizado”, “persona esqueletizada”, entre otros), en donde una bue-
na parte de nuestro quehacer como antropólogos y, más concretamente 
como antropólogos físicos, se ha enfocado en la tarea de mejorar la ur-
gente situación generada por la desaparición e identificación de personas 
en México.

Estudios de Antropología Biológica, XXII-2: xx-xx, México, 2024.
doi: 10.22201/iia.14055066p.2024.88490
issn: en trámite. Éste es un artículo Open Access bajo la licencia CC-BY-NC 4.0 DEED 

(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



o. palacios-ríos y c. nateras-franco22

Palabras clave: cuerpos humanos esqueletizados, elementos óseos hu-
manos, componentes óseos humanos, persona esqueletizada, centro de 
resguardo óseo humano.

Abstract

The purpose of this text is to offer a reflection that intends to serve as an 
invitation, so that from the Physical Anthropology, a conceptual exercise 
to is generated reach a consensus to stop using the words “bone remains”, 
“collections”, etc, to and begin to use other concepts more alignet with 
our current reality (such as “human bone components”, “skeletonized hu-
man body”, “skeletonized person”, among others), since a good part of 
our work as anthropologists, and, more specifically as physical anthropo
logists, has focused on the task of helping to improve the urgent situation 
generated by the disappearance and identification of people in Mexico.

Key words: skeletonized human bodies, human bone elements, human bone 
components, skeletonized person, human bone protection center.

Introducción

Desde la fundación de la antropología física durante la segunda mitad del 
siglo xix, el cuerpo humano ha fungido como objeto de estudio (Dickin-
son y Murguía 1982), no sólo desde su composición física y biológica, sino 
también a partir del papel social fundamental que juega, pues es el medio 
indispensable para generar cualquier interacción cultural (Tiesler 2006). 
En un inicio, la exigencia principal que se cumplía estaba relacionada con 
la descripción morfológica del cuerpo humano, la medición (mediante la 
somatometría y osteometría), así como la clasificación y observación de su 
variación (Dickinson y Murguía 1982).

Durante los primeros años de la antropología física como disciplina 
consolidada, se generaron prácticas que prevalecieron hasta hace muy 
poco tiempo, tales como ciertos criterios clasificatorios que responden a 
un orden de cráneo por un lado y los elementos postcraneales por otro, 
separados entre sí y no como parte de una unidad, es decir, el cuerpo. Es 
probable que esta forma de clasificación haya traído como consecuencia 



reflexiones y propuesta entorno al marco conceptual… 23

la cosificación de las personas esqueletizadas, al ser consideradas como 
objetos que debían ser medidos y estudiados, despojados de su calidad 
de humanos. Estos aspectos continúan siendo la base técnica de la antro-
pología física en muchos estudios; sin embargo, la disciplina se aplica a 
un número mucho más amplio de problemáticas, lo cual nos debe hacer 
reflexionar sobre las consecuencias que estas prácticas pueden tener has-
ta el día de hoy (Fabra y Zabala 2023).

En este texto se considera que una de esas consecuencias, herencia 
de las viejas prácticas de la antropología física, es la forma como tratamos 
y nos referimos al cuerpo humano esqueletizado, al cual, ya sea de pobla-
ciones antiguas o actuales, desde el ámbito de la arqueología, la antropo-
logía física, la bioarqueología y la antropología física forense, se le suele 
denominar “restos óseos”. 

Es innegable la existencia de diferencias (sociales, legislativas, his-
tóricas, etc.) entre cuerpos esqueletizados de poblaciones antiguas y ac-
tuales, las cuales, no serán abordadas en profundidad en este artículo. 
Sin embargo, es necesario visibilizar que, desde las bases conceptuales 
de la disciplina, podríamos caer de manera inconsciente en la negación 
de la humanidad, cuando ya no se nombra a las personas y se convierten 
en objetos o piezas de colecciones. Dentro del quehacer antropofísico, 
debe tenerse presente durante todo el proceso de investigación que el 
cuerpo muerto es un agente activo dentro de los grupos sociales, el cual 
no pierde su humanidad cuando ya no tiene vida, y en ese sentido, debe 
ser tratado y nombrado con dignidad. 

Por este motivo, el presente texto tiene como propósito plantear 
propuestas para que, como disciplina, reflexionemos sobre el marco con-
ceptual que empleamos para referirnos a las osamentas humanas, a los 
conjuntos de éstas, así como a los espacios que usamos para su resguardo. 

“Restos Óseos” o Cuerpos Humanos Esqueletizados

En México, los estudios de poblaciones antiguas a partir de diversas 
disciplinas antropológicas tienen una amplia historia y mediante éstos, 
se ha podido recuperar una gran cantidad de acervos de cuerpos hu-
manos esqueletizados (Márquez 2011). Sin embargo, aunque forman 
parte de nuestra historia como sociedad, existe una separación tem-
poral, la cual, probablemente provoca que no se genere una relación 



o. palacios-ríos y c. nateras-franco24

directa entre los individuos de poblaciones antiguas y la gente actual, 
es decir, nosotros (Cucina y Tiesler 2011). 

En contraste con lo anterior, hay comunidades en otros países en 
las que sí han existido controversias relacionadas con la problemática de 
emplear cuerpos humanos esqueletizados de sus ancestros. Ejemplo de esto 
es el caso de los grupos amerindios estadounidenses, en donde a partir 
de 1990, se han generado y aprobado leyes al respecto. Por ejemplo, la 
ley nagpra [Native American Grave Protection and Repatriation Act] otor-
ga derechos para que los grupos autóctonos de Estados Unidos puedan 
tomar decisiones sobre el manejo de los vestigios de aquellos que conside-
ran sus ancestros (Buikstra 2006). Otro ejemplo es el de Córdoba, Argen-
tina, en donde a finales de la década de los noventa, se dieron cambios 
de cara a reconocer la humanidad de los cuerpos esqueletizados, no ya 
como materiales arqueológicos o museísticos, sino como cuerpos humanos 
indígenas, considerados ancestros para las comunidades locales (Fabra y 
Zabala 2023). 

Los ejemplos anteriores muestran el interés de visibilizar el hecho 
de que el cuerpo muerto, además de estar constituido por un componente 
biológico, también es una construcción simbólica indisoluble del sujeto, 
es decir, no solamente tiene una función biológica individual, sino que 
también es un fenómeno social y cultural que funge como símbolo y obje-
to de representaciones e imaginarios que tienen un impacto dentro de la 
comunidad a la que pertenece (Le Breton 1990, 1992). 

En la presente reflexión se considera que el cuerpo, además de ser 
la estructura física y material del ser humano que da cuenta de su dimen-
sión biológica, también es un componente sensible a las interacciones 
socioculturales experimentadas por el actor social. Por lo anterior, en el 
caso del cuerpo esqueletizado, en el que desarrollan disrupciones bioló-
gicas que generan modificaciones en los distintos componentes óseos, 
es importante considerar que los cambios no responden únicamente al 
eje biológico, sino que, también dan cuenta de la experiencia de vida 
del sujeto inserto en un contexto sociocultural determinado. es impor-
tante visibilizar que estos sujetos representados a partir de sus cuerpos 
esqueletizados, ya sean de poblaciones antiguas o actuales, continúan 
teniendo una agencia dentro de la sociedad, especialmente a través de la 
preservación de la memoria histórica y colectiva, lo cual se vuelve mucho 
más evidente en el contexto mexicano. Sin embargo, es necesario reali-
zar algunas acotaciones al respecto, pues dicha agencia varia de acuerdo 



reflexiones y propuesta entorno al marco conceptual… 25

con el origen temporal de los cuerpos esqueletizados pues representan y 
simbolizan fenómenos sociales diferentes. 

En México, las osamentas de individuos pertenecientes a pobla-
ciones antiguas, además de brindar información valiosa para la com-
prensión de la experiencia de vida en el pasado, también tienen una 
función importante como patrimonio cultural de nuestro país. Puesto que, 
su existencia contribuye a la comprensión y preservación de la identidad 
cultural actual. De esta manera, podría considerarse que la agencia de 
los cuerpos esqueletizados que representan bienes patrimoniales, tiene 
como objetivo la construcción identitaria, el sentido de pertenencia, la 
modificación o conservación de un particular imaginario social, el res-
guardo de un conjunto de experiencias, fortalecer la cohesión social, 
entre otras (Vázquez Liñán y Leetoy 2016). 

Su relevancia a nivel ideológico e identitario se defiende incluso 
legislativamente, pues de acuerdo con la Ley Orgánica del Instituto Na-
cional de Antropología e Historia (inah 1939), así como la Ley Federal sobre 
Monumentos y Zonas Arqueológicos, Artísticos e Históricos (inah 1972), los 
elementos óseos humanos de poblaciones antiguas, también son patri-
monio cultural arqueológico y fuente de información sobre la gente que 
habitó el lugar excavado (Hernández 2011), por lo que comprender 
cómo vivieron y murieron es esencial para conocer las experiencias e 
historias de vida de las poblaciones antiguas, que nos permitan conec-
tar con nuestro pasado y entender quiénes somos hoy. 

Aunque es una obligación proteger y preservar los cuerpos huma-
nos esqueletizados de poblaciones antiguas, ya que forman parte del 
patrimonio cultural del pueblo mexicano (Ortega Muñoz 2011), se han 
desarrollado otras problemáticas en torno a esta situación, entre ellas, 
por ejemplo, el hecho de considerar y tratar legislativamente un cuerpo 
humano igual a una vasija de barro o a cualquier otro artefacto cultural 
arqueológico, lo que acentúa la separación y la falta de vínculo entre 
los pueblos del pasado y los actuales, pues además de existir un brinco 
temporal, también lo es conceptual y de percepción. 

Esta sensación de separación y desvinculación con “el otro” se recalca 
con ciertas prácticas que surgen de la antropología. Por ejemplo, la exhi-
bición de cuerpos esqueletizados o momificados sin ningún objetivo claro 
de por medio, lo cual, genera la tendencia de instrumentalizar o cosificar 
el cuerpo de la otredad (Erchini 2023). 



o. palacios-ríos y c. nateras-franco26

Como antropólogos físicos estamos obligados a reflexionar e inte-
rrogar nuestras prácticas, pues podemos estar reproduciendo relacio-
nes de dominación y perpetuando situaciones en las que ciertas categorías 
de personas –los cuerpos humanos esqueletizados– sean tratadas como 
objetos. Por este motivo, es pertinente tomar en cuenta las relaciones 
de poder en las que nos podemos ver inmersos, en las cuales tanto los 
elementos óseos humanos desarticulados, como los cuerpos humanos es
queletizados representan personas que continúan siendo actores dentro 
de nuestras dinámicas sociales, pues no se trata sólo de cosas inertes 
(Anstett 2023).

En relación con lo anterior, los cuerpos humanos esqueletizados 
tienen distintas significaciones, las cuales pueden transformarse a tra-
vés del tiempo. En el caso de nuestra disciplina, debemos reflexionar 
en torno a esos cambios y adaptarnos a las nuevas necesidades socia-
les, sin perder de vista que los elementos óseos deben ser reconocidos 
como pertenecientes a otro ser humano, lo cual motiva las considera-
ciones éticas frente a su humanidad. 

Los cuerpos esqueletizados pertenecientes a personas de la historia 
reciente o actual, también ejercen una agencia importante a nivel social 
pues, en cuanto al papel que éstos tienen dentro de la preservación de la 
memoria colectiva e histórica, es necesario comprender que ésta transita 
de una generación a otra, a partir de eventos y experiencias históricas, 
las cuales pueden ser conmovedoras, placenteras, triunfales, pero también 
violentas. De este modo, la memoria histórica que puede generarse a 
partir del conocimiento producido mediante cuerpos esqueletizados de 
la historia reciente puede visibilizar lo que quiso ser invisibilizado y, así 
fungir como una herramienta para la reivindicación en la búsqueda de 
igualdad, verdad y justicia, pues la memoria también tiene un carácter 
testimonial que puede ser empleado por personas o comunidades cuyos 
derechos humanos hayan sido violentados (Hedrera Manara et al., 2022; 
Vázquez Liñán y Leetoy 2016). 

La memoria histórica, activa a partir del estudio y resguardo de los 
cuerpos esqueletizados, funge como herramienta para la cohesión so-
cial, la reivindicación biocultural, así como para la búsqueda de justicia, al 
exigir la recuperación de voces de la historia que han sido acalladas, 
pero que se mantienen en el recuerdo de los grupos sociales actuales. Por  
este motivo, debe mantenerse un enfoque respetuoso hacia las osamen-
tas humanas, que reconozca la humanidad y derecho a ser tratadas, 



reflexiones y propuesta entorno al marco conceptual… 27

nombradas y recordadas de manera digna, pues las formas en que son 
manejadas pueden impactar profundamente a las familias y comunida-
des a las que pertenecieron (Villa Gómez et al. 2017).

Debemos considerar que las osamentas humanas son más que ca-
dáveres que representan la evidencia física que comprueba la muerte de 
una persona, sino que también constituyeron sujetos, cuyas relaciones 
afectivas y simbólicas podrían tener vigencia y por tanto mantener su 
agencia dentro de las interacciones sociales. Es por ello que la dignidad 
humana, que no concluye con el término de la vida, debe extenderse a 
los cuerpos y sus componentes anatómicos. Los cuerpos esqueletizados 
son evidencia de historias vividas que pueden ser contadas, historias que 
se insertaron dentro una comunidad con experiencias compartidas, es 
por ello, que no deben ser concebidos como restos, sino como elementos 
fundamentales para poder contar una historia que coadyuvará a la pre-
servación de la memoria colectiva (Pinto et al. 2018). 

En México, los antropólogos físicos investigamos y resguardamos 
cuerpos humanos esqueletizados de poblaciones antiguas y actuales. Po-
dría representar una carga simbólica importante en varios sentidos; por 
ejemplo, a nivel de identidad nacional, o mediante una connotación re-
ligiosa y también de memoria histórica y colectiva, que sería reivindicada 
por los familiares, quienes podrían reclamar que se adopten o rechacen 
ciertos protocolos científicos y solicitar que se imponga un tratamiento 
ritualizado del hallazgo y de la restitución de las osamentas o elementos 
óseos humanos desarticulados (Anstett 2023). 

Desde la antropología física se han generado grandes esfuerzos y 
retos dentro del estudio de poblaciones antiguas, así como de la proble-
mática de la desaparición forzada y la identificación de personas, pero 
hemos omitido una etapa fundamental, la de reflexionar en torno a las 
palabras que empleamos para referirnos a los cuerpos humanos, pues 
el manejo del cuerpo y su historia comienza con la conceptualización del 
mismo, puesto que a partir de cómo nombramos a nuestro mundo serán 
las significaciones que le brindemos (Mendoza Luján 2018).

Se invita a que, como miembros de la disciplina de la antropología 
física, desarrollemos un marco conceptual que se ajuste a las realidades 
y problemas que enfrentamos actualmente en nuestro país. Las palabras 
importan y por ese motivo es necesario que nos reconozcamos no sólo 
como miembros de la disciplina antropológica, sino también como parte 
de un pueblo que actualmente enfrenta una crisis forense ante la cual 



o. palacios-ríos y c. nateras-franco28

debemos ser sensibles y referirnos con consideración a los cuerpos de las 
personas que hoy en día continúan siendo parte de nuestra dinámica so-
cial, para comunicarnos con respeto hacia los familiares y comunidades 
cuyo proceso de duelo no ha concluido y también para evitar replicar 
viejas prácticas que fomenten la cosificación e instrumentalización de los 
cuerpos humanos esqueletizados. 

Propuesta de reflexión 

Debido a que no se trata sólo de señalar los errores, sino también de 
generar propuestas para resolverlos, en el cuadro 1, se encuentran algu-
nos términos opcionales a manera de punto de partida para generar en 
colectividad un consenso y reflexión en torno a las palabras que usamos 
para referirnos no sólo a los cuerpos humanos esqueletizados, sino tam-
bién al conjunto de éstos y a los espacios en donde son resguardados. 

La expresión “resto(s) óseo(s)” es empleada como un coloquialis-
mo para referirse a uno o varios cuerpos humanos esqueletizados, así 

Cuadro 1. 
Propuestas de conceptos referentes a elementos óseos humanos

Concepto actual a reemplazar Propuesta (s)

Resto(s) óseo(s)

• Elemento(s) óseo(s) humano(s)
• Componente(s) óseo(s) humano(s)

• Cuerpo humano esqueletizado

• Persona esqueletizada

Colección ósea

• Personas esqueletizadas

• Serie ósea humana

• Acervo de cuerpos humanos 
   esqueletizados (en el caso  
   de poblaciones antiguas)

Osteoteca

• Centro de resguardo de personas 
    esqueletizadas

• Centro de resguardo de cuerpos 
   humanos esqueletizados 

• Centro de resguardo óseo humano 



reflexiones y propuesta entorno al marco conceptual… 29

como a uno o varios elementos óseos desarticulados. Sin embargo, existe 
la posibilidad de que la palabra “resto”, que significa “lo que queda de”, 
sea vinculada con adjetivos que pueden ser mal calificados, por ejemplo, 
como “residuo”, “sobras”, “desperdicio”, entre otros. Lo anterior, podría 
relacionarse con la basurización de los cuerpos, es decir, con la posibili-
dad de desarrollar un discurso simbólico en el que se confunda el trata-
miento del cadáver humano con los desechos sólidos, lo que ocasionaría 
que en el imaginario y la posterior acción el cuerpo esqueletizado pueda 
disponerse o tratarse igual que a la basura; así como la posibilidad de 
pensar que ciertos cuerpos o incluso vidas no tienen valor y pueden ser 
desechados, deshumanizados y sin derecho a la imagen (Mora Martínez 
y Monroy Álvarez 2015). 

Se propone para el reemplazo de “resto(s) óseo(s)”, los términos 
“elemento(s) óseo(s) humano(s)” o “componente(s) óseo(s) humano(s)” 
cuando se trata de uno o más elementos desarticulados. Como se men-
cionó anteriormente, dentro de las prácticas de los laboratorios en don-
de se analizan cuerpos humanos esqueletizados se tuvo la tendencia a 
resguardarlos y clasificarlos de acuerdo con un orden cráneo-postcráneo 
que descontextualizaba los huesos que formaban parte del cuerpo de un 
individuo. Por ese motivo, en la actualidad en los laboratorios y centros 
de resguardo de personas esqueletizadas de poblaciones antiguas o ac-
tuales se cuenta con la problemática de tener elementos óseos aislados que 
es difícil volver a cotejar para integrar el cuerpo esqueletizado completo. 

Existen casos en los que se cuenta con cuerpos completos o casi com-
pletos; para ellos, se sugiere el uso de los términos “cuerpo humano es-
queletizado”, tanto para poblaciones antiguas como actuales, y se enfatiza 
en agregar la palabra “humano” para erradicar la cosificación del cuerpo 
y poner en primer plano su humanidad y calidad como persona. En los 
casos de poblaciones contemporáneas, en donde los individuos esquele-
tizados identificados y no identificados tienen una agencia más vinculada 
con la comunidad actual y con sus propios familiares, se sugiere el uso de 
“persona esqueletizada”. 

Se tiene la tendencia a llamar “colecciones” al conjunto de cuerpos 
humanos esqueletizados, sin embargo, este término puede dar la sensación 
(sobre todo para la comunidad en general y para los colectivos de familia-
res) de que los cuerpos están siendo tratados como objetos coleccionables.  
Por ello, se sugiere emplear en su lugar “personas esqueletizadas” o “serie 
ósea humana” para dar a entender que se está resguardando a una serie o 



o. palacios-ríos y c. nateras-franco30

un conjunto de esqueletos humanos. Para el caso concreto de poblaciones 
antiguas, se propone la opción de “acervo de cuerpos humanos esqueleti-
zados”, bajo el entendido que un acervo está relacionado con un conjunto 
de valores o bienes culturales acumulados por tradición y herencia, así 
como con cuestiones patrimoniales. 

Tradicionalmente, solía o suele denominarse “osteoteca” al espacio 
en donde son resguardados los cuerpos y elementos óseos humanos; sin 
embargo, recientemente en México se ha dado un paso adelante con 
la adopción del término “centro de resguardo” para referirse a estos 
espacios, ejemplo de ello es la reciente publicación de una guía técnica 
para centros de resguardo óseo forense en México (Ortega Palma et al. 
2024). En el presente texto se sugiere el uso de “centro de resguardo” 
y la especificación de los términos que se consideren pertinentes como 
por ejemplo, “centro de resguardo de cuerpos humanos esqueletizados”, 
“centro de resguardo de personas esqueletizadas”, o bien, “centro de 
resguardo óseo humano”. 

Se reitera que estas propuestas tienen como función principal in-
citar a la reflexión, debate y consenso dentro de nuestra disciplina, no 
pretenden ser una imposición, sino una invitación. Consideramos que, 
a través de las palabras, se podrá dar inicio a una percepción diferente 
de los cuerpos esqueletizados –ya no como cosas, sino como sujetos con 
agencia, para posteriormente cuestionar y reflexionar; no sólo sobre la 
manera como nombramos a los cuerpos, sino también nuestras prácti-
cas, las formas en las que son resguardados, expuestos, exhibidos, mane-
jados e investigados. 

Consideraciones finales 

La manera como se gestionan y estudian los cuerpos humanos esqueleti-
zados desde la antropología física tiene antiguas tradiciones que deben ser 
cuestionadas. Desde la perspectiva de México, el amplio camino dentro 
del estudio de poblaciones antiguas y el hecho de que los elementos óseos 
humanos forman parte del patrimonio cultural de la nación, ha generado 
una cierta desvinculación de los individuos del pasado con los del presente 
y ha provocado la tendencia a su reducción como objetos.

A esto se añade el problema de que esas viejas concepciones tam-
bién se han trasladado al ámbito de la antropología forense, en donde se 



reflexiones y propuesta entorno al marco conceptual… 31

trabajan problemáticas actuales en nuestro país. Por ese motivo, en el 
presente artículo se exhorta a la reflexión sobre los términos que hemos 
heredado para referirnos a los cuerpos humanos esqueletizados, es por 
ello que se presenta una propuesta que, más que una imposición, busca 
generar el debate y la reflexión en torno a esta temática dentro de la 
disciplina antropológica. 

Se espera que, una vez modificado y reflexionado nuestro marco 
conceptual, el siguiente paso sea repensar también nuestras prácticas, 
es decir, las maneras como resguardamos, manejamos e investigamos los 
cuerpos humanos esqueletizados. Tanto en los contextos de poblaciones 
antiguas como en la problemática actual relacionada con la crisis foren-
se, es necesario aprender a percibir a los cuerpos humanos esqueletiza-
dos como personas en lugar de objetos y no dar por sentado que son 
“montones de huesos” (Ortega Muñoz 2011). Si bien es cierto que existen 
diferencias entre osamentas antiguas y actuales, no debemos olvidar la 
calidad de personas y su agencia en el mundo de unos y otras. 

Se invita a reconocer que los cuerpos humanos esqueletizados son 
agentes activos, que constantemente cambian de significado y, por lo 
tanto, como antropólogos físicos debemos realizar con el mismo ritmo 
ejercicios de reflexión en torno a nuestro objeto de estudio y a las ma-
neras de nombrarlo y abordarlo. Recordemos que los cuerpos humanos 
esqueletizados no son “restos”, sino, al contrario, representan lo que ha 
resistido y sigue resistiendo a la destrucción, pues permanecen, da tes-
timonio de la humanidad de quienes, aunque ya no están, continúan 
teniendo un efecto e influencia en nuestro día a día (Anstett 2023). 

Como miembros de un gremio que colabora con personas esque-
letizadas, debemos reconocer y aceptar la responsabilidad social in-
negable de nuestra disciplina, tanto para poblaciones antiguas, como 
actuales. Nuestra siguiente propuesta es generar estrategias de divul-
gación que eviten la estigmatización y la cosificación para devolver la 
dignidad a las personas esqueletizadas al reconstruir y respetar su me-
moria. 

La ética dentro de la antropología, además de ser un campo con 
necesidad de constante renovación de paradigmas, tiene amplias posi-
bilidades de interrogantes. Sería inocente pensar que dentro de un texto 
se profundicen las diferentes vertientes de un tema tan importante y 
extenso como lo es el manejo (tanto conceptual, como académico, so-
cial, práctico, entre otros) de los cuerpos esqueletizados. Sin embargo, 



o. palacios-ríos y c. nateras-franco32

a partir de esta reflexión quisimos plasmar una propuesta piloto que, 
esperamos, junto con las aportaciones de otros colegas, pueda despe-
gar más allá de un ejercicio, en apariencia sólo semántico. 

Literatura citada 

Anstett, Elisabeth

2023.	 “Del Desecho a La Reliquia. Los Antropólogos Sociales Enfrentados 
al Estatuto Cambiante de Los Restos Humanos.” En Restos óseos hu-
manos ¿Cosas o personas?, editado por J. López Mazz y E. Anstett, pp. 
17-28. Biblioteca Plural, Universidad de la República, Montevideo.

Buikstra, Jane E.
2006.	 “Repatriation y Bioarchaeology: Challenges and Opportunities.” En 

Bioarchaeology. The contextual Analysis of human remains, editado 
por J. E. Buikstra y A. B. Lane, pp. 389-415. Academic Press, Boston.

Cucina, Andrea, y Vera Tiesler.
2011.	 “El Manejo de Restos Humanos Arqueológicos En Italia y Estados 

Unidos. Convergencias y Divergencias Con Su Estudio En Méxi-
co.” En Colecciones esqueléticas en México: excavación, catalogación 
y aspectos normativos, editado por L. Márquez y A. Ortega Muñoz, 
pp. 63-78. Instituto Nacional de Antropología e Historia, Ciudad 
de México.

Dickinson, Federico, y Raúl Murguía.
1982.	 “Consideraciones En Torno al Objeto de Estudio de La Antropología 

Física.” Estudios de Antropología Biológica 1:51-64.

Erchini, Carina.
2023.	 “Colecciones Bioantropológicas: Una Mirada Desde Los Museos de 

Uruguay.” En Restos óseos humanos ¿Cosas o personas?, editado por J. 
López Mazz y E. Anstett, pp. 99-110. Biblioteca Plural, Universidad 
de la República, Montevideo.



reflexiones y propuesta entorno al marco conceptual… 33

Fabra, Mariana, y Mariela Zabala.
2023.	 “Restos Sensibles, Ancestros, ¿patrimonio?: Políticas Museísticas 

En Torno a Los Restos Humanos En El Museo de Antropología de 
Córdoba.” En Restos óseos humanos ¿Cosas o personas?, editado por J. 
López Mazz y E. Anstett, pp. 123-38. Biblioteca Plural, Universidad 
de la República, Montevideo.

Hedrera Manara, Luciana, Nicole Mazzucchelli, y Lupicinio Íñiguez-Rueda.
2022.	 “Una Revisión Sistemática de Literatura: Memoria Colectiva, Infancia 

y Migración.” Sociedad e Infancias 6(2):179-92.

Hernández, Patricia.
2011.	 “¿De Quién Es El Material Osteológico? Algunas Reflexiones Sobre 

El Estudio, La Conservación y La Custodia de Los Materiales Óseos.” 
En Colecciones esqueléticas humanas en México: Excavación, catalo-
gación y aspectos normativos, editado por L. Márquez y A. Ortega, 
pp. 51-61. Instituto Nacional de Antropología e Historia, Escuela 
Nacional de Antropología e Historia, Ciudad de México.

INAH.
1939.	 Ley Orgánica del Instituto Nacional de Antropología e Historia. Ciu-

dad de México.

INAH.
1972.	 Ley Federal Sobre Monumentos y Zonas Arqueológicos, Artísticos e His-

tóricos. Ciudad de México.

Le Breton, David.
1990.	 Antropología Del Cuerpo y Modernidad . Ediciones Nueva Visión, 

Buenos Aires.

Le Breton, David.
1992.	 La Sociología Del Cuerpo. Ediciones Nueva Visión, Buenos Aires.

Márquez, Lourdes.
2011.	 “Las Colecciones Esqueléticas Humanas en México: Algunos Aspectos 

Sobre La Normatividad del inah y su Repercusión En Las Líneas 
de Investigación de La Bioarqueología.” En Colecciones esqueléticas 



o. palacios-ríos y c. nateras-franco34

humanas en México: Excavación, catalogación y aspectos normativos, 
editado por L. Márquez y A. Ortega, pp. 15-28. Instituto Nacional 
de Antropología e Historia, Escuela Nacional de Antropología e 
Historia, Ciudad de México.

Mendoza Luján, José Erik.
2018.	 “El Cuerpo Muerto. Reflexiones Acerca Del Manejo Del Cuerpo 

Humano, a Partir de Un Estudio Osteobiográfico de Una Colección 
Ósea Tepaneca.” Estudios de Antropología Biológica 12(2):767-780.

Mora Martínez, Laksmi Adyani, y Roberto Monroy Álvarez.
2015.	 “La Basurización de Los Cuerpos. Nuevas Maneras de Violencia En 

Morelos.” En Atlas de la seguridad y violencia en Morelos, coordinado 
por Rodrigo Peña González y Jorge Ariel Ramírez Pérez, pp. 120-131. 
Universidad Autónoma del Estado de Morelos, Cuernavaca; Colectivo 
de Análisis de la Seguridad con Democracia A. C, Ciudad de México.

Ortega Muñoz, Allan.
2011.	 “Los Restos de Nuestros Antepasados En La Construcción Del 

Patrimonio Cultural Tangible y La Identidad de México.” En Co-
lecciones esqueléticas humanas en México: Excavación, catalogación y 
aspectos normativos, editado por L. Márquez y A. Ortega, pp. 29-50. 
Instituto Nacional de Antropología e Historia, Escuela Nacional de 
Antropología e Historia, Ciudad de México.

Ortega Palma, Albertina, Yanet Josefina Juárez Reyes, Israel Lira García, 
Cesar Manuel Espinoza Suastegui, Arturo Gerardo Cervantes Arróniz, y 
Jesús Solís Justo.

2024.	 “Resguardo y Conservación de Cuerpos En Reducción Esquelética. 
Guía Técnica y de Aplicación Para Un Centro de Resguardo Óseo 
Forense, México.” Revista Mexicana de Ciencias Penales 7(22):75-102. 

Pinto, Julián, Ana Isabel Gómez, Juanita Marulanda, y Andrés Hernán León.
2018.	 “Necroética: El Cuerpo Humano Muerto y Su Dignidad Póstuma.” 

Repertorio de Medicina y Cirugía 27(1):55-64. 



reflexiones y propuesta entorno al marco conceptual… 35

Tiesler, Vera.
2006.	 Bases Conceptuales Para La Evaluación de Restos Humanos En Ar-

queológía. Universidad Autónoma de Yucatán, Mérida.

Vázquez Liñán, Miguel, y Salvador Leetoy.
2016.	 “Memoria Histórica y Propaganda. Una Aproximación Teórica al 

Estudio Comunicacional de La Memoria.” Comunicación y Sociedad 
26:71-94.

Villa Gómez, Juan David, Manuela Avendaño, y María Agudelo.
2017.	 “La Memoria Colectiva Como Objeto de Estudio de Las Ciencias 

Sociales.” ECA: Estudios Centroamericanos 72(750):247-75. 


