
Implicaciones bioéticas en el estudio de osarios en cuevas 
alrededor del lago Metzabok.  

Una mirada desde la arqueología ontológica

Bioethical Implications in the Study of Ossuaries in 
Caves Around Lake Metzabok. A Look from Ontological 

Archaeology

Josuhé Lozada Toledoa y Alice Balsanellib

aInstituto Nacional de Antropología e Historia, Dirección de Estudios 
Arqueológicos. josuhe_lozada@inah.gob.mx

bUniversidad Nacional Autónoma de México, Centro de Estudios Mayas.  
alice.balsanelli@yahoo.com

Resumen

En este trabajo se documentan las percepciones de los mayas lacandones 
en torno a los componentes óseos humanos localizados en cuevas alrede-
dor del lago Metzabok. Se contrasta el impacto de los proyectos académicos 
en búsqueda del dato bioantropológico con la interpretación elaborada 
por las comunidades locales en torno a su pasado y a los componentes óseos. 
Asimismo, se discute el tema de la restitución de los componentes esquelé-
ticos ante la mirada cada vez más crítica de las comunidades nativas que 
reclaman a sus antepasados. Finalmente, se describen las concepciones 
lacandonas inherentes a los osarios en cuevas, considerados espacios sa-
grados y vivos y como puntos de interacción entre personas humanas y 
no humanas. El estudio de estos santuarios a partir de una arqueología 

Estudios de Antropología Biológica, XXII-2: xx-xx, México, 2024.
doi: 10.22201/iia.14055066p.2024.88219
issn: en trámite. Éste es un artículo Open Access bajo la licencia CC-BY-NC 4.0 DEED 
(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



j. lozada toledo y a. balsanelli62

ontológica permite reflexionar sobre la importancia de acompañar la in-
vestigación académica con el estudio de las interpretaciones nativas.

Palabras clave: lacandones, cuerpo, persona, repatriación.

Abstract

In this paper, we document the Lacandon Maya’s perceptions of human 
skeletal remains located in caves, around Lake Metzabok. We underline 
the contrast between the impact of academic projects in search of bio-
anthropological data with the native interpretation about their past and 
the skeletal remains. We also discuss the issue of the restitution of skeletal 
components, demanded by the increasing critical view of native commu-
nities, which claim back their ancestors. Finally, we describe the Lacan-
don conceptions inherent to cave ossuaries, considered as sacred and living 
spaces, and as points of interaction between human and non-human be-
ings. The study of these sacred shrines from an ontological archaeology 
allows us to reflect on the importance of accompanying academic re-
search with the study of native interpretations.

Keywords: lacandons, body, personhood, repatriation.

Introducción

El desarrollo actual de la arqueología y la bioantropología ha requerido 
de técnicas cada vez más sofisticadas para la exploración, el registro y el 
análisis de la cultura material y de los componentes esqueléticos humanos, 
donde se ha incorporado la aplicación de nuevas tecnologías enfocadas 
en la investigación, como el uso de lidar (Light Detection and Ranging), 
fotogrametría 3D, arqueometría u otros estudios de laboratorio en huesos 
humanos, como análisis de adn, isótopos de estroncio, tomografía com-
putarizada, entre otros. En este artículo se describen los desafíos éticos 
de la praxis arqueológica y bioantropológica, que trasciende el uso de 
nuevas tecnologías y se enfoca en la búsqueda de un punto de encuen-
tro entre arqueología y etnología, que tome en cuenta las concepciones y 
preocupaciones de las comunidades locales.



implicaciones bioéticas en el estudio… 63

Desde los inicios de la antropología, Frans Boas (1899) sentó las 
bases para considerar a la antropología dividida en cuatro campos: la an-
tropología cultural o social, la antropología física, la arqueología y la 
lingüística. Después de la década de 1970, los nuevos conocimientos en 
genética y evolución hicieron trascender a la antropología física de la des-
cripción de los parámetros biológicos a la comprensión de sus causas 
bajo los postulados de Washburn (1951). Dicho enfoque fue fundamen-
tal para proponer la antropología biológica como una disciplina cientí-
fica que se extiende hacia lo biológico, a la teoría evolutiva y al estudio 
biocultural (e. g. Tabares et al. 2012).

A pesar del desarrollo de una perspectiva más biológica y menos 
física en antropología, la osteología antropológica siguió constituyen-
do desde los años ochenta del siglo pasado la base de muchos estudios 
enfocados en el manejo eficiente de datos e incorporación de nuevas tecno-
logías, lo que dio como resultado estudios paleodemográficos, tafonómi-
cos y, más recientemente, en materia de antropología forense (Serrano y 
Terrazas 2000). Cabe mencionar que, a lo largo de su historia, la práctica 
bioantropológica y arqueológica, en varias ocasiones, se ha distinguido 
por un carácter invasivo (Márquez Morfín 2011) y extractivo.

En el pasado, la antropología física recurrió a la antropometría para 
demostrar y sostener una visión heterofóbica y racista de las poblaciones 
no occidentales (raciología). En ese contexto, los estudios antropométri
cos utilizaban a las personas como escalas humanas; las mediciones y los 
registros fotográficos llevaron a clasificar la alteridad en términos de jerar-
quización de las razas (e. g. Acuña 2005), lo cual permitía justificar ideolo
gías racistas. Otras veces, las investigaciones osteológicas empleadas en 
los estudios de paleodieta, migración y adn recurren a procedimientos 
invasivos para el estudio de las “muestras” y terminan con la destrucción 
de parte del material óseo (Márquez Morfín 2011). En la actualidad, 
tendiendo a esta problemática, se cuenta con aspectos normativos para 
el manejo de colecciones esqueléticas humanas y la toma de muestras, 
que consideran los aspectos éticos, legales y técnicos para la correcta ma-
nipulación, conservación, análisis y resguardo del material óseo humano 
(Lerma y Argüelles 2022; Márquez Morfín y Ortega 2011).

En la búsqueda de objetividad científica, con la incorporación de 
modelos estadísticos promovidos por la llamada “nueva arqueología”, 
los proyectos de investigación se fueron separando cada vez más de los 
agentes sociales (Clarke 1972). En la disciplina arqueológica, es hasta 



j. lozada toledo y a. balsanelli64

el surgimiento de la arqueología posprocesual que, bajo la influencia 
de la hermenéutica (Hodder 1991; Criado Boado 1999) y de la feno-
menología (Tilley 1994), los arqueólogos comienzan a tomar en cuenta 
la intención, el contenido simbólico y la estructura de racionalidad de 
los grupos y personas del pasado, lo que les permite cambiar sus postu-
ras para tener interés en problemáticas con contenido simbólico.

Actualmente, han surgido posicionamientos teóricos más abiertos 
y flexibles que permiten estudiar la evidencia arqueológica desde una 
arqueología ontológica, que toma en cuenta las concepciones de las po-
blaciones nativas desde la noción de persona o personhood. Este término 
alude a un estatus ontológico atribuido a determinados seres, dotados de 
agencia, intencionalidad, que permiten atribuirle una condición de “per-
sona”. Tanto en el campo de la arqueología como en el de la antropología 
surgieron nuevas corrientes teóricas que evidencian cómo en el pensa-
miento de pueblos no occidentales del presente y del pasado la noción 
de “persona” se extiende a un amplio conjunto de seres: seres humanos, 
plantas, animales, dioses, espíritus y fenómenos atmosféricos, como el 
rayo, la lluvia, entre otros (Descola 2012; Århem 2001; Fowler 2004). Ello 
incluiría elementos que, desde el punto de vista arqueológico, se conside-
ran como “objetos” –enseres rituales, restos óseos, pinturas rupestres– y 
los espacios naturales, como cuevas, manantiales, cenotes, cerros.

Como lo señalan los teóricos del giro ontológico, solamente en la 
visión occidental existe una separación clara entre lo natural y cultural. 
En palabras de Latour, uno de los principales teóricos de esta nueva co-
rriente de pensamiento: “en nuestras sociedades, solo en las nuestras, una 
trascendencia inaudita se ha manifestado: la naturaleza tal cual es, ahu-
mana, inhumana en ocasiones, extrahumana siempre” (2007: 147). Por 
el contrario, en otras sociedades menos occidentalizadas, el ser humano 
se percibe como parte de un complejo sistema relacional, que el colecti-
vo humano mantiene con entidades no humanas de diferente naturale-
za. En estos contextos, lo que llamamos “naturaleza” es un espacio vivo  
en sí mismo y se encuentra habitado por un amplio conjunto de subjeti-
vidades con las que el ser humano se comunica, se relaciona e intercambia 
bienes y esencias (Descola 2012). Como será aclarado más adelante, es-
tos postulados sientan las bases para una novedosa interpretación del 
espacio sagrado, de los elementos que lo conforman y, asimismo, de los 
restos materiales –entre ellos el material óseo– que interesan a los estu-
dios arqueológicos y bioantropológicos.



implicaciones bioéticas en el estudio… 65

En esta sinergia entre la arqueología y la bioantropología surge la 
bioarqueología como una subdisciplina que estudia a los restos óseos en 
conexión directa con los contextos arqueológicos de los cuales proceden 
(Balderas 2017). En México, se ha puesto especial énfasis en el contexto 
cultural e histórico en el que las personas se desarrollaron; esta subdisci-
plina también expande su visión hacia las ontologías locales. De tal ma-
nera que la bioarqueología define su objeto de estudio en consideración 
del cuerpo como unidad mínima de análisis.

De las nuevas concepciones mencionadas, derivó una arqueología 
más simétrica, la arqueología ontológica (Alberti 2017), que toma en 
serio las construcciones culturales y las concepciones elaboradas por las 
poblaciones locales en torno a su patrimonio cultural y su pasado. En 
este sentido, la bioética juega un papel importante para reflexionar so-
bre la manera como los investigadores han desarrollado sus estudios no 
sólo en el campo arqueológico, sino también en materia de bioantropo-
logía, con el objetivo de crear formas de aproximación más respetuosas 
hacia las poblaciones locales. Al hablar de bioética, hacemos referencia 
a un neologismo acuñado por Potter (1971), quien la entiende como la 
disciplina que combina el conocimiento biológico con el de los valores 
humanos. Otros estudios (Muller 1994) discuten sobre la importancia 
de crear un puente entre la bioética y la antropología a partir de los 
contextos concretos en los cuales se toman las decisiones éticas, los fun-
damentos teóricos que sustentan la bioética, el carácter multicultural de 
los conflictos éticos y el reto de examinar el campo de la bioética como 
un fenómeno cultural que se sustenta en el mundo de las creencias y 
éstas se construyen con base en asunciones culturales que son, al mismo 
tiempo, el reflejo de los valores sociales del grupo que se está analizando 
(Jiménez 2011).

En debates más recientes en el campo de la antropología y la bioé-
tica, se ha planteado la necesidad de crear códigos de ética para regular las 
prácticas de intervención humana, como la participación voluntaria, el 
consentimiento informado, la confidencialidad, el anonimato y la pro-
tección de datos. A la vez que se busca una mayor accesibilidad a los da-
tos, se protegen los intereses de las personas bajo estudio mediante una 
responsabilidad compartida entre el etnógrafo y las poblaciones locales 
(Jacorzynski y Sánchez Jiménez 2013).

A continuación, se discutirá sobre la importancia de la arqueolo-
gía ontológica en la construcción de una historia a contrapelo (Gilly 



j. lozada toledo y a. balsanelli66

2006) que funciona como un puente entre la bioética y la antropología, 
al tratar de visibilizar la historia de las poblaciones nativas y reflexio-
nar en cómo es percibida por ellos mismos y no como una imposición 
desde la mirada occidental y cientificista.

La arqueología ontológica en el estudio de la cultura material  
y los componentes esqueléticos humanos en comunidades indígenas

En años recientes, la disciplina arqueológica, con una mirada más an-
tropológica, se ha interesado por trascender los dualismos occidentales, 
como naturaleza y cultura (Descola 2012), objeto y sujeto o mente y 
cuerpo (Ingold 2000), que han resultado en un verdadero obstáculo a 
la hora de interpretar la cosmovisión y las prácticas de las poblaciones 
del pasado. Bajo esas premisas, se intenta crear categorías de análisis 
que tomen en cuenta las ontologías indígenas de carácter relacional, que 
permiten comprender la forma en la que las personas se relacionan con 
el “espacio sagrado” –“naturaleza” en las nociones occidentales– conformado 
por una red de interacciones entre personas humanas y no humanas 
(Descola 1992). Asimismo, se toma en cuenta la ausencia de la noción 
de “objeto”, característica de las cosmovisiones animistas, donde todo lo 
que se encuentra en el cosmos está dotado de alma y agencia y, por 
lo tanto, puede ser dotado de la condición de “persona” (Viveiros de 
Castro 2006; Santos-Granero 2009). Desde el punto de vista arqueo-
lógico, encontramos esas reflexiones en el estudio de los productos de 
la cultura material de los antiguos mayas, donde se acude al concepto 
de personhood para su estudio (Gillespie 2008), en la descripción de las 
casas y los templos vistos como personas (Stuart 1998) y la agencia y 
condición de “persona” de los objetos y enseres rituales (Astor-Aguilera 
2010; Cuevas 2007).

La arqueología ontológica (Alberti 2017) retoma los postulados de 
Bruno Latour (1999) y Eduardo Viveiros de Castro (2012) para consi-
derar la analogía etnográfica y la teoría nativa como un elemento im-
portante en la disciplina arqueológica al momento de profundizar en la 
alteridad ontológica. La ontología es entendida como la teoría de la rea-
lidad que se fundamenta en modelos de realidad y engloba un conjunto 
fundamental de entendimientos acerca de cómo es el mundo (Harris y 
Robb 2012) para determinada cultura.



implicaciones bioéticas en el estudio… 67

Para el estudio de los componentes óseos, el tema que aquí nos con
cierne, es fundamental hacer referencia a las percepciones que los pueblos 
nativos elaboraron sobre el cuerpo y las entidades anímicas que alberga, 
es decir, la noción de persona y todos sus componentes. El cuerpo ha 
sido estudiado en una gran cantidad de estudios antropológicos desde 
los trabajos en Melanesia (Strathern 1990), India (Busby 1997), en Mé-
xico destacan los estudios sobre cuerpo y persona entre los p’urhépe-
cha (Martínez González 2013), nahuas (Báez 2021), mayas peninsulares 
(García Magdaleno 2021), entre otros. Una obra fundamental y pionera 
en el estudio de la noción de persona en Mesoamérica es Cuerpo huma-
no e ideología. Las concepciones de los antiguos nahuas de Alfredo López 
Austin (1984), literatura obligada para dar cuenta de las entidades y com-
ponentes anímicos entre los grupos nahuas del centro de México. En lo 
concerniente a los grupos mayas prehispánicos, se cuenta con la obra de 
Velásquez García (2023), quien se enfoca en el tema de los componentes 
anímicos del cuerpo humano entre los mayas del Clásico. Para el caso de 
los mayas posclásicos, se cuenta con trabajos enfocados en el arte rupestre 
y el mundo de las entidades anímicas insertas en el cuerpo de las perso-
nas (Lozada y Vigliani 2021). En particular, en lo concerniente al tema de 
los componentes esqueléticos humanos entre grupos mayas prehispáni-
cos, algunos autores lo han abordado desde el punto de vista relacional. 
Se cuenta con los estudios enfocados en la antropofagia y los sacrificios 
rituales (Ruiz 2021; Tiesler y Ruiz 2023), donde se ha visto el canibalismo 
como el consumo de un cuerpo que se fragmenta o se divide a manera de 
reliquias y que finalmente se ingiere bajo fines religiosos, o bien, desde la 
idea de las entidades anímicas y coesencias asociadas a la persona en los 
rituales de nacimiento y muerte (Scherer 2015). En estos casos se concibe 
a la persona como un ser que alberga múltiples entidades anímicas, al-
gunas adquiridas desde el nacimiento y que acompañan a la persona a lo 
largo de su vida, como los wahyis o animales compañeros.

Una vez que se ha revisado los datos y literatura alusiva a la impor-
tancia de la arqueología ontológica (Alberti 2017) en la búsqueda de un 
diálogo legítimo entre la bioética y la antropología que permite un acer-
camiento multidisciplinario, nos percatamos de la profunda necesidad de 
que las poblaciones locales sean escuchadas para entablar un intercambio 
más horizontal entre los investigadores y las personas que están relacio-
nadas con los sitios arqueológicos que se están investigando.



j. lozada toledo y a. balsanelli68

En el caso de los lacandones y del área de estudio que concierne a 
este trabajo, cabe anticipar que lo que a los ojos de los investigadores 
son huesos humanos del periodo prehispánico, para los miembros de 
la comunidad de Metzabok son restos pertenecientes a algunas deida-
des terrenales. Los lacandones no consideran los osarios como depósitos 
rituales, sino, por estar ubicados en cuevas, como la morada o el lugar 
de descanso de algunas deidades terrenales. Asimismo, atribuyen alma 
y agencia a las cuevas y a todos los elementos que éstas contienen.

En el siguiente apartado se plantea una reflexión en torno al fe-
nómeno de “reclamo de los ancestros” llevado a cabo por comunidades 
indígenas en diversos países y sobre la importancia de entrelazar los da-
tos arqueológicos con la información etnográfica, que tome en cuenta la 
perspectiva de las poblaciones locales.

La restitución de componentes esqueléticos humanos

El tema de la profanación de lugares sagrados por parte de arqueólogos 
ha sido analizado por Mendiola (2008), quien registra tres casos en el 
norte de México que involucraron a los grupos tohono o’odham, mayos 
y tarahumaras. El autor subraya la importancia de pedir permiso a las 
comunidades indígenas actuales cuando se pretende estudiar a sus antepa-
sados y enfatiza que ellas tienen el pleno derecho de negar la autorización 
si así lo consideran.

En otros países, la exploración, estudio y manipulación de los com-
ponentes esqueléticos humanos ha dado pie a la generación de marcos 
legales por parte de las comunidades nativas. Un ejemplo es la repatria-
ción arqueológica, entendida como el proceso de devolución de un bien 
arqueológico que fue sustraído de su lugar de origen y que, mediante 
su correspondiente gestión, es posible restituir (Lozada y Palka 2022).

La repatriación de componentes óseos humanos ha sido importan-
te en las demandas de los pueblos indígenas de los Estados Unidos, ya 
que en 1990 entró en vigor en ese país el Acto de Protección de Sepultu-
ras de Poblaciones Nativas Americanas y de Repatriación o nagpra (Na-
tive American Graves Protection and Repatriation Act), que ha contado 
con actualización de sus regulaciones, como la publicada en diciembre 
de 2023 y en vigor desde enero de 2024.



implicaciones bioéticas en el estudio… 69

A través de nagpra se determinó que los museos e instituciones de 
investigación que reciben apoyo financiero federal debían presentar has-
ta 1995 una lista completa de los artefactos culturales y huesos humanos 
de procedencia amerindia que constan en sus archivos. A partir de este 
inventario se ha realizado la repatriación de colecciones (culturales o bio-
lógicas) a los grupos indígenas correspondientes (Ventura 2012). En otros 
casos, algunos museos han retirado los objetos funerarios por respeto a 
las comunidades indígenas y trabajan con los descendientes para bus-
car las mejores formas de interpretar los sitios arqueológicos al interior 
de sus paisajes sagrados (figura 1). Otros estados de la Unión America-
na, como Hawái, también han llevado a cabo procesos de repatriación de 
componentes óseos humanos por iniciativa de las comunidades nativas 
(1992). En Australia, tras las reclamaciones de los aborígenes australia-
nos, en años recientes se han hecho restituciones de osamentas humanas 
y artefactos culturales por parte de la Universidad Adelaide (Korff 2021).

En Argentina, el problema de la repatriación de huesos de los indíge-
nas ha cobrado importancia en años recientes, después de que se efectua-
ran peticiones de restitución que forman parte de colecciones públicas 
y privadas de distintas áreas del país (Béguelin y Gómez 2011). Ello se 
logró gracias a la ratificación del convenio 169 de la oit sobre “Pueblos 
Indígenas y Tribales en Países Independientes” (Endere 2022). En ese mis-
mo país se avanzó con la declaración para Latinoamérica del “Código 
deontológico para el estudio, conservación y gestión de restos huma-
nos de poblaciones del pasado”. Dicho documento define el conjunto de 
normativas consensuadas por los miembros de la Asociación de Antro-
pología Biológica Argentina en relación con los derechos y obligaciones 
para con la comunidad, la profesión y su objeto de estudio. El Código 
también subraya que los restos humanos albergados en museos y otras 
instituciones científicas deben ser tratados con dignidad, sensibilidad y 
respeto, y que los investigadores deben tomar en consideración las ca-
racterísticas del medio sociocultural en el que desarrollan sus tareas. En 
este sentido, en Latinoamérica se observan importantes avances, ya que, 
mediante la participación de los científicos con las comunidades locales, 
se ha logrado abrir una definición de códigos deontológicos y desarrollo 
de legislaciones locales que contemplan la participación de distintos ti-
pos de agentes sociales (Aranda et al.,2014).

Para el caso de Chile, también se tiene registro de importantes lo-
gros en la materia por parte de la comunidad atacameña, la cual ha 



j. lozada toledo y a. balsanelli70

reclamado el retorno de “sus abuelos” y logrado la reubicación de los 
componentes óseos humanos fuera de la exhibición de museos; esto ha 
sacado a la luz el debate sobre la devolución o reentierro de los cuerpos 
de sus ancestros (Ayala et al. 2022).

En México aún no se registra un reclamo de los huesos de los ante-
pasados por parte de las comunidades indígenas ante el Estado o ante las 
instituciones de investigación. Entre los mayas de Quintana Roo, las per-
sonas perciben la importancia de los huesos humanos, sin considerarlos 
necesariamente como parte de su identidad, sino que forman parte de 

Figura 1. Museo de sitio en Moundville Archaeological Park, Alabama, EUA. 
Fuente: Fotografía Josuhé Lozada.



implicaciones bioéticas en el estudio… 71

un culto religioso popular que les da una seguridad ontológica; entre los 
mayas yucatecos se registra un orgullo étnico que se manifiesta en sostener 
las tradiciones, lengua y cultura, pero sin incluir un reclamo de los restos 
esqueléticos de sus antepasados (Ortega 2011). Con estos ejemplos, po-
demos notar que el manejo de huesos humanos antiguos se ha conver-
tido en un tema legal en varios países. Sin embargo, en México, aún no 
se han dado las confrontaciones étnicas que resultaron tan poderosas 
en Estados Unidos ni existe una noción de reclamo de vestigios humanos 
precoloniales entre los grupos indígenas (Cucina y Tiesler 2011).

La legislación federal en materia de protección del patrimonio ar-
queológico en México ha tenido grandes avances con la publicación de 
la Ley Orgánica del inah (1939), los Lineamientos Generales para el Ma-
nejo y Resguardo de Restos Humanos (Instituto Nacional de Antropolo-
gía e Historia inah [inah] 2019) y la nueva Norma para la Investigación 
Arqueológica (inah 2024), sin embargo, aún no se cuenta con mecanis-
mos jurídicos que sistematicen claramente los procesos de repatriación 
(Lozada y Palka 2022) mediante protocolos formales de restitución cul-
tural o consulta indígena (Mendiola 2008) para investigar, exhibir o es-
tudiar huesos humanos provenientes de sitios arqueológicos ubicados en 
las comunidades indígenas.

Un tema de interés en los últimos años en México es la restitución 
de los componentes esqueléticos de personajes históricos revoluciona-
rios por parte del Estado, como el caso de la reciente repatriación de los 
huesos de Catarino Erasmo Garza Rodríguez (1859-1895), periodista y 
revolucionario mexicano asesinado en Panamá, cuyas osamentas fueron 
trasladadas desde la provincia de Bocas del Toro, Panamá, hasta Tamau-
lipas; o el caso de la búsqueda del General José María Melo y Ortiz 
(1800-1860), revolucionario originario de Colombia, quien luchó junto 
a Simón Bolívar y finalmente, después de exiliarse en México, murió 
asesinado en la localidad de Juncaná, La Trinitaria, Chiapas. A conti-
nuación, se revisa un estudio de caso asociado al mundo de las cuevas en 
un lago ubicado en la región de la selva Lacandona de Chiapas.

Los osarios en cuevas alrededor del lago Metzabok

El lago Metzabok se localiza en el sureste mexicano en la región de la selva 
Lacandona y pertenece al municipio de Ocosingo, Chiapas. Se trata de 



j. lozada toledo y a. balsanelli72

un área ubicada al noreste del estado de Chiapas con un clima tropical 
húmedo y semicálido con morfoestructuras que presentan importantes 
sistemas de fractura y plegamiento, donde predominan las rocas calizas 
con infiltración y circulación hídrica subterránea (García-Gil y Lugo 
Hubp 1992: 43). Ello ha dado pie a la formación de una gran cantidad de 
cuevas y cenotes que abundan alrededor del lago Metzabok.

La estructura del sistema lagunar Metzabok es compleja: “se encuen-
tra conformado por un total de 21 lagos de dimensiones variables, la ma-
yoría de ellos intercomunicados temporal o permanentemente entre sí” 
(Comisión Nacional de Áreas Naturales Protegidas [Conanp] 2006: 20).

Alrededor del lago, el Proyecto Arqueológico Mensabak dirigido 
por Joel W. Palka de la Universidad Estatal de Arizona, junto con sus 
colaboradores provenientes de otras instituciones nacionales, como la 
Universidad Nacional Autónoma de México y el Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, ha documentado hasta el momento un total 
de 12 cuevas con evidencia arqueológica: cueva Mensabak, cueva de la 
Grieta 1, cueva de la Grieta 2, cueva de la Grieta 3, cueva del Mirador, 
cueva de Los Colmillos, cueva Tzibaná, cueva ZN-4, cueva ZN-9, cueva 
Sak Tat, cueva Aj Chaj Chi y cueva Jo’ ton K’ak (figura 2).

El objetivo de dicho proyecto de investigación ha sido documentar 
los sitios arqueológicos vinculados a la cultura popular maya alrededor del 
lago Metzabok, que incluye las cuevas vistas como lugares sagrados dentro 
de las peregrinaciones de los mayas antiguos y actuales.

La evidencia arqueológica dentro de las cuevas corresponde diver-
sas temporalidades: la cueva El Mirador presenta material del Preclá-
sico tardío (200 aC-200 dC), mientras el resto de las cuevas contiene 
artefactos del Posclásico tardío (1250-1550) y del periodo Histórico 
(1750-1950), así como de los lacandones actuales (1950-actualidad) 
(Palka 2005; Lozada 2023).

El material depositado en el interior de las cuevas va desde cerámica 
ritual de diversas temporalidades –fechada desde el periodo Preclásico 
tardío hasta tiempos recientes, como ollas, cajetes, pichanchas e incensa-
rios lacandones– hasta figurillas de hule antropomorfas o k’ik que eran 
quemadas por los lacandones durante los rituales allí realizados (Davis 
1978: 157) y tablas ceremoniales denominadas xical (McGee 2005: 4), jun-
to con nódulos de incienso que también eran quemados con fines rituales.

Los incensarios o ulak’ilk’uh (“platos de los dioses”) merecen espe-
cial atención, ya que se trata de cerámica ceremonial que era concebida 



implicaciones bioéticas en el estudio… 73

por los lacandones como sus propios dioses. Estos incensarios eran uti-
lizados para quemar copal y así entablar la comunicación con sus deida-
des dentro de las cuevas, lugares que eran concebidos como las casas de 
los dioses (Davis 1978; Boremanse 2020).

Además de los artefactos localizados en las cuevas, destaca la presen-
cia de huesos humanos (figura 3), algunos datados por ams (accelerator 
mass spectrometry) hacia el periodo Posclásico e Histórico (2σ, entre 1460 
y 1650 dC) (Cucina et al. 2015). En varios huesos se aprecia el modelado 
cefálico de tipo tabular erecto, práctica cultural que disminuye tras la 
Conquista hasta ser abandonada entre las poblaciones indígenas urba-
nas, primero, y después entre las rurales (Tiesler et al. 2010).

En los únicos estudios bioantropológicos realizados hasta el mo-
mento por Tiesler et al. (2010) y Cucina et al. (2015), se observa una 

Figura 2. Mapa lidar del lago Metzabok  
y ubicación de las cuevas con evidencia arqueológica.

Fuente: Elaborado por Josuhé Lozada.



j. lozada toledo y a. balsanelli74

relación equilibrada entre hombres y mujeres, cuyo promedio de es-
tatura para el caso de los masculinos está por debajo del promedio 
de estatura esperado para población prehispánica de series posclásicas 
(< 161 cm), mientras el promedio de estatura para los femeninos se 
asemeja a los valores promediados para población femenina posclásica 
(alrededor de 145 cm) (Tiesler 1999: 272).

Cabe mencionar que en el presente estudio bioantropológico, 
el análisis se restringió a segmentos óseos de superficie (Tiesler et al. 
2010), por lo que todo el registro esquelético se hizo in situ y se pres-
cindió de moverlos o manipularlos, respetando las normas locales de 
los actuales lacandones que viven en las inmediaciones del lago Metza-
bok –percepciones que serán discutidas en el siguiente apartado y que 
tienen que ver con la prohibición de mover los huesos.

Figura 3. Cueva Mensabak donde se aprecian incensarios lacandones,  
tabla ceremonial y huesos humanos.
Fuente: fotografía Josuhé Lozada.



implicaciones bioéticas en el estudio… 75

La percepción de los actuales mayas lacandones sobre  
los huesos dentro de las cuevas

Aunque los actuales mayas lacandones no son originarios de Chiapas, 
sino de una antigua migración proveniente de la península de Yucatán 
hacia principios del siglo xviii, se asentaron en el actual territorio de la 
selva Lacandona, que ya había sido habitado y marcado culturalmente 
por otros grupos mayas (Vos 1988). Las cuevas fueron vistas como lugares 
sacralizados que dieron sentido al mundo de la vida de sus pobladores o 
peregrinos, quienes construyeron pasajes mitológicos de origen (Palka 
2005; Boremanse 2020). El mundo de la vida es el ámbito de la reali-
dad que considera la actitud del sentido común, contexto básico de lo 
indiscutido o lo tomado como evidente en la actitud natural (Schutz y 
Luckmann 2003: 27), de tal manera que la tradición oral recuperada de 
la etnografía da cuenta del mundo circundante, común y comunicativo 
de los actuales mayas lacandones.

De acuerdo con las narrativas de los lacandones del norte, los luga-
res que hoy habitan fueron creados a partir de los viajes de algunos dio-
ses, que recorrieron la selva durante diferentes ciclos mitológicos para 
configurar la geografía del mundo actual. Este proceso de creación del 
paisaje sagrado, en el comienzo, se asume como un tiempo donde no 
existía la tierra, sino un espacio oscuro y pantanoso; sobre la superficie 
de esa materia acuosa, el primer formador, Kak’och, crea a los dioses del 
panteón lacandón y construye sus “casas”, es decir, las pirámides del sitio 
arqueológico de Palenque (Boremanse 2020: 25). Al nacer, la triada sa-
grada, constituida por uSuku’unkyum (el Hermano Mayor), Äh Kyanto’ 
(El que nos Ayuda) y Hach Akyum (Nuestro Verdadero Padre), forma la 
selva, los árboles, los montes y los cuerpos de agua. Asimismo, crea a los 
lacandones (Boremanse 2006: 3-33; Cook 2019: 54-78).

En ese momento mítico, los dioses vivían en el plano terrenal jun-
to con los primeros seres humanos. Posteriormente, algunas deidades 
comienzan a desplazarse por la selva, instituyendo u ocupando otros 
sitios importantes en la geografía sagrada de los lacandones. Por ejem-
plo, Mensabäk (el dios de la lluvia) peregrina hasta Toniná (Ocosingo), 
donde vive durante un tiempo y se casa con una mujer local, luego se 
desplaza hasta una zona de selva virgen, donde funda el poblado que 
tomará su nombre: Metzabok (Kayum, Nahá, comunicación personal, 
datos de campo).



j. lozada toledo y a. balsanelli76

Otros dioses terrenales, como el del fuego, K’ak’, el Guardián de 
la Selva, Känank’ax, o el dios del granizo, uMehbät, ocupan cavidades 
naturales o templos presentes en los actuales poblados de Metzabok y 
Sibal (Boremanse 2020: 50-53). Del mismo modo, algunas deidades 
celestes, que hasta ese momento habían permanecido en Palenque, se 
mueven a Yaxchilán, para establecer sus moradas en los templos pre-
sentes en el sitio.

Los lacandones contemporáneos también peregrinaron al igual 
que sus dioses, ya que, hasta el siglo pasado, eran seminómadas; los 
pequeños grupos familiares se desplazaban en el vasto territorio de 
la selva Lacandona en búsqueda de lugares idóneos para asentarse o 
para evitar conflictos con otros grupos (Boremanse 1998: 15-17). La 
elección del nuevo sitio dependía de la disponibilidad de recursos na-
turales –fuentes de agua, presencia de animales o plantas para la caza 
y la recolección–. No obstante, tras haber entrevistado a los hijos y nie-
tos de aquellos que realizaron estas peregrinaciones, nos percatamos 
de que sus ancestros seguían el camino de los dioses. Un consultante de 
Nahá explicó que los lacandones se comportaban exactamente como 
sus deidades: no permanecían durante mucho tiempo en el mismo lu-
gar, en lapsos de dos o tres años cambiaban de posición y reubicaban sus 
asentamientos. Durante estos recorridos, buscaban aquellos elementos 
que ellos veían como marcadores de la presencia o el paso de las enti-
dades sagradas: templos, pinturas rupestres, cuevas empleadas como 
osarios o depósitos rituales. En este sentido, la religiosidad lacandona 
demandaba el mantenimiento de un contacto constante con los dioses. 
En las cuevas o los templos donde residía un dios, el humano podía 
comunicarse directamente con él, realizaba ritos y entregaba ofrendas; 
también llevaba a cabo procesos de petición y agradecimiento para pe-
dir buenas cosechas, propiciar condiciones climáticas favorables o para 
prevenir o curar enfermedades (Boremanse 2020; Davis 1978).

Es preciso señalar que los lacandones no conciben diferencias en-
tre elementos naturales y culturales (artificiales), pues todo lo que se 
encuentra en el paisaje es una creación de los dioses. De esta manera, 
las cavidades naturales son templos habitados por los dioses, el agua 
de los lagos son sus campos de maíz, y las pirámides mayas fueron 
edificadas por la deidad remota Kak’och. Inclusive los artefactos que 
los lacandones hallaron en las cuevas, como figurillas, vasijas, además 
de los huesos, se consideran como seres vivos. De hecho, esos “objetos” 



implicaciones bioéticas en el estudio… 77

son descritos como gente (winik, en maya lacandón), los cuales poseen 
vida y alma (pixan). En el testimonio que proponemos a continuación, 
un sabio de la comunidad lacandona de Nahá cuenta que su compañe-
ro halló en una cueva algunas figuras antropomorfas, probablemente 
de barro, que posteriormente desaparecieron, porque quisieron ocul-
tar su presencia. Nótese que, cuando se expresa en español, define esos 
artefactos como “muñecos”, mientras que en maya acude también al 
término “personas”:

Hace mucho tiempo, K’inbor me contó que en Hoch Ha’ había puras 
muñecas, él subió, entró, hace mucho tiempo, entró para mirar, había 
muchas “muñecas”, como las de hule, había “muchas personas” [los mu-
ñecos, que se consideran seres vivos] en la cueva. Muchos. Yo los busqué, 
pero no los vi, ellos se escondieron, no estaban. Nadie los saca. Son “muy 
dioses” [“muy sagrados”], es muy grande la cueva (Antonio, Nahá, comu-
nicación personal).

Tutsikbatah ten K’inbor uchik que, wooro muñeca to’an Hoch Há, lati’ 
näkih, mänih uchik, okih uyireh, ne yaan muñecas, pis k’ik’, wooro winik 
yokol haban’i tunich. Ne yaab. Ten tinkäxta, chen mo’ tinwilah, tutakah 
ub’äh, mäna’an. Mixmok uharik. Ne k’uh alai, ne nukuch nah (Antonio, 
Nahá, comunicación personal).

Hoch Ha’ es el nombre que toma un sitio en la selva de Nahá, don-
de se encuentran un pequeño lago y una cascada. Se dice que, en la 
cima de ésta, se encuentra una cueva habitada por deidades menores, 
llamadas Chembeh K’uho’ (“Dioses Errantes”). En ella, se hallaron fi-
gurillas prehispánicas que, para el informante, son los moradores de la 
cavidad natural. Los dioses pueden decidir revelarse u ocultarse a los 
seres humanos. Como podemos notar en la cita, los “muñecos” están 
dotados de agencia y se consideran winik o personas.

De esta manera, donde nosotros vemos elementos inertes, los lacan-
dones ven a los dueños de las cuevas: seres sagrados o deidades menores 
que protegen los lugares que habitan. Por esta razón, queda estricta-
mente prohibido removerlos, incluso tocarlos. El castigo para aquellos 
que no respeten la prescripción es severo: será privado del alma y, por 
consiguiente, de la vida. Mientras que otros grupos indígenas cercanos 
–en particular, los tseltales de los ejidos colindantes– se han dedicado 
al saqueo de los sitios arqueológicos, los Hombres Verdaderos o Hach 



j. lozada toledo y a. balsanelli78

Winik –como se autodenominan los lacandones– han temido y respeta-
do esos lugares.

Durante sus peregrinaciones, los ancestros de los actuales mora-
dores de Metzabok descubrieron el sitio hacia el siglo xviii; en el lugar, 
hallaron numerosas cuevas que habían sido empleadas como osarios por 
los grupos mayas que los antecedieron en el área (Lozada 2023). Si bien 
para los arqueólogos se trata de sitios que contienen importantes vesti-
gios de una civilización pasada, los lacandones no comparten la misma 
visión, pues, para ellos, se trata de los huesos de dioses terrenales que 
habitaron y fallecieron en aquellas cuevas (figura 4). La presencia de 
pinturas rupestres en los riscos y de las osamentas en las cuevas confirmó 
que se trataba de lugares sagrados, donde se podía entrar en contacto 
con los dioses en caso de necesidad (McGee 2023: 154). En particular, se 
interpretó el mayor depósito ritual como el santuario del dios de la lluvia  
o Mensabäk; la presencia de abundantes componentes óseos en la entra-
da de la cueva hizo que los lacandones comenzaran a considerarla como 
el destino final de las almas.

Mensabäk, además de ser el proveedor de la lluvia, es el dios que 
cuida a las almas de los difuntos, quienes llegan a su santuario tras un 
largo viaje en el uYaram Lu’um, el inframundo (Bruce et al. 1971: 118; 
Boremanse 1998: 91-92). En la cueva, las almas llevan una vida idéntica 
a la terrenal: poseen sus milpas, sus viviendas y sus cocinas, trabajan y 
realizan rituales como cualquier lacandón. De este modo, a partir del 
momento de su redescubrimiento, la cavidad natural fue integrada al 
complejo de las nociones escatológicas lacandonas. Una mujer de Nahá 
explicó que los huesos depositados en la cavidad, que pertenecieron a 
algunos dioses, quedaron expuestos para mostrar a los lacandones qué 
ocurre después de la muerte:

Allí están los huesos de los dioses, no te puedes burlar de ellos. Eso es 
verdad […] si eres valiente puedes ir, pero, si no tienes el valor, no vayas a 
mirar los huesos de los dioses. Por eso nos dejaron los “muertos” [los hue-
sos]. Los dioses mueren, pero se vuelven a levantar, ¡no están [realmente] 
muertos! Sólo son una muestra, para que veamos cómo vamos a morir 
(Nuk, Nahá, comunicación personal).

Yaan u baker k’uh titá, ma’ apaastik. Esto, to hay […] si tawah chich 
a wor ab’in, pero mo’ chich a wor, ma’ab’ineh awireh u baker k’uh. Por eso, 
tutsah a kimih a to’on. Kukimih a k’uh, pero k’uh ku ká likil, ¡no está muerto! 



implicaciones bioéticas en el estudio… 79

K’uh kulikil. Sólo es la muestra, como morimos, b’ix akimih (Nuk, Nahá, 
comunicación personal).

Como investigadores, tenemos que tomar en cuenta las concepcio-
nes de los lacandones cuando realizamos trabajo de campo en sus co-
munidades. En primer lugar, por cuestiones éticas, nos vemos obligados 
a respetar las mismas prohibiciones prescritas para la población local; 
en segundo, al realizar comparaciones entre nuestra visión y la de los 
consultantes, emergen datos interesantes para el análisis arqueológico y 
bioantropológico. En el siguiente diálogo puede notarse de manera clara 
la diferencia entre el punto de vista del investigador y el de un lacandón:

A.: ¿Por qué antes dejaban en las cuevas los huesos de las personas?
J.: ¡Esos no son huesos de personas! ¡Son huesos de dioses! […] Ves, ahora 
la gente dice que son huesos de antiguos humanos, de personas, pero mi 
abuelo me lo dijo, esos huesos son muy grandes, ¿y sabes de quiénes son? 

Figura 4. Cueva Sak Tat donde se aprecia un osario  
con huesos de diversas temporalidades.

Fotografía: Josuhé Lozada.



j. lozada toledo y a. balsanelli80

Son huesos de los dioses. Antonio [un sabio lacandón de Nahá] lo dice: no 
toques los huesos de los dioses, Hach Akyum se fue al cielo, pero no murió, 
¡no toques los huesos de los dioses! […] Sabes, esos no pueden ser huesos 
de personas, porque cuando un hombre de afuera muere, o también los 
extranjeros, los ponen en los panteones, no en las cuevas, también los la-
candones… Pero ahora todos dicen que son huesos de personas.
A: ¿Sabes si la cueva tiene alma?
[…]
J: Tiene su dueño, eso me lo contaron mi padre y mi abuelo. Yo les pre-
gunté: “¿Por qué hay pinturas en las cuevas?”, “¡Ah! ¡La cueva es muy 
viva! La verdad, su dueño nos enseñó las pinturas, él las hizo, está viva la 
cueva, está viva la pintura”.
[…]
J: Esos son trabajos de los dioses [se refiere a los objetos de cerámica que 
están en las cuevas].
A: Pero, me dijeron que son trabajos de hombres antiguos…
J: ¡No! Hay algunos que dicen que son obras de hombres antiguos; no es 
así. Esas son obras de los dioses, no de hombres (Juan, Metzabok, comu-
nicación personal).

En la cita, encontramos varios puntos que merecen ser analizados: 
en primer lugar, se reitera que los huesos no son humanos, sino se definen 
como ubaker k’uh (los huesos de los dioses); para el hombre entrevistado, 
la prueba de ello reside en el hecho de que todo ser humano al fallecer 
necesita enterrarse, mientras que esos cuerpos fueron dejados expuestos. 
Además, todos los lacandones entrevistados perciben que esos huesos son 
más grandes que los de una persona común. Estas dos anomalías confir-
marían que, desde su percepción, no se trata de componentes esqueléticos 
humanos. El hombre agrega dos datos importantes: explica que las pin-
turas rupestres fueron realizadas por los dioses para marcar su presencia 
en el lugar y, además, son seres vivos que habitan el interior de los riscos. 
Recordemos que ninguna creación divina se considera un objeto inerte, 
pues cada elemento que fue plasmado por las deidades posee vida y alma 
(Balsanelli 2019), de manera que las deidades también se conciben como 
personas divisibles o partibles. La presencia de todos esos elementos sa-
grados convirtió a las cuevas en lugares idóneos para realizar rituales y 
entrar en contacto con los dioses que allí residían.



implicaciones bioéticas en el estudio… 81

Respecto al origen de esos huesos, todos los ancianos lacandones 
están de acuerdo en el hecho de que se trata de huesos de deidades que 
fallecieron en las cuevas; sin embargo, existen dos versiones diferentes 
sobre la causa de su muerte. De acuerdo con algunos testimonios, algu-
na vez en la selva vivieron deidades menores que devoraban a los seres 
humanos; se convertían en jaguares y se alimentaban de la carne de los 
lacandones. Por esta razón, Hach Akyum los aniquiló con una enferme-
dad letal llamada nah k’ak’ (viruela), y cuando sus cuerpos se descom-
pusieron, quedaron los componentes óseos expuestos al aire libre. Por 
su comportamiento monstruoso, no gozaron de un entierro. Además, sus 
huesos siguen conservando ciertas propiedades perjudiciales para los 
que los manejen; en palabras de los lacandones, son “venenosos” (ne 
yäk), como lo explican dos ancianos de Nahá y Metzabok:

J.: Yo le pregunté a mi abuelo, aquí, ¿ves?, hay “cosas” en cada cueva, 
también en las cuevas más pequeñas hay huesos. Te vas a una cueva pe-
queña, hay huesos […] Solamente aquí [en Metzabok] todos llegaban a 
rezar, pero, yo le pregunté: “¿Por qué murieron?, ¿qué les pasó?”. Salió 
la viruela, quemó sus pieles, se llama nah k’ak’, se enfermaron de viruela.
A.: ¿Eran gente o eran dioses?
J: ¡Dioses! Pero, hay quien dice que son [huesos] de hombres antiguos. 
¡No! […] no son gente, son huesos de dioses (Juan, Metzabok, comuni-
cación personal). 

La anterior es la versión más difundida sobre la desaparición de 
los dioses, la cual también hace referencia a una importante noción la-
candona sobre los componentes óseos: cuando una persona fallece, el 
alma principal (pixan) llega a su destino final, mientras que el “alma de 
los huesos” (ukisin ‘ok, lit. “el demonio del pie”) es una entidad aními-
ca que permanece en el plano terrenal, arraigada al esqueleto. Ésta se 
considera peligrosa para los seres vivos, cuya alma, al acercarse o tocar 
los huesos de un difunto, será secuestrada por esa entidad maligna. Esa 
concepción responde a las nociones mayas sobre las propiedades fértiles 
de los huesos, que retienen alguna esencia que permanece en el plano 
terrenal, como se ha discutido ampliamente en un trabajo reciente (Bal-
sanelli 2022).

Otros informantes sostienen que la causa del fallecimiento de esos 
dioses no fue un castigo divino enviado en forma de enfermedad, sino del 



j. lozada toledo y a. balsanelli82

resultado de un proceso natural: las deidades, así como los seres huma-
nos, envejecen y mueren, pero “fingen su muerte” (utuus ukimi); algunos 
de ellos “fingieron morir” para posteriormente trasladarse a Yaxchilán o 
para habitar otras cuevas y dejaron sus huesos para señalar que allí vivieron 
un tiempo (K’ayum, Nahá, comunicación personal, datos de campo).

Los datos que hemos analizado en este apartado permite entender 
la necesidad de acompañar las investigaciones arqueológicas y bioantro-
pológicas con la información etnográfica. Eso permite realizar intere-
santes comparaciones entre las interpretaciones académicas y la visión 
de los pueblos nativos y, así, describir el paisaje sagrado y los elementos 
que contiene desde dos perspectivas diferentes, ambas válidas y merece-
doras de ser tomadas en cuenta.

El Proyecto Arqueológico Mensabak, desde un enfoque multidis-
ciplinario, logró establecer un diálogo cercano con la población maya 
lacandona, que participa de manera activa en las excavaciones arqueoló-
gicas alrededor del lago Metzabok y que ha externado sus normas loca-
les, como la de no manipular los huesos, medida que los académicos de 
dicho proyecto han respetado.

Comentarios finales

A partir de los datos expuestos en el texto, es posible mostrar los alcances 
de la arqueología ontológica y el valor de proyectos multidisciplinarios 
que toman en cuenta la perspectiva de la gente local, que reconoce y toma 
en cuenta los saberes tradicionales y la cosmovisión no sólo al momento 
de realizar nuestras interpretaciones sobre la cultura material o los com-
ponentes óseos de determinado grupo étnico, sino en el propio proceso 
de recopilación de la información.

Al estudiar los osarios de las cuevas del lago Metzabok desde la 
arqueología relacional u ontológica que mantiene un diálogo estrecho 
con la etnografía, se pudo abordar diversos aspectos de la cosmovisión 
lacandona: las nociones sobre el cuerpo y las entidades anímicas, la es-
catología local, las ideas inherentes a la ausencia de dicotomías como 
natural/artificial, objeto/sujeto. Finalmente, se pudo reflexionar sobre el 
paisaje sagrado visto como un espacio de interacción entre seres huma-
nos y entidades espirituales o divinas. Se demostró cómo, en este específi-
co contexto cultural, las cavidades naturales se comenzaron a identificar 



implicaciones bioéticas en el estudio… 83

como espacios sagrados cargados de agencia, que llamaron a la gente a 
realizar allí sus ceremonias y peticiones. Desde su cosmovisión y sus no-
ciones anímicas, los lacandones atribuyeron esos despojos a determina-
das deidades, que dejaron sus restos expuestos para señalar que, alguna 
vez, habitaron dichos lugares. Por consiguiente, de ahí en adelante, las 
cavidades Metzabok se marcaron como sitios sagrados e idóneos para la 
interacción entre humanos y no humanos, es decir, espacios privilegia-
dos para la ritualidad.

Sin embargo, no podemos olvidar que los componentes esqueléticos 
humanos antiguos son objetos científicos. Nuestra propuesta es un trabajo 
sincrético, que toma en cuenta todas las perspectivas posibles, sin limitar 
la investigación a un único enfoque –científico o etnográfico–, que pro-
mueva el diálogo entre disciplinas y,  por supuesto, entre el investigador 
y los miembros de las culturas cuyos restos se están analizando. En este 
sentido, necesitamos recordar que, según los diferentes miembros de una 
sociedad, objetos patrimoniales, históricos, sagrados, religiosos e identi-
tarios nunca pierden su carácter de sujeto (Lerma y Argüelles 2022). Por 
consiguiente, desde la perspectiva de la bioética, un ejercicio importan-
te de nuestra práctica como investigadores implica, también, manejar y 
tratar los componentes esqueléticos, los productos de la cultura material 
o de la herencia histórica, sin dejar de tomar en cuenta qué son o qué 
representan para la población con la que estamos trabajando. Además, el 
acercamiento a las percepciones de las comunidades tiene que hacerse en 
un marco de respeto de sus espacios sagrados y de sus propias ontologías.

Como académicos tenemos varios compromisos: por un lado, nues-
tro trabajo es difundir entre pares nuestros resultados de investigación 
y divulgar el conocimiento a un público más amplio por medio de ex-
posiciones, pero, por otro, respetar las percepciones que las poblaciones 
nativas tienen respecto a su pasado y su cultura material. Por ello, se 
abordó el tema de la restitución de los huesos como un reclamo legítimo 
por parte de ciertas comunidades y en particular se revisó el caso de los 
mayas lacandones de Metzabok y la percepción que tienen respecto a 
su pasado y a los huesos que se localizan en las cuevas vistas como es-
pacios sagrados. El Proyecto Arqueológico Mensabak es un ejemplo de 
arqueología comunitaria donde se incluye a la población local en los tra-
bajos de exploración arqueológica y se respetan sus normas locales con 
la finalidad de seguir fortaleciendo la relación entre los investigadores y la 
población indígena y el respeto a la forma como conciben su realidad.



j. lozada toledo y a. balsanelli84

Literatura citada

Acuña, V.
2005	 Antropología física, racismo y antirracismo. Estudios de Antropología 

Biológica, XII: 65-76.

Alberti, B.
2017	 Archaeologies of Ontology. Annual Review of Anthropology, 2016, 

45: 163-179.

Aranda, C., G. Barrientos y M. del Papa

2014	 Código deontológico para el estudio, conservación y gestion de restos 
humanos de poblaciones del pasado. Revista Argentina de Antro-
pología Biológica, 16 (2): 111-113.

Århem, K.
2010	 Ecocosmología y chamanismo en el Amazonas: variaciones sobre un 

tema. Revista Colombiana de Antropología, 37: 268-288.

Astor-Aguilera, M. A.
2010	 The Maya World of Communicating Objects: Quadrapartite Crosses, 

Trees, and Stones, University of New Mexico Press, Albuquerque.

Ayala, P., C. Espíndola, C. Aguilar y U. Cárdenas

2022	 ¿Dónde están los abuelos o ancestros?, ¿cuándo y por qué salieron 
de la tierra y del territorio atacameño?, ¿quién los sacó?, ¿cómo 
están ahora? Revista de Arqueología Americana, 40: 197-213.

Báez, L.
2021	 Persona, cuerpo y cosmos entre los nahuas de la Sierra Norte de 

Puebla. En: P. Gallardo Arias (coord.), Cuerpo y persona: Aportes 
antropológicos en México, El Salvador y Venezuela, Instituto Nacional 
de Antropología e Historia, México: 141-158.

Balsanelli, A.
2019	 Cuando la comida tiene alma: reflexiones en torno a las prácticas 

cinegéticas lacandonas. Maguaré, 33 (1): 47-73.



implicaciones bioéticas en el estudio… 85

2022	 El manejo de los restos humanos y animales: una reflexión en torno 
a las nociones escatológicas lacandonas. LiminaR. Estudios Sociales 
y Humanísticos, XX (2): 1-16.

2023	 Los huesos fértiles: la conservación de los restos de las presas entre 
los mayas lacandones. Estudios de Cultura Maya, LXI: 227-255.

Béguelin, M. y S. Gómez

2011	 Restitución de restos humanos: debates actuales y posibles escenarios 
futuros. Ponencia presentada en el X Congreso Argentino de Antro-
pología Social, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos 
Aires, Buenos Aires.

Boremanse, D.
1998	 Hach Winik. The Lacandon Maya of Chiapas, Southern Mexico. Insti-

tute of Mesoamerican Studies, The University at Albany, New York.
2006	 Cuentos y mitologías de los lacandones. Contribución al estudio de la 

tradición oral maya. Academia de Geografía e Historia de Guatemala, 
Guatemala.

2020	 Ruins, Caves, Gods & Incense burners, Northern Lacandon Maya 
Myths and Rituals. The University of Utah Press, Salt Lake City.

Boas, F.
1899	 Anthropology. Science New Series, 9 (212): 93-96.

Bruce, R. D., C. Robles y E. Ramos Chao

1971	 Los Lacandones 2: Cosmovisión Maya. Proyecto de Estudios Antropo-
lógicos del Sureste, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 
México.

Busby, C.
1997	 Permeable and Partible Persons: A Comparative Analysis of Gender 

and the Body in South India and Melanesia. Journal of the Royal 
Anthropological Institute, 3 (2): 261-278.

Chávez, X.
2017	 Bioarqueología. Reconstruyendo la vida a partir de la muerte. Ar-

queología Mexicana, 143: 24-25.



j. lozada toledo y a. balsanelli86

Clarke, D.
1977	 Spatial Archaeology. Academic Press, Londres.

Comisión Nacional de Áreas Naturales Protegidas (Conanp)
2006	 Programa de Conservación y Manejo. Área de Protección de Flora y 

Fauna Metzabok. Comisión Nacional de Áreas Naturales Protegidas, 
México.

Cook, S.
2019	 Xurt’an. The end of the world and other myths, songs, charms, and 

chants by the Northern Lacandones of Nahá. University of Nebraska 
Press, Lincoln.

Criado Boado, F.
1999	 Del terreno al espacio: planteamientos y perspectivas para la arqueo-

logía del paisaje. Grupo de Investigación en Arqueología del Paisa-
je-Universidad de Santiago de Compostela (Capa, 6), Santiago de 
Compostela.

Cucina, A. y V. Tiesler

2011	 El manejo de restos humanos arqueológicos en Italia y Estados 
Unidos. Convergencias y divergencias con su estudio en México. 
En: L. Márquez Morfín y A. Ortega (coords.), Colecciones esqueléticas 
humanas en México: excavación, catalogación y aspectos normativos, 
Escuela Nacional de Antropología e Historia-Instituto Nacional 
de Antropología e Historia-Consejo Nacional para la Cultura y las 
Artes, México: 63-78.

Cucina, A., V. Tiesler y J. Palka

2015	 The Identity and Worship of Human Remains in Rock-Shelter Shrines 
Among the Northern Lacandons of Mensabäk. Estudios de Cultura 
Maya, XVL: 141-169.

Cuevas García, M.
2007	 Los incensarios efigie de Palenque, deidades y rituales mayas. Univer-

sidad Nacional Autónoma de México, México.



implicaciones bioéticas en el estudio… 87

Davis, V.
1978	 Ritual of the Northern Lacandon Maya. Tesis, Tulane University, 

Nueva Orleans.

Descola, P.
1992	 Societies of nature and the nature of society. En: Adam Kuper (ed.), 

Conceptualising Society, Routledge, Londres: 107-126.
2012	 Más allá de naturaleza y cultura. Amorrotu, Buenos Aires.

Endere, M. L.
2022	 Restituciones de bienes culturales y repatriaciones de restos humanos, 

dos cuestiones candentes en la agenda patrimonial de Argentina. 
Revista de Arqueología Americana, 40: 237-252.

Fowler, C.
2004	 The Archaeology of Personhood. An anthropological approach. Rout-

ledge, Londres.

García-Gil, J. G. y J. Lugo Hupb

1992	 Las formas del relieve y los tipos de vegetación en la Selva Lacandona. 
En: M. Vásquez-Sánchez y M. Ramos (eds.), Reserva de la Biósfera 
Montes Azules, Selva Lacandona: Investigación para su conservación, 
Centro de Estudios para la Conservación de los Recursos Naturales 
Ecosfera, San Cristóbal de las Casas: 39-49.

García Magdaleno, P. A.
2021	 Cuerpo de carne, cuerpo de barro y cuerpo de viento. Reflexión en 

torno a la corporalidad entre los mayas peninsulares. En: P. Gallardo 
Arias (coord.), Cuerpo y persona: Aportes antropológicos en México, El 
Salvador y Venezuela, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 
México: 113-140.

Gillespie, S. D.
2001	 Personhood, Agency, and Mortuary Ritual: A Case Study from An-

cient Maya. Journal of Anthropological Archaeology, 20: 73-112.



j. lozada toledo y a. balsanelli88

Gilly, A.
2006	 Historia a contrapelo. Una constelación. Walter Benjamin, Karl Polanyi, 

Antonio Gramsci, Edward P. Thompson, Ranajit Guha y Guillermo 
Bonfil Batalla. Era, México.

Harris, O. y J. Robb

2012	 Multiple Ontologies and the Problem of the Body in History. Ame-
rican Anthropologist, 114 (4): 668-679.

Hodder, I.
1986	 Reading the Past. Cambridge University Press, Cambridge.

Instituto Nacional de Antropología e Historia

2017	 Lineamientos para la Investigación Arqueológica en México. Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, México, <https://normateca.
inah.gob.mx/pdf/01496676512.PDF>.

2019	 Lineamientos Generales para el Manejo y Resguardo de Restos 
Humanos. Instituto Nacional de Antropología e Historia, México, 
<https://consejoarqueologia.inah.gob.mx/img/principales/pdf/11-
1634852438.pdf>.

Ingold, T.
2000	 The Perception of the Environment. Essays on Livelihood, Dwelling 

and Skill. Routledge, Londres.

Jacorzynski, W. y J. Sánchez Jiménez

2013	 Ética y antropología: un nuevo reto para el siglo xxi. Desacatos, 41: 
7-25.

Jiménez, M.
2011	 Encuentros entre bioética y antropología. En: A. Leizaola y J. M. 

Hernández (coords.), Miradas, encuentros y críticas antropológicas, 
Universitat Tovira u Virgili, Tarragona: 245-248.

Korff, J.
2021	 “Aboriginal remains repatriation”, Creative Spirits, <https://www.

creativespirits.info/aboriginalculture/people/aboriginal-remains-re-
patriation> [consulta: 7 de marzo de 2024].



implicaciones bioéticas en el estudio… 89

Latour, B.
2007	 Nunca fuimos modernos: ensayos de antropología simétrica, Siglo Vein-

tiuno, Buenos Aires.
1999	 Pandora’s hope: essays of the reality of science studies. Harvard Univer-

sity Press, Cambridge.

Lerma, M. C. y J. M. Argüelles

2022	 Management and Conservation of Human Remains from Mesoa-
merica: Ethical, Legal, and Technical Recommendations. En: V. 
Tiesler (ed.), The Routledge Handbook of Mesoamerican Bioarchaeology, 
Routledge, Londres: 33-48.

López Austin, A.
1984	 Cuerpo humano e ideología. Las concepciones de los antiguos nahuas, 

II, Universidad Nacional Autónoma de México, México.

Lozada, J.
2023	 Arte rupestre en las casas de los dioses. Paisaje y peregrinaciones en las 

lagunas Mensabak y Pethá, Chiapas. Instituto Nacional de Antropo-
logía e Historia (Colección Arqueología, Serie Logos), México.

Lozada, J. y J. Palka

2022	 La colaboración en el diseño de mecanismos exitosos para la repa-
triación de un cilindro efigie maya de cerámica a Chiapas, México. 
Revista de Arqueología Americana, 40: 183-195.

Lozada, J. y S. Vigliani

2021	 Un soplo de vida en la pared. Arte rupestre y la noción de persona 
entre los mayas del Posclásico de Laguna Mensabak, Chiapas. Revista 
LiminaR, 19 (1): 225-241.

Márquez Morfín L.
2011	 Las colecciones esqueléticas humanas en México: Algunos aspectos 

sobre la normatividad del inah y su repercusión en las líneas de in-
vestigación de la bioarqueología. En L. Márquez Morfín y A. Ortega 
(coords.), Colecciones esqueléticas humanas en México: excavación, 
catalogación y aspectos normativos, Escuela Nacional de Antropología 



j. lozada toledo y a. balsanelli90

e Historia-Instituto Nacional de Antropología e Historia-Consejo 
Nacional para la Cultura y las Artes, México: 15-29.

Márquez Morfín, L. y A. Ortega (coords.)
2011	 Colecciones esqueléticas humanas en México: excavación, catalogación 

y aspectos normativos. Escuela Nacional de Antropología e Histo-
ria-Instituto Nacional de Antropología e Historia-Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes, México.

Martínez González, R.
2013	 Cuiripu: cuerpo y persona entre los antiguos p’urhépecha de Michoacán. 

Instituto de Investigaciones Históricas (Culturas Mesoamericanas, 
6), Universidad Nacional Autónoma de México, México.

McGee, J.
2005	 Ancient Ruins and Modern Maya: The Role of Yaxchilan in Non-Chris-

tian Lacandon Maya Beliefs. Mesoamerican Voices, 2: 63-76.
2023	 Watching Lacandon Maya Lives. 2a. ed., Rowman & Littlefield, 

Lanham.

Mendiola, F.
2008	 Espacio, territorio y territorialidad simbólica. Casos y problemática 

de la arqueología en el Norte de México. Nóesis. Revista de Ciencias 
Sociales y Humanidades, 17 (33): 12-44.

Muller, J.
1994	 Anthropology, bioethics, and medicine: a provocative trilogy. Medical 

Anthropology Quarterly, 8, (4): 448-467.

Ortega, A.
2011	 Los restos de nuestros antepasados en la construcción del patrimonio 

cultural tangible y la identidad de México. En: L. Márquez Morfín 
y A. Ortega (coords.), Colecciones esqueléticas humanas en México: 
excavación, catalogación y aspectos normativos, Escuela Nacional de 
Antropología e Historia-Instituto Nacional de Antropología e His-
toria-Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, México: 29-50.



implicaciones bioéticas en el estudio… 91

Palka, J.
2005	 Unconquered Lacandon Maya. Etnohistory and Archaeology of Indige-

nous Culture Change. University Press of Florida, Gainesville.

Potter, V. R.
1971	 Bioethics: Bridge to the future. Prentice Hall, Hoboken.

Santos-Granero, F.
2009	 Introduction: Amerindian Constructional Views of the World. En: F. 

Santos-Granero (ed.), The Occult Life of Things. Native Amazonian 
Theories of Materiality and Personhood, The University of Arizona 
Press, Tucson: 1-29.

Scherer, A.
2015	 Mortuary Landscapes of the Classic Maya. Rituals of Body and Soul. 

University of Texas Press. Austin.

Schutz, A. y T. Luckmann

2003	 Las estructuras del mundo de la vida. Amorrortu, Buenos Aires.

Stuart, D.
1998	 The fire enters his house: Architecture and ritual in Classic Maya 

texts. En: S. D. Houston (ed.), Function and meaning in Classic Maya 
architecture. Dumbarton Oaks, Washington: 373-425.

Strathern, M.
1988	 The Gender of the Gift. Problems with Women and Problems with 

Society in Melanesia. University of California Press, Berkeley.

Ruiz, J.
2021	 Vida y muerte en las postrimerías del colapso maya. Access Archaeology, 

Archaeopress, Oxford.

Serrano, C. y A. Terrazas

2000	 Tendencias actuales de la osteología antropológica en México. Trace, 
Procesos Mexicanos y Centroamericanos, 38: 88-92.



j. lozada toledo y a. balsanelli92

Tiesler, V.
1999	 Rasgos bioculturales entre los antiguos mayas: aspectos arqueológicos y 

sociales. Tesis, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional 
Autónoma de México, México.

Tiesler, V., A. Cucina y S. Suzuki

2010	 Proyecto Arqueológico Mensabak, Chiapas. Estancia 6/2010. Informe 
técnico entregado al Proyecto Arqueológico Mensabak. Facultad de 
Ciencias Antropológicas, Universidad Autónoma de Yucatán, Mérida.

Tiesler, V. y J. Ruiz

2023	 Evidencias de antropofagia en el registro mortuorio mesoamericano. 
Arqueología Mexicana, XXX (180): 45-52.

Tilley, C.
1994	 A Phenomenology of Landscape. Places, Paths and Mountains, Berg, 

Oxford.

Tabares, E., J. Rosique y M. E. Delgado

2012	 Tendencias de la bioantropología y un estudio de caso: su desarro-
llo académico en la Universidad del Cauca. Revista Colombiana de 
Antropología, 48 (1): 259-278.

Velásquez García, E.
2023	 Los componentes anímicos del cuerpo humano entre los mayas clásicos. 

Fondo de Cultura Económica, México.

Ventura, R.
2012	 Bioética, antropología biológica y poblaciones indígenas amazónicas. 

Estudios De Antropología Biológica, 9, <https://doi.org/10.22201/
iia.14055066p.1999.30750>.

Viveiros de Castro, E.
2004	 Perspectivismo y multinaturalismo en la América indígena. En: A. 

Surrallés y P. García Hierro (eds.), Tierra adentro. Territorio indíge-
na y percepción del entorno, Grupo Internacional de Trabajo sobre 
Asuntos Indígenas, Lima: 37-80.



implicaciones bioéticas en el estudio… 93

2010	 Metafísicas caníbales. Líneas de antropología postestructural. Katz, 
Buenos Aires.

2012	 Cosmological perspectivism in Amazonia and elsewhere. HAU (Mas-
terclass Series, 1), Manchester.

Vos, J. de

1988	 La paz de Dios y del rey. La conquista de la Selva Lacandona (1525-1821). 
Fondo de Cultura Económica, México.

Washburn, S. L.
1951	 The New Physical Anthropology. Transactions of the New York Acad-

emy of Sciences, Series II, 13 (7): 298-304.


