IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO DE OSARIOS EN CUEVAS
ALREDEDOR DEL LAGO METZABOK.
UNA MIRADA DESDE LA ARQUEOLOGTA ONTOLOGICA

B1orTHICAL IMPLICATIONS IN THE STUDY OF (OSSUARIES IN
CAVES AROUND LAKE METZABOK. A LOOK FROM ONTOLOGICAL
ARCHAEOLOGY

Josuhé Lozada Toledo® y Alice Balsanelli®

“Instituto Nacional de Antropologia e Historia, Direccion de Estudios
Arqueoldgicos. josuhe_lozada@inah.gob.mx
"Universidad Nacional Auténoma de México, Centro de Estudios Mayas.
alice.balsanelli@yahoo.com

RESUMEN

En este trabajo se documentan las percepciones de los mayas lacandones
en torno a los componentes 6éseos humanos localizados en cuevas alrede-
dor del lago Metzabok. Se contrasta el impacto de los proyectos académicos
en busqueda del dato bioantropolégico con la interpretacion elaborada
por las comunidades locales en torno a su pasado y a los componentes 6seos.
Asimismo, se discute el tema de la restitucién de los componentes esquelé-
ticos ante la mirada cada vez mas critica de las comunidades nativas que
reclaman a sus antepasados. Finalmente, se describen las concepciones
lacandonas inherentes a los osarios en cuevas, considerados espacios sa-
grados y vivos y como puntos de interaccién entre personas humanas y
no humanas. El estudio de estos santuarios a partir de una arqueologia

Estudios de Antropologia Biologica, XXII-2: xx-xx, México, 2024.

por: 10.22201/iia.14055066p.2024.88219

155N en tramite. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC-BY-NC 4.0 DEED
(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)



62 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

ontolégica permite reflexionar sobre la importancia de acompanar la in-
vestigacién académica con el estudio de las interpretaciones nativas.

PaLaBRrAS cLAVE: lacandones, cuerpo, persona, repatriacion.

ABSTRACT

In this paper, we document the Lacandon Maya’s perceptions of human
skeletal remains located in caves, around Lake Metzabok. We underline
the contrast between the impact of academic projects in search of bio-
anthropological data with the native interpretation about their past and
the skeletal remains. We also discuss the issue of the restitution of skeletal
components, demanded by the increasing critical view of native commu-
nities, which claim back their ancestors. Finally, we describe the Lacan-
don conceptions inherent to cave ossuaries, considered as sacred and living
spaces, and as points of interaction between human and non-human be-
ings. The study of these sacred shrines from an ontological archaeology
allows us to reflect on the importance of accompanying academic re-
search with the study of native interpretations.

Keyworbs: lacandons, body, personhood, repatriation.

INTRODUCCION

El desarrollo actual de la arqueologia y la bioantropologia ha requerido
de técnicas cada vez mas sofisticadas para la exploracion, el registro y el
analisis de la culturamaterialy de los componentes esqueléticos humanos,
donde se ha incorporado la aplicacién de nuevas tecnologias enfocadas
en la investigacion, como el uso de lidar (Light Detection and Ranging),
fotogrametria 3D, arqueometria u otros estudios de laboratorio en huesos
humanos, como andlisis de ADN, isétopos de estroncio, tomografia com-
putarizada, entre otros. En este articulo se describen los desafios éticos
de la praxis arqueolégica y bioantropoldgica, que trasciende el uso de
nuevas tecnologias y se enfoca en la busqueda de un punto de encuen-
tro entre arqueologia y etnologia, que tome en cuenta las concepciones y
preocupaciones de las comunidades locales.



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO... 63

Desde los inicios de la antropologia, Frans Boas (1899) sent6 las
bases para considerar a la antropologia dividida en cuatro campos: la an-
tropologia cultural o social, la antropologia fisica, la arqueologia y la
lingtiistica. Después de la década de 1970, los nuevos conocimientos en
genética y evolucién hicieron trascender a la antropologia fisica de la des-
cripciéon de los pardmetros biol6gicos a la comprension de sus causas
bajo los postulados de Washburn (1951). Dicho enfoque fue fundamen-
tal para proponer la antropologia biolégica como una disciplina cienti-
fica que se extiende hacia lo biolégico, a la teoria evolutiva y al estudio
biocultural (e.g. Tabares etal. 2012).

A pesar del desarrollo de una perspectiva mas biolégica y menos
fisica en antropologia, la osteologia antropolégica siguié constituyen-
do desde los anos ochenta del siglo pasado la base de muchos estudios
enfocados en el manejo eficiente de datos e incorporacién de nuevas tecno-
logias, lo que dio como resultado estudios paleodemograficos, tafonémi-
cos y, mas recientemente, en materia de antropologia forense (Serrano y
Terrazas 2000). Cabe mencionar que, a lo largo de su historia, la practica
bloantropologlca y arqueologlca en varias ocasiones, se ha distinguido
por un caracter invasivo (Marquez Morfin 2011) y extractivo.

En el pasado, la antropologia fisica recurri6 a la antropometria para
demostrar y sostener una visién heterofébica y racista de las poblaciones
no occidentales (raciologia). En ese contexto, los estudios antropométri-
cos utilizaban a las personas como escalas humanas; las mediciones y los
registros fotogréficos llevaron a clasificar la alteridad en términos de jerar-
quizacién de las razas (e.g. Acuiia 2005), lo cual permitia justificar ideolo-
gias racistas. Otras veces, las investigaciones osteolégicas empleadas en
los estudios de paleodieta, migracién y ADN recurren a procedimientos
invasivos para el estudio de las “muestras” y terminan con la destruccion
de parte del material 6seo (Marquez Morfin 2011). En la actualidad,
tendiendo a esta problematica, se cuenta con aspectos normativos para
el manejo de colecciones esqueléticas humanas y la toma de muestras,
que consideran los aspectos éticos, legales y técnicos para la correcta ma-
nipulacién, conservacion, analisis y resguardo del material 6seo humano
(Lerma y Argiielles 2022; Marquez Morfin y Ortega 2011).

En la busqueda de objetividad cientifica, con la incorporacién de
modelos estadisticos promovidos por la llamada “nueva arqueologia”,
los proyectos de investigacion se fueron separando cada vez méas de los
agentes sociales (Clarke 1972). En la disciplina arqueolégica, es hasta



64 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

el surgimiento de la arqueologia posprocesual que, bajo la influencia
de la hermenéutica (Hodder 1991; Criado Boado 1999) y de la feno-
menologia (Tilley 1994), los arquedlogos comienzan a tomar en cuenta
la intencién, el contenido simbdlico y la estructura de racionalidad de
los grupos y personas del pasado, lo que les permite cambiar sus postu-
ras para tener interés en problematicas con contenido simbélico.

Actualmente, han surgido posicionamientos teéricos mas abiertos
y flexibles que permiten estudiar la evidencia arqueolégica desde una
arqueologia ontoldgica, que toma en cuenta las concepciones de las po-
blaciones nativas desde la nocién de persona o personhood. Este término
alude a un estatus ontoldgico atribuido a determinados seres, dotados de
agencia, intencionalidad, que permiten atribuirle una condiciéon de “per-
sona”. Tanto en el campo de la arqueologia como en el de la antropologia
surgieron nuevas corrientes tedricas que evidencian cémo en el pensa-
miento de pueblos no occidentales del presente y del pasado la nocién
de “persona” se extiende a un amplio conjunto de seres: seres humanos,
plantas, animales, dioses, espiritus y feng’)menos atmosféricos, como el
rayo, la lluvia, entre otros (Descola 2012; Arhem 2001; Fowler 2004). Ello
incluiria elementos que, desde el punto de vista arqueoldgico, se conside-
ran como “objetos” —enseres rituales, restos 6seos, pinturas rupestres—y
los espacios naturales, como cuevas, manantiales, cenotes, cerros.

Como lo senalan los teéricos del giro ontologico, solamente en la
vision occidental existe una separaciéon clara entre lo natural y cultural.
En palabras de Latour, uno de los principales tedricos de esta nueva co-
rriente de pensamiento: “en nuestras sociedades, solo en las nuestras, una
trascendencia inaudita se ha manifestado: la naturaleza tal cual es, ahu-
mana, inhumana en ocasiones, extrahumana siempre” (2007: 147). Por
el contrario, en otras sociedades menos occidentalizadas, el ser humano
se percibe como parte de un complejo sistema relacional, que el colecti-
vo humano mantiene con entidades no humanas de diferente naturale-
za. En estos contextos, lo que llamamos “naturaleza” es un espacio vivo
en si mismo y se encuentra habitado por un amplio conjunto de subjeti-
vidades con las que el ser humano se comunica, se relaciona e intercambia
bienes y esencias (Descola 2012). Como sera aclarado mas adelante, es-
tos postulados sientan las bases para una novedosa interpretacion del
espacio sagrado, de los elementos que lo conforman y, asimismo, de los
restos materiales —entre ellos el material 6seo— que interesan a los estu-
dios arqueolégicos y bioantropolégicos.



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO... 65

En esta sinergia entre la arqueologia y la bioantropologia surge la
bioarqueologia como una subdisciplina que estudia a los restos 6seos en
conexioén directa con los contextos arqueolégicos de los cuales proceden
(Balderas 2017). En México, se ha puesto especial énfasis en el contexto
cultural e histdrico en el que las personas se desarrollaron; esta subdisci-
plina también expande su visién hacia las ontologias locales. De tal ma-
nera que la bioarqueologia define su objeto de estudio en consideracién
del cuerpo como unidad minima de analisis.

De las nuevas concepciones mencionadas, derivé una arqueologia
mas simétrica, la arqueologia ontolégica (Alberti 2017), que toma en
serio las construcciones culturales y las concepciones elaboradas por las
poblaciones locales en torno a su patrimonio cultural y su pasado. En
este sentido, la bioética juega un papel importante para reflexionar so-
bre la manera como los investigadores han desarrollado sus estudios no
s6lo en el campo arqueolégico, sino también en materia de bioantropo-
logia, con el objetivo de crear formas de aproximacién mas respetuosas
hacia las poblaciones locales. Al hablar de bioética, hacemos referencia
a un neologismo acunado por Potter (1971), quien la entiende como la
disciplina que combina el conocimiento biolégico con el de los valores
humanos. Otros estudios (Muller 1994) discuten sobre la importancia
de crear un puente entre la bioética y la antropologia a partir de los
contextos concretos en los cuales se toman las decisiones éticas, los fun-
damentos tedricos que sustentan la bioética, el cardcter multicultural de
los conflictos éticos y el reto de examinar el campo de la bioética como
un fenémeno cultural que se sustenta en el mundo de las creencias y
éstas se construyen con base en asunciones culturales que son, al mismo
tiempo, el reflejo de los valores sociales del grupo que se esta analizando
(Jiménez 2011).

En debates mas recientes en el campo de la antropologia y la bioé-
tica, se ha planteado la necesidad de crear codigos de ética para regular las
practicas de intervencién humana, como la participacién voluntaria, el
consentimiento informado, la confidencialidad, el anonimato y la pro-
teccion de datos. A la vez que se busca una mayor accesibilidad a los da-
tos, se protegen los intereses de las personas bajo estudio mediante una
responsabilidad compartida entre el etnégrafo y las poblaciones locales
(Jacorzynski y Sanchez Jiménez 2013).

A continuacidn, se discutira sobre la importancia de la arqueolo-
gia ontolégica en la construccién de una historia a contrapelo (Gilly



66 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

2006) que funciona como un puente entre la bioética y la antropologia,
al tratar de visibilizar la historia de las poblaciones nativas y reflexio-
nar en cémo es percibida por ellos mismos y no como una imposicién
desde la mirada occidental y cientificista.

La ARQUEOLOGEA ONTOLOGICA EN EL ESTUDIO DE LA CULTURA MATERIAL
Y LOS COMPONENTES ESQUELETICOS HUMANOS EN COMUNIDADES INDIGENAS

En afos recientes, la disciplina arqueoldgica, con una mirada mas an-
tropoldgica, se ha interesado por trascender los dualismos occidentales,
como naturaleza y cultura (Descola 2012), objeto y sujeto o mente y
cuerpo (Ingold 2000), que han resultado en un verdadero obstaculo a
la hora de interpretar la cosmovision y las practicas de las poblaciones
del pasado. Bajo esas premisas, se intenta crear categorias de analisis
que tomen en cuenta las ontologias indigenas de caracter relacional, que
permiten comprender la forma en la que las personas se relacionan con
el“espaciosagrado”—"naturaleza” enlasnociones occidentales—conformado
por una red de interacciones entre personas humanas y no humanas
(Descola 1992). Asimismo, se toma en cuenta la ausencia de la nocién
de “objeto”, caracteristica de las cosmovisiones animistas, donde todo lo
que se encuentra en el cosmos esta dotado de alma y agencia y, por
lo tanto, puede ser dotado de la condicién de “persona” (Viveiros de
Castro 2006; Santos-Granero 2009). Desde el punto de vista arqueo-
légico, encontramos esas reflexiones en el estudio de los productos de
la cultura material de los antiguos mayas, donde se acude al concepto
de personhood para su estudio (Gillespie 2008), en la descripcién de las
casas y los templos vistos como personas (Stuart 1998) y la agencia y
condicién de “persona” de los objetos y enseres rituales (Astor-Aguilera
2010; Cuevas 2007).

La arqueologia ontolégica (Alberti 2017) retoma los postulados de
Bruno Latour (1999) y Eduardo Viveiros de Castro (2012) para consi-
derar la analogia etnogréfica y la teorfa nativa como un elemento im-
portante en la disciplina arqueoldgica al momento de profundizar en la
alteridad ontolégica. La ontologia es entendida como la teoria de la rea-
lidad que se fundamenta en modelos de realidad y engloba un conjunto
fundamental de entendimientos acerca de cémo es el mundo (Harris y
Robb 2012) para determinada cultura.



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO... 67

Para el estudio de los componentes 6seos, el tema que aqui nos con-
cierne, es fundamental hacer referencia a las percepciones que los pueblos
nativos elaboraron sobre el cuerpo y las entidades animicas que alberga,
es decir, la nocién de persona y todos sus componentes. El cuerpo ha
sido estudiado en una gran cantidad de estudios antropoldgicos desde
los trabajos en Melanesia (Strathern 1990), India (Busby 1997), en Mé-
xico destacan los estudios sobre cuerpo y persona entre los p’urhépe-
cha (Martinez Gonzalez 2013), nahuas (Baez 2021), mayas peninsulares
(Garcia Magdaleno 2021), entre otros. Una obra fundamental y pionera
en el estudio de la nocién de persona en Mesoamérica es Cuerpo huma-
no e ideologia. Las concepciones de los antiguos nahuas de Alfredo Lopez
Austin (1984), literatura obligada para dar cuenta de las entidades y com-
ponentes animicos entre los grupos nahuas del centro de México. En lo
concerniente a los grupos mayas prehispanicos, se cuenta con la obra de
Velasquez Garcia (2023), quien se enfoca en el tema de los componentes
animicos del cuerpo humano entre los mayas del Clasico. Para el caso de
los mayas posclasicos, se cuenta con trabajos enfocados en el arte rupestre
y el mundo de las entidades animicas insertas en el cuerpo de las perso-
nas (Lozaday Vigliani 2021). En particular, en lo concerniente al tema de
los componentes esqueléticos humanos entre grupos mayas prehispani-
cos, algunos autores lo han abordado desde el punto de vista relacional.
Se cuenta con los estudios enfocados en la antropofagia y los sacrificios
rituales (Ruiz 2021; Tiesler y Ruiz 2023), donde se ha visto el canibalismo
como el consumo de un cuerpo que se fragmenta o se divide a manera de
reliquias y que finalmente se ingiere bajo fines religiosos, o bien, desde la
idea de las entidades animicas y coesencias asociadas a la persona en los
rituales de nacimiento y muerte (Scherer 2015). En estos casos se concibe
a la persona como un ser que alberga multiples entidades animicas, al-
gunas adquiridas desde el nacimiento y que acompanan a la persona a lo
largo de su vida, como los wahyis o animales compaiieros.

Una vez que se ha revisado los datos y literatura alusiva a la impor-
tancia de la arqueologia ontolégica (Alberti 2017) en la basqueda de un
dialogo legitimo entre la bioética y la antropologia que permite un acer-
camiento multidisciplinario, nos percatamos de la profunda necesidad de
que las poblaciones locales sean escuchadas para entablar un intercambio
mas horizontal entre los investigadores y las personas que estan relacio-
nadas con los sitios arqueolégicos que se estan investigando.



68 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

En el caso de los lacandones y del area de estudio que concierne a
este trabajo, cabe anticipar que lo que a los ojos de los investigadores
son huesos humanos del periodo prehispanico, para los miembros de
la comunidad de Metzabok son restos pertenecientes a algunas deida-
des terrenales. Los lacandones no consideran los osarios como depdsitos
rituales, sino, por estar ubicados en cuevas, como la morada o el lugar
de descanso de algunas deidades terrenales. Asimismo, atribuyen alma
y agencia a las cuevas y a todos los elementos que éstas contienen.

En el siguiente apartado se plantea una reflexion en torno al fe-
némeno de “reclamo de los ancestros” llevado a cabo por comunidades
indigenas en diversos paises y sobre la importancia de entrelazar los da-
tos arqueoldgicos con la informacién etnografica, que tome en cuenta la
perspectiva de las poblaciones locales.

LA RESTITUCION DE COMPONENTES ESQUELETICOS HUMANOS

El tema de la profanacién de lugares sagrados por parte de arqueélogos
ha sido analizado por Mendiola (2008), quien registra tres casos en el
norte de México que involucraron a los grupos tohono o’odham, mayos
y tarahumaras. El autor subraya la importancia de pedir permiso a las
comunidades indigenas actuales cuando se pretende estudiar a sus antepa-
sadosy enfatiza que ellas tienen el pleno derecho de negar la autorizaciéon
si asi lo consideran.

En otros paises, la exploracién, estudio y manipulacién de los com-
ponentes esqueléticos humanos ha dado pie a la generacién de marcos
legales por parte de las comunidades nativas. Un ejemplo es la repatria-
ci6n arqueolégica, entendida como el proceso de devoluciéon de un bien
arqueolégico que fue sustraido de su lugar de origen y que, mediante
su correspondiente gestion, es posible restituir (Lozada y Palka 2022).

La repatriacién de componentes 6seos humanos ha sido importan-
te en las demandas de los pueblos indigenas de los Estados Unidos, ya
que en 1990 entré en vigor en ese pais el Acto de Protecciéon de Sepultu-
ras de Poblaciones Nativas Americanas y de Repatriacion o NaGPrA (Na-
tive American Graves Protection and Repatriation Act), que ha contado
con actualizacién de sus regulaciones, como la publicada en diciembre
de 2023 y en vigor desde enero de 2024.



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO... 69

A través de NaGPrA se determind que los museos e instituciones de
investigacion que reciben apoyo financiero federal debian presentar has-
ta 1995 una lista completa de los artefactos culturales y huesos humanos
de procedencia amerindia que constan en sus archivos. A partir de este
inventario se ha realizado la repatriacién de colecciones (culturales o bio-
légicas) a los grupos indigenas correspondientes (Ventura 2012). En otros
casos, algunos museos han retirado los objetos funerarios por respeto a
las comunidades indigenas y trabajan con los descendientes para bus-
car las mejores formas de interpretar los sitios arqueoldgicos al interior
de sus paisajes sagrados (figura 1). Otros estados de la Unién America-
na, como Hawdi, también han llevado a cabo procesos de repatriacién de
componentes 6seos humanos por iniciativa de las comunidades nativas
(1992). En Australia, tras las reclamaciones de los aborigenes australia-
nos, en anos recientes se han hecho restituciones de osamentas humanas
y artefactos culturales por parte de la Universidad Adelaide (Korft 2021).

En Argentina, el problema de la repatriaciéon de huesos de los indige-
nas ha cobrado importancia en afios recientes, después de que se efectua-
ran peticiones de restitucién que forman parte de colecciones publicas
y privadas de distintas areas del pais (Béguelin y Gémez 2011). Ello se
logré gracias a la ratificacién del convenio 169 de la orr sobre “Pueblos
Indigenas y Tribales en Paises Independientes” (Endere 2022). En ese mis-
mo pais se avanz6 con la declaracién para Latinoamérica del “Codigo
deontolégico para el estudio, conservacién y gestiéon de restos huma-
nos de poblaciones del pasado”. Dicho documento define el conjunto de
normativas consensuadas por los miembros de la Asociacién de Antro-
pologia Biol6gica Argentina en relaciéon con los derechos y obligaciones
para con la comunidad, la profesién y su objeto de estudio. El Cédigo
también subraya que los restos humanos albergados en museos y otras
instituciones cientificas deben ser tratados con dignidad, sensibilidad y
respeto, y que los investigadores deben tomar en consideracién las ca-
racteristicas del medio sociocultural en el que desarrollan sus tareas. En
este sentido, en Latinoamérica se observan importantes avances, ya que,
mediante la participacién de los cientificos con las comunidades locales,
se ha logrado abrir una definicién de c6digos deontoldgicos y desarrollo
de legislaciones locales que contemplan la participacién de distintos ti-
pos de agentes sociales (Aranda etal.,2014).

Para el caso de Chile, también se tiene registro de importantes lo-
gros en la materia por parte de la comunidad atacamena, la cual ha



70 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

Figural. Museo de sitio en Moundville Archaeological Park, Alabama, EUA.
Fuente: Fotografia Josuhé Lozada.

reclamado el retorno de “sus abuelos” y logrado la reubicacién de los
componentes 6seos humanos fuera de la exhibicién de museos; esto ha
sacado a la luz el debate sobre la devolucién o reentierro de los cuerpos
de sus ancestros (Ayala etal. 2022).

En México atn no se registra un reclamo de los huesos de los ante-
pasados por parte de las comunidades indigenas ante el Estado o ante las
instituciones de investigaciéon. Entre los mayas de Quintana Roo, las per-
sonas perciben la importancia de los huesos humanos, sin considerarlos
necesariamente como parte de su identidad, sino que forman parte de



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO... 71

un culto religioso popular que les da una seguridad ontolégica; entre los
mayas yucatecos se registra un orgullo étnico que se manifiesta en sostener
las tradiciones, lengua y cultura, pero sin incluir un reclamo de los restos
esqueléticos de sus antepasados (Ortega 2011). Con estos ejemplos, po-
demos notar que el manejo de huesos humanos antiguos se ha conver-
tido en un tema legal en varios paises. Sin embargo, en México, atin no
se han dado las confrontaciones étnicas que resultaron tan poderosas
en Estados Unidos ni existe una nocién de reclamo de vestigios humanos
precoloniales entre los grupos indigenas (Cucina y Tiesler 2011).

La legislacion federal en materia de protecciéon del patrimonio ar-
queolégico en México ha tenido grandes avances con la publicaciéon de
la Ley Orgdnicadel iNnar (1939), los Lineamientos Generales para el Ma-
nejo y Resguardo de Restos Humanos (Instituto Nacional de Antropolo-
gia e Historia INAH [INAH] 2019) y la nueva Norma para la Investigacién
Arqueolégica (INaH 2024), sin embargo, atin no se cuenta con mecanis-
mos juridicos que sistematicen claramente los procesos de repatriacion
(Lozada y Palka 2022) mediante protocolos formales de restitucién cul-
tural o consulta indigena (Mendiola 2008) para investigar, exhibir o es-
tudiar huesos humanos provenientes de sitios arqueolégicos ubicados en
las comunidades indigenas.

Un tema de interés en los tltimos anos en México es la restituciéon
de los componentes esqueléticos de personajes histéricos revoluciona-
rios por parte del Estado, como el caso de la reciente repatriacion de los
huesos de Catarino Erasmo Garza Rodriguez (1859-1895), periodista y
revolucionario mexicano asesinado en Panama, cuyas osamentas fueron
trasladadas desde la provincia de Bocas del Toro, Panama, hasta Tamau-
lipas; o el caso de la bisqueda del General José Maria Melo y Ortiz
(1800-1860), revolucionario originario de Colombia, quien luché junto
a Simé6n Bolivar y finalmente, después de exiliarse en México, murid
asesinado en la localidad de Juncand, La Trinitaria, Chiapas. A conti-
nuacion, se revisa un estudio de caso asociado al mundo de las cuevas en
un lago ubicado en la regién de la selva Lacandona de Chiapas.

LOS OSARIOS EN CUEVAS ALREDEDOR DEL LAGO METZABOK

Ellago Metzabok se localiza en el sureste mexicano enlaregion de laselva
Lacandona y pertenece al municipio de Ocosingo, Chiapas. Se trata de



72 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

un drea ubicada al noreste del estado de Chiapas con un clima tropical
himedo y semicalido con morfoestructuras que presentan importantes
sistemas de fractura y plegamiento, donde predominan las rocas calizas
con infiltracién y circulacién hidrica subterranea (Garcia-Gil y Lugo
Hubp 1992: 43). Ello ha dado pie a la formacién de una gran cantidad de
cuevas y cenotes que abundan alrededor del lago Metzabok.

La estructura del sistema lagunar Metzabok es compleja: “se encuen-
tra conformado por un total de 21 lagos de dimensiones variables, la ma-
yoria de ellos intercomunicados temporal o permanentemente entre si”
(Comisién Nacional de Areas Naturales Protegidas [Conanp] 2006: 20).

Alrededor del lago, el Proyecto Arqueolégico Mensabak dirigido
por Joel W. Palka de la Universidad Estatal de Arizona, junto con sus
colaboradores provenientes de otras instituciones nacionales, como la
Universidad Nacional Auténoma de México y el Instituto Nacional de
Antropologia e Historia, ha documentado hasta el momento un total
de 12 cuevas con evidencia arqueolégica: cueva Mensabak, cueva de la
Grieta 1, cueva de la Grieta 2, cueva de la Grieta 3, cueva del Mirador,
cueva de Los Colmillos, cueva Tzibana, cueva ZN-4, cueva ZN-9, cueva
Sak Tat, cueva Aj Chaj Chiy cueva Jo’ ton K'ak (figura 2).

El objetivo de dicho proyecto de investigaciéon ha sido documentar
los sitios arqueolégicos vinculados a la cultura popular maya alrededor del
lago Metzabok, que incluye las cuevas vistas como lugares sagrados dentro
de las peregrinaciones de los mayas antiguos y actuales.

La evidencia arqueolégica dentro de las cuevas corresponde diver-
sas temporalidades: la cueva El Mirador presenta material del Precla-
sico tardio (200 aC-200 dC), mientras el resto de las cuevas contiene
artefactos del Posclasico tardio (1250-1550) y del periodo Histérico
(1750-1950), asi como de los lacandones actuales (1950-actualidad)
(Palka 2005; Lozada 2023).

El material depositado en el interior de las cuevas va desde cerdmica
ritual de diversas temporalidades —fechada desde el periodo Preclasico
tardio hasta tiempos recientes, como ollas, cajetes, pichanchas e incensa-
rios lacandones— hasta figurillas de hule antropomorfas o kik que eran
quemadas por los lacandones durante los rituales alli realizados (Davis
1978: 157) y tablas ceremoniales denominadas xical (McGee 2005: 4), jun-
to con nédulos de incienso que también eran quemados con fines rituales.

Los incensarios o ulak’ilk’uh (“platos de los dioses”) merecen espe-
cial atencién, ya que se trata de ceramica ceremonial que era concebida



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO. .. 73

646500

646500

Simbologia

Elaborado por Josuhé Lozada
A Cuevas

Lago Metzabok | === =

-—— Km

- Cuerpo de agua

Figura 2. Mapa lidar del lago Metzabok
y ubicacién de las cuevas con evidencia arqueoldgica.
Fuente: Elaborado por Josuhé Lozada.

por los lacandones como sus propios dioses. Estos incensarios eran uti-
lizados para quemar copal y asi entablar la comunicacién con sus deida-
des dentro de las cuevas, lugares que eran concebidos como las casas de
los dioses (Davis 1978; Boremanse 2020).

Ademas de los artefactos localizados en las cuevas, destaca la presen-
cia de huesos humanos (figura 3), algunos datados por ams (accelerator
mass spectromelry) hacia el periodo Posclasico e Historico (20, entre 1460
y 1650 dC) (Cucina etal. 2015). En varios huesos se aprecia el modelado
cefélico de tipo tabular erecto, practica cultural que disminuye tras la
Conquista hasta ser abandonada entre las poblaciones indigenas urba-
nas, primero, y después entre las rurales (Tiesler etal. 2010).

En los tnicos estudios bioantropoldgicos realizados hasta el mo-
mento por Tiesler etal. (2010) y Cucina etal. (2015), se observa una



74 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

Figura 3. Cueva Mensabak donde se aprecian incensarios lacandones,
tabla ceremonial y huesos humanos.
Fuente: fotografia Josuhé Lozada.

relaciéon equilibrada entre hombres y mujeres, cuyo promedio de es-
tatura para el caso de los masculinos esta por debajo del promedio
de estatura esperado para poblacién prehispanica de series posclésicas
(< 161 cm), mientras el promedio de estatura para los femeninos se
asemeja a los valores promediados para poblacién femenina posclasica
(alrededor de 145 cm) (Tiesler 1999: 272).

Cabe mencionar que en el presente estudio bioantropolégico,
el analisis se restringié a segmentos 6seos de superficie (Tiesler et al.
2010), por lo que todo el registro esquelético se hizo insituy se pres-
cindi6 de moverlos o manipularlos, respetando las normas locales de
los actuales lacandones que viven en las inmediaciones del lago Metza-
bok —percepciones que seran discutidas en el siguiente apartado y que
tienen que ver con la prohibicién de mover los huesos.



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO... 75

LA PERCEPCION DE LOS ACTUALES MAYAS LACANDONES SOBRE
LOS HUESOS DENTRO DE LAS CUEVAS

Aunque los actuales mayas lacandones no son originarios de Chiapas,
sino de una antigua migracién proveniente de la peninsula de Yucatan
hacia principios del siglo xvi, se asentaron en el actual territorio de la
selva Lacandona, que ya habia sido habitado y marcado culturalmente
por otros grupos mayas (Vos 1988). Las cuevas fueron vistas como lugares
sacralizados que dieron sentido al mundode la vida de sus pobladores o
peregrinos, quienes construyeron pasajes mitolégicos de origen (Palka
2005; Boremanse 2020). El mundo de la vida es el ambito de la reali-
dad que considera la actitud del sentido comiin, contexto basico de lo
indiscutido o lo tomado como evidente en la actitud natural (Schutz y
Luckmann 2003: 27), de tal manera que la tradicién oral recuperada de
la etnografia da cuenta del mundo circundante, comdn y comunicativo
de los actuales mayas lacandones.

De acuerdo con las narrativas de los lacandones del norte, los luga-
res que hoy habitan fueron creados a partir de los viajes de algunos dio-
ses, que recorrieron la selva durante diferentes ciclos mitolégicos para
configurar la geografia del mundo actual. Este proceso de creacién del
paisaje sagrado, en el comienzo, se asume como un tiempo donde no
existia la tierra, sino un espacio oscuro y pantanoso; sobre la superficie
de esa materia acuosa, el primer formador, Kak’och, crea a los dioses del
panteén lacandén y construye sus “casas”, es decir, las pirdmides del sitio
arqueolégico de Palenque (Boremanse 2020: 25). Al nacer, la triada sa-
grada, constituida por uSuku’unkyum (el Hermano Mayor), Ah Kyanto’
(El que nos Ayuda) y Hach Akyum (Nuestro Verdadero Padre), forma la
selva, los arboles, los montes y los cuerpos de agua. Asimismo, crea a los
lacandones (Boremanse 2006: 3-33; Cook 2019: 54-78).

En ese momento mitico, los dioses vivian en el plano terrenal jun-
to con los primeros seres humanos. Posteriormente, algunas deidades
comienzan a desplazarse por la selva, instituyendo u ocupando otros
sitios importantes en la geografia sagrada de los lacandones. Por ejem-
plo, Mensabik (el dios de la lluvia) peregrina hasta Tonind (Ocosingo),
donde vive durante un tiempo y se casa con una mujer local, luego se
desplaza hasta una zona de selva virgen, donde funda el poblado que
tomara su nombre: Metzabok (Kayum, Naha, comunicaciéon personal,
datos de campo).



76 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

Otros dioses terrenales, como el del fuego, K’ak’, el Guardiidn de
la Selva, Kinank’ax, o el dios del granizo, uMehbit, ocupan cavidades
naturales o templos presentes en los actuales poblados de Metzabok y
Sibal (Boremanse 2020: 50-53). Del mismo modo, algunas deidades
celestes, que hasta ese momento habfan permanecido en Palenque, se
mueven a Yaxchildn, para establecer sus moradas en los templos pre-
sentes en el sitio.

Los lacandones contemporaneos también peregrinaron al igual
que sus dioses, ya que, hasta el siglo pasado, eran seminémadas; los
pequenos grupos familiares se desplazaban en el vasto territorio de
la selva Lacandona en buisqueda de lugares idéneos para asentarse o
para evitar conflictos con otros grupos (Boremanse 1998: 15-17). La
eleccién del nuevo sitio dependia de la disponibilidad de recursos na-
turales —fuentes de agua, presencia de animales o plantas para la caza
y la recolecciéon—. No obstante, tras haber entrevistado a los hijos y nie-
tos de aquellos que realizaron estas peregrinaciones, nos percatamos
de que sus ancestros seguian el camino de los dioses. Un consultante de
Naha explicé que los lacandones se comportaban exactamente como
sus deidades: no permanecian durante mucho tiempo en el mismo lu-
gar, en lapsos de dos o tres afos cambiaban de posicién y reubicaban sus
asentamientos. Durante estos recorridos, buscaban aquellos elementos
que ellos veian como marcadores de la presencia o el paso de las enti-
dades sagradas: templos, pinturas rupestres, cuevas empleadas como
osarios o depositos rituales. En este sentido, la religiosidad lacandona
demandaba el mantenimiento de un contacto constante con los dioses.
En las cuevas o los templos donde residia un dios, el humano podia
comunicarse directamente con €l, realizaba ritos y entregaba ofrendas;
también llevaba a cabo procesos de peticién y agradecimiento para pe-
dir buenas cosechas, propiciar condiciones climéaticas favorables o para
prevenir o curar enfermedades (Boremanse 2020; Davis 1978).

Es preciso senalar que los lacandones no conciben diferencias en-
tre elementos naturales y culturales (artificiales), pues todo lo que se
encuentra en el paisaje es una creacién de los dioses. De esta manera,
las cavidades naturales son templos habitados por los dioses, el agua
de los lagos son sus campos de maiz, y las pirdmides mayas fueron
edificadas por la deidad remota Kak’och. Inclusive los artefactos que
los lacandones hallaron en las cuevas, como figurillas, vasijas, ademas
de los huesos, se consideran como seres vivos. De hecho, esos “objetos”



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO... 77

son descritos como gente (winik, en maya lacandén), los cuales poseen
vida y alma (pixan). En el testimonio que proponemos a continuacion,
un sabio de la comunidad lacandona de Naha cuenta que su compane-
ro hall6 en una cueva algunas figuras antropomorfas, probablemente
de barro, que posteriormente desaparecieron, porque quisieron ocul-
tar su presencia. Nétese que, cuando se expresa en espanol, define esos
artefactos como “muiiecos”, mientras que en maya acude también al
término “personas”:

Hace mucho tiempo, K'inbor me conté6 que en Hoch Ha’ habia puras
muiecas, él subid, entré, hace mucho tiempo, entré para mirar, habia
muchas “muiiecas”, como las de hule, habia “muchas personas” [los mu-
fiecos, que se consideran seres vivos] en la cueva. Muchos. Yo los busqué,
pero no los vi, ellos se escondieron, no estaban. Nadie los saca. Son “muy
dioses” [“muy sagrados”], es muy grande la cueva (Antonio, Naha, comu-
nicacién personal).

Tutsikbatah ten K’inbor uchik que, wooro mufieca to’an Hoch Hd, lati
ndkih, mdnih uchik, okih wyireh, ne yaan mufecas, pis k’ik’, wooro winik
yokol haban’i tunich. Ne yaab. Ten tinkdxta, chen mo’ tinwilah, tutakah
ub’i@h, mina’an. Mixmok wharik. Ne k’uh alai, ne nukuch nah (Antonio,
Naha, comunicacién personal).

>

Hoch Ha’ es el nombre que toma un sitio en la selva de Nah4, don-
de se encuentran un pequeno lago y una cascada. Se dice que, en la
cima de ésta, se encuentra una cueva habitada por deidades menores,
llamadas Chembeh K'uho’ (“Dioses Errantes”). En ella, se hallaron fi-
gurillas prehispanicas que, para el informante, son los moradores de la
cavidad natural. Los dioses pueden decidir revelarse u ocultarse a los
seres humanos. Como podemos notar en la cita, los “mufiecos” estan
dotados de agencia y se consideran winik o personas.

De esta manera, donde nosotros vemos elementos inertes, los lacan-
dones ven a los duenos de las cuevas: seres sagrados o deidades menores
que protegen los lugares que habitan. Por esta razén, queda estricta-
mente prohibido removerlos, incluso tocarlos. El castigo para aquellos
que no respeten la prescripcién es severo: serd privado del alma y, por
consiguiente, de la vida. Mientras que otros grupos indigenas cercanos
—en particular, los tseltales de los ejidos colindantes— se han dedicado
al saqueo de los sitios arqueolégicos, los Hombres Verdaderos o Hach



78 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

Winik —como se autodenominan los lacandones— han temido y respeta-
do esos lugares.

Durante sus peregrinaciones, los ancestros de los actuales mora-
dores de Metzabok descubrieron el sitio hacia el siglo xvi; en el lugar,
hallaron numerosas cuevas que habian sido empleadas como osarios por
los grupos mayas que los antecedieron en el drea (Lozada 2023). Si bien
para los arquedlogos se trata de sitios que contienen importantes vesti-
gios de una civilizacién pasada, los lacandones no comparten la misma
visiéon, pues, para ellos, se trata de los huesos de dioses terrenales que
habitaron y fallecieron en aquellas cuevas (figura 4). La presencia de
pinturas rupestres en los riscos y de las osamentas en las cuevas confirmé
que se trataba de lugares sagrados, donde se podia entrar en contacto
con los dioses en caso de necesidad (McGee 2023: 154). En particular, se
interpret6 el mayor depésito ritual como el santuario del dios de la lluvia
0 Mensabik; la presencia de abundantes componentes 6seos en la entra-
da de la cueva hizo que los lacandones comenzaran a considerarla como
el destino final de las almas.

Mensabdk, ademas de ser el proveedor de la lluvia, es el dios que
cuida a las almas de los difuntos, quienes llegan a su santuario tras un
largo viaje en el uYaram Lu’um, el inframundo (Bruce etal. 1971: 118;
Boremanse 1998: 91-92). En la cueva, las almas llevan una vida idéntica
a la terrenal: poseen sus milpas, sus viviendas y sus cocinas, trabajan y
realizan rituales como cualquier lacandén. De este modo, a partir del
momento de su redescubrimiento, la cavidad natural fue integrada al
complejo de las nociones escatolégicas lacandonas. Una mujer de Naha
explicé que los huesos depositados en la cavidad, que pertenecieron a
algunos dioses, quedaron expuestos para mostrar a los lacandones qué
ocurre después de la muerte:

Alli estan los huesos de los dioses, no te puedes burlar de ellos. Eso es
verdad [...] si eres valiente puedes ir, pero, si no tienes el valor, no vayas a
mirar los huesos de los dioses. Por eso nos dejaron los “muertos” [los hue-
sos]. Los dioses mueren, pero se vuelven a levantar, ino estan [realmente]
muertos! Sélo son una muestra, para que veamos c6mo vamos a morir
(Nuk, Naha, comunicacién personal).

Yaan w baker k’uh titd, ma’ apaastik. Esto, to hay [..] si tawah chich
a wor ab’in, pero mo’ chich a wor, ma’ab’ineh awireh w baker k’wh. Por eso,
tutsah a kimih a to'on. Kukimih a k'uh, pero k’uh ku ka likil, ino estd muerto!



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO. .. 79

Figura4. Cueva Sak Tat donde se aprecia un osario
con huesos de diversas temporalidades.
Fotografia: Josuhé Lozada.

K’uh kulikil. Sélo es la muestra, como morimos, b’ix akimih (Nuk, Naha,
comunicacién personal).

Como investigadores, tenemos que tomar en cuenta las concepcio-
nes de los lacandones cuando realizamos trabajo de campo en sus co-
munidades. En primer lugar, por cuestiones éticas, nos vemos obligados
a respetar las mismas prohibiciones prescritas para la poblacién local;
en segundo, al realizar comparaciones entre nuestra visiéon y la de los
consultantes, emergen datos interesantes para el analisis arqueolégico y
bioantropoldgico. En el siguiente didlogo puede notarse de manera clara
la diferencia entre el punto de vista del investigador y el de un lacandén:

A.: {Por qué antes dejaban en las cuevas los huesos de las personas?

J.: iEsos no son huesos de personas! iSon huesos de dioses! [...] Ves, ahora
la gente dice que son huesos de antiguos humanos, de personas, pero mi
abuelo me lo dijo, esos huesos son muy grandes, <y sabes de quiénes son?



80 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

Son huesos de los dioses. Antonio [un sabio lacandén de Naha] lo dice: no
toques los huesos de los dioses, Hach Akyum se fue al cielo, pero no murid,
ino toques los huesos de los dioses! [...] Sabes, esos no pueden ser huesos
de personas, porque cuando un hombre de afuera muere, o también los
extranjeros, los ponen en los panteones, no en las cuevas, también los la-
candones... Pero ahora todos dicen que son huesos de personas.

A: ¢Sabes si la cueva tiene alma?

[..]

J: Tiene su dueno, eso me lo contaron mi padre y mi abuelo. Yo les pre-
gunté: “{Por qué hay pinturas en las cuevas?”, “iAh! iLa cueva es muy
viva! La verdad, su duefio nos ensefi6 las pinturas, él las hizo, esta viva la
cueva, estd viva la pintura”.

[..]

J: Esos son trabajos de los dioses [se refiere a los objetos de cerdmica que
estan en las cuevas].

A: Pero, me dijeron que son trabajos de hombres antiguos...

J: iNo! Hay algunos que dicen que son obras de hombres antiguos; no es
asi. Esas son obras de los dioses, no de hombres (Juan, Metzabok, comu-
nicacién personal).

En la cita, encontramos varios puntos que merecen ser analizados:
en primer lugar, se reitera que los huesos no son humanos, sino se definen
como ubaker k’uh (los huesos de los dioses); para el hombre entrevistado,
la prueba de ello reside en el hecho de que todo ser humano al fallecer
necesita enterrarse, mientras que esos cuerpos fueron dejados expuestos.
Ademas, todos los lacandones entrevistados perciben que esos huesos son
mas grandes que los de una persona comin. Estas dos anomalias confir-
marian que, desde su percepcion, no se trata de componentes esqueléticos
humanos. El hombre agrega dos datos importantes: explica que las pin-
turas rupestres fueron realizadas por los dioses para marcar su presencia
en el lugar y, ademads, son seres vivos que habitan el interior de los riscos.
Recordemos que ninguna creaciéon divina se considera un objeto inerte,
pues cada elemento que fue plasmado por las deidades posee vida y alma
(Balsanelli 2019), de manera que las deidades también se conciben como
personas divisibles o partibles. La presencia de todos esos elementos sa-
grados convirti6 a las cuevas en lugares idéneos para realizar rituales y
entrar en contacto con los dioses que alli residian.



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO... 81

Respecto al origen de esos huesos, todos los ancianos lacandones
estan de acuerdo en el hecho de que se trata de huesos de deidades que
fallecieron en las cuevas; sin embargo, existen dos versiones diferentes
sobre la causa de su muerte. De acuerdo con algunos testimonios, algu-
na vez en la selva vivieron deidades menores que devoraban a los seres
humanos; se convertian en jaguares y se alimentaban de la carne de los
lacandones. Por esta razén, Hach Akyum los aniquilé con una enferme-
dad letal llamada nah k'ak’ (viruela), y cuando sus cuerpos se descom-
pusieron, quedaron los componentes 6seos expuestos al aire libre. Por
su comportamiento monstruoso, no gozaron de un entierro. Ademas, sus
huesos siguen conservando ciertas propiedades perjudiciales para los
que los manejen; en palabras de los lacandones, son “venenosos” (ne
yék), como lo explican dos ancianos de Naha y Metzabok:

J-: Yo le pregunté a mi abuelo, aqui, ¢ves?, hay “cosas” en cada cueva,
también en las cuevas mas pequefias hay huesos. Te vas a una cueva pe-
queiia, hay huesos [...] Solamente aqui [en Metzabok] todos llegaban a
rezar, pero, yo le pregunté: “éPor qué murieron?, {qué les pas6?”. Sali6
la viruela, quemo sus pieles, se llama nah k'ak’, se enfermaron de viruela.
A.: {Eran gente o eran dioses?

J: iDioses! Pero, hay quien dice que son [huesos] de hombres antiguos.
iNo! [...] no son gente, son huesos de dioses (Juan, Metzabok, comuni-
cacién personal).

La anterior es la versiéon mas difundida sobre la desaparicién de
los dioses, la cual también hace referencia a una importante nocién la-
candona sobre los componentes 6seos: cuando una persona fallece, el
alma principal (pixan) llega a su destino final, mientras que el “alma de
los huesos” (ukisin ok, lit. “el demonio del pie”) es una entidad animi-
ca que permanece en el plano terrenal, arraigada al esqueleto. Esta se
considera peligrosa para los seres vivos, cuya alma, al acercarse o tocar
los huesos de un difunto, sera secuestrada por esa entidad maligna. Esa
concepcidn responde a las nociones mayas sobre las propiedades fértiles
de los huesos, que retienen alguna esencia que permanece en el plano
terrenal, como se ha discutido ampliamente en un trabajo reciente (Bal-
sanelli 2022).

Otros informantes sostienen que la causa del fallecimiento de esos
dioses no fue un castigo divino enviado en forma de enfermedad, sino del



82 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

resultado de un proceso natural: las deidades, asi como los seres huma-
nos, envejecen y mueren, pero “fingen su muerte” (uluus ukimi); algunos
de ellos “fingieron morir” para posteriormente trasladarse a Yaxchilan o
para habitar otras cuevas y dejaron sus huesos para senalar que alli vivieron
un tiempo (K’ayum, Nahd, comunicacién personal, datos de campo).

Los datos que hemos analizado en este apartado permite entender
la necesidad de acompaiiar las investigaciones arqueolégicas y bioantro-
poldgicas con la informacién etnografica. Eso permite realizar intere-
santes comparaciones entre las interpretaciones académicas y la vision
de los pueblos nativos vy, asi, describir el paisaje sagrado y los elementos
que contiene desde dos perspectivas diferentes, ambas validas y merece-
doras de ser tomadas en cuenta.

El Proyecto Arqueolégico Mensabak, desde un enfoque multidis-
ciplinario, logré establecer un didlogo cercano con la poblacién maya
lacandona, que participa de manera activa en las excavaciones arqueol6-
gicas alrededor del lago Metzabok y que ha externado sus normas loca-
les, como la de no manipular los huesos, medida que los académicos de
dicho proyecto han respetado.

COMENTARIOS FINALES

A partir de los datos expuestos en el texto, es posible mostrar los alcances
de la arqueologia ontolégica y el valor de proyectos multidisciplinarios
que toman en cuenta la perspectiva de la gente local, que reconoce y toma
en cuenta los saberes tradicionales y la cosmovisiéon no sélo al momento
de realizar nuestras interpretaciones sobre la cultura material o los com-
ponentes 6seos de determinado grupo étnico, sino en el propio proceso
de recopilacién de la informacion.

Al estudiar los osarios de las cuevas del lago Metzabok desde la
arqueologia relacional u ontolégica que mantiene un didlogo estrecho
con la etnografia, se pudo abordar diversos aspectos de la cosmovisién
lacandona: las nociones sobre el cuerpo y las entidades animicas, la es-
catologia local, las ideas inherentes a la ausencia de dicotomias como
natural/artificial, objeto/sujeto. Finalmente, se pudo reflexionar sobre el
paisaje sagrado visto como un espacio de interaccién entre seres huma-
nosy entidades espirituales o divinas. Se demostr6é cémo, en este especifi-
co contexto cultural, las cavidades naturales se comenzaron a identificar



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO... 83

como espacios sagrados cargados de agencia, que llamaron a la gente a
realizar alli sus ceremonias y peticiones. Desde su cosmovisiéon y sus no-
ciones animicas, los lacandones atribuyeron esos despojos a determina-
das deidades, que dejaron sus restos expuestos para senalar que, alguna
vez, habitaron dichos lugares. Por consiguiente, de ahi en adelante, las
cavidades Metzabok se marcaron como sitios sagrados e idéneos para la
interaccion entre humanos y no humanos, es decir, espacios privilegia-
dos para la ritualidad.

Sin embargo, no podemos olvidar que los componentes esqueléticos
humanos antiguos son objetos cientificos. Nuestra propuesta es un trabajo
sincrético, que toma en cuenta todas las perspectivas posibles, sin limitar
la investigacién a un tnico enfoque —cientifico o etnografico—, que pro-
mueva el didlogo entre disciplinas y, por supuesto, entre el investigador
y los miembros de las culturas cuyos restos se estan analizando. En este
sentido, necesitamos recordar que, segin los diferentes miembros de una
sociedad, objetos patrimoniales, histdricos, sagrados, religiosos e identi-
tarios nunca pierden su caracter de sujeto (Lerma y Argiielles 2022). Por
consiguiente, desde la perspectiva de la bioética, un ejercicio importan-
te de nuestra practica como investigadores implica, también, manejar y
tratar los componentes esqueléticos, los productos de la cultura material
o de la herencia histérica, sin dejar de tomar en cuenta qué son o qué
representan para la poblacién con la que estamos trabajando. Ademas, el
acercamiento a las percepciones de las comunidades tiene que hacerse en
un marco de respeto de sus espacios sagrados y de sus propias ontologias.

Como académicos tenemos varios compromisos: por un lado, nues-
tro trabajo es difundir entre pares nuestros resultados de investigaciéon
y divulgar el conocimiento a un publico mas amplio por medio de ex-
posiciones, pero, por otro, respetar las percepciones que las poblaciones
nativas tienen respecto a su pasado y su cultura material. Por ello, se
abordo el tema de la restitucién de los huesos como un reclamo legitimo
por parte de ciertas comunidades y en particular se revisé el caso de los
mayas lacandones de Metzabok y la percepcién que tienen respecto a
su pasado y a los huesos que se localizan en las cuevas vistas como es-
pacios sagrados. El Proyecto Arqueolégico Mensabak es un ejemplo de
arqueologia comunitaria donde se incluye a la poblacién local en los tra-
bajos de exploracién arqueolégica y se respetan sus normas locales con
la finalidad de seguir fortaleciendo la relacién entre los investigadores y la
poblacién indigena y el respeto a la forma como conciben su realidad.



84 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

LITERATURA CITADA

AcuRra, V.
2005  Antropologiafisica, racismoy antirracismo. Estudios de Antropologia
Biologica, XII: 65-76.

ALBERTI, B.
2017  Archaeologies of Ontology. Annual Review of Anthropology, 2016,
45: 163-179.

ARrRANDA, C., G. BARRIENTOS Y M. DEL Para
2014  Coédigo deontolédgico para el estudio, conservaciony gestion de restos
humanos de poblaciones del pasado. Revista Argentina de Antro-
pologia Biologica, 16 (2): 111-113.

ARHEM, K.
2010  Ecocosmologiay chamanismo en el Amazonas: variaciones sobre un
tema. Revista Colombiana de Antropologia, 37: 268-288.

ASTOR-AGUILERA, M. A.
2010  The Maya World of Communicating Objects: Quadrapartite Crosses,
Trees, and Stones, University of New Mexico Press, Albuquerque.

Avara, P, C. Espinpora, C. AGUILAR Y U. CARDENAS
2022  <Dénde estan los abuelos o ancestros?, {cuando y por qué salieron
de la tierra y del territorio atacameno?, {quién los sac6?, {como
estan ahora? Revista de Arqueologia Americana, 40: 197-213.

BArz, L.

2021  Persona, cuerpo y cosmos entre los nahuas de la Sierra Norte de
Puebla. En: P. Gallardo Arias (coord.), Cuerpo y persona: Apories
antropologicos en México, El Salvador y Venezuela, Instituto Nacional
de Antropologia e Historia, México: 141-158.

BALSANELLI, A.
2019  Cuando la comida tiene alma: reflexiones en torno a las practicas
cinegéticas lacandonas. Maguaré, 33 (1): 47-73.



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO. .. 85

2022  El manejo de los restos humanos y animales: una reflexién en torno
a las nociones escatoldgicas lacandonas. LiminaR. Estudios Sociales
y Humanisticos, XX (2): 1-16.

2023  Los huesos fértiles: la conservacién de los restos de las presas entre
los mayas lacandones. Estudios de Cultura Maya, LXI: 227-255.

BEGUELIN, M. Y S. GOMEZ
2011  Restituciéon de restos humanos: debates actuales y posibles escenarios
futuros. Ponencia presentada en el X Congreso Argentino de Antro-
pologia Social, Facultad de Filosofia y Letras, Universidad de Buenos
Aires, Buenos Aires.

BoremANSE, D.

1998  Hach Winik. The Lacandon Maya of Chiapas, Southern Mexico. Insti-
tute of Mesoamerican Studies, The University at Albany, New York.

2006 Cuentos y mitologias de los lacandones. Contribucion al estudio de la
tradicion oral maya. Academia de Geografia e Historia de Guatemala,
Guatemala.

2020  Ruins, Caves, Gods & Incense burners, Northern Lacandon Maya
Mpyths and Rituals. The University of Utah Press, Salt Lake City.

Boas, F.
1899  Anthropology. Science New Series, 9 (212): 93-96.

Bruck, R. D., C. RosLEs Y E. Ramos CHAO
1971 Los Lacandones 2: Cosmovision Maya. Proyecto de Estudios Antropo-
l6gicos del Sureste, Instituto Nacional de Antropologia e Historia,
México.

Busgy, C.
1997  Permeable and Partible Persons: A Comparative Analysis of Gender
and the Body in South India and Melanesia. Journal of the Royal
Anthropological Institute, 3 (2): 261-278.

CHAVEZ, X.
2017  Bioarqueologia. Reconstruyendo la vida a partir de la muerte. Ar-
queologia Mexicana, 143: 24-25.



86 J- LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

CLARKE, D.
1977  Spatial Archaeology. Academic Press, Londres.

COMISION NACIONAL DE AREAS NATURALES PROTEGIDAS (ConaNP)
2006  Programa de Conservacion y Manejo. Area de Proteccion de Flora vy
Fauna Metzabok. Comisién Nacional de Areas Naturales Protegidas,
México.

COOK, S.
2019 Xurt'an. The end of the world and other myths, songs, charms, and
chants by the Northern Lacandones of Nahd. University of Nebraska
Press, Lincoln.

Criapo Boapo, F.

1999  Del terreno al espacio: planteamientos y perspectivas para la arqueo-
logia del paisaje. Grupo de Investigacion en Arqueologia del Paisa-
je-Universidad de Santiago de Compostela (Capa, 6), Santiago de
Compostela.

CuciNa, A. v V. TIESLER

2011  El manejo de restos humanos arqueoldgicos en Italia y Estados
Unidos. Convergencias y divergencias con su estudio en México.
En: L. Marquez Morfin y A. Ortega (coords.), Colecciones esqueléticas
humanas en México: excavacion, calalogacion y aspectos normativos,
Escuela Nacional de Antropologia e Historia-Instituto Nacional
de Antropologia e Historia-Consejo Nacional para la Cultura y las
Artes, México: 63-78.

CuciNg, A., V. TIESLER Y . PALKRA
2015  TheIdentity and Worship of Human Remains in Rock-Shelter Shrines
Among the Northern Lacandons of Mensabik. Estudios de Cultura
Maya, XVL: 141-169.

Cuevas GARcia, M.
2007  Los incensarios efigie de Palenque, deidades y rituales mayas. Univer-
sidad Nacional Auténoma de México, México.



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO. .. 87

Davis, V.
1978  Ritual of the Northern Lacandon Maya. Tesis, Tulane University,
Nueva Orleans.

Descora, P.
1992 Societies of nature and the nature of society. En: Adam Kuper (ed.),
Conceptualising Society, Routledge, Londres: 107-126.
2012 Mas alld de naturaleza y cultura. Amorrotu, Buenos Aires.

ENDERE, M. L.
2022  Restituciones de bienes culturalesy repatriaciones de restos humanos,
dos cuestiones candentes en la agenda patrimonial de Argentina.
Reuvista de Arqueologia Americana, 40: 237-252.

FowLER, C.
2004 The Archaeology of Personhood. An anthropological approach. Rout-
ledge, Londres.

Garcia-Gi, J. G. v J. Luco Hups
1992  Lasformasdelrelieveylostipos de vegetacién enlaSelva Lacandona.
En: M. Vasquez-Sanchez y M. Ramos (eds.), Reserva de la Bidsfera
Montes Azules, Selva Lacandona: Investigacion para su conservacion,

Centro de Estudios para la Conservacién de los Recursos Naturales
Ecosfera, San Cristébal de las Casas: 39-49.

GARrcia MAGDALENO, P. A.
2021  Cuerpo de carne, cuerpo de barro y cuerpo de viento. Reflexion en
torno ala corporalidad entre los mayas peninsulares. En: P. Gallardo
Arias (coord.), Cuerpo y persona: Aportes antropologicos en México, El
Salvador y Venezuela, Instituto Nacional de Antropologia e Historia,
México: 113-140.

GILLESPIE, S. D.
2001  Personhood, Agency, and Mortuary Ritual: A Case Study from An-
cient Maya. Journal of Anthropological Archaeology, 20: 73-112.



88 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

GILLy, A.
2006  Historiaacontrapelo. Unaconstelacion. Walter Benjamin, Karl Polanyi,

Anlonio Gramsci, Edward P. Thompson, Ranajit Guha y Guillermo
Bonfil Batalla. Era, México.

Harris, O. v J. Ross
2012 Multiple Ontologies and the Problem of the Body in History. Ame-
rican Anthropologist, 114 (4): 668-679.

HoODDER, 1.
1986  Reading the Past. Cambridge University Press, Cambridge.

INSTITUTO NACIONAL DE ANTROPOLOGIA E HISTORIA

2017  Lineamientos paralaInvestigacién Arqueolégica en México. Instituto
Nacional de Antropologia e Historia, México, <https:/normateca.
inah.gob.mx/pdf/01496676512.PDF>.

2019  Lineamientos Generales para el Manejo y Resguardo de Restos
Humanos. Instituto Nacional de Antropologia e Historia, México,
<https://consejoarqueologia.inah.gob.mx/img/principales/pdf/11-
16348524 38.pdf>.

Incorp, T.

2000 The Perception of the Environment. Essays on Livelihood, Dwelling
and Skill. Routledge, Londres.

Jacorzynski, W. v J. SANCHEZ JIMENEZ
2013  Eticay antropologia: un nuevo reto para el siglo xx1. Desacatos, 41:

7-25.

JmMENEZ, M.
2011  Encuentros entre bioética y antropologia. En: A. Leizaolay J. M.
Herndndez (coords.), Miradas, encuentros y criticas antropoliogicas,
Universitat Tovira u Virgili, Tarragona: 245-248.

KORFr, J.
2021  “Aboriginal remains repatriation”, Creative Spirits, <https://www.
creativespirits.info/aboriginalculture/people/aboriginal-remains-re-
patriation> [consulta: 7 de marzo de 2024].



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO. .. 89

LaTour, B.
2007 Nunca fuimos modernos: ensayos de antropologia simétrica, Siglo Vein-
tiuno, Buenos Aires.
1999  Pandora’s hope: essays of the reality of science studies. Harvard Univer-
sity Press, Cambridge.

Lerma, M. C. v J. M. ARGUELLES
2022  Management and Conservation of Human Remains from Mesoa-
merica: Ethical, Legal, and Technical Recommendations. En: V.
Tiesler (ed.), TheRoutledge Handbook of Mesoamerican Bioarchaeology,
Routledge, Londres: 33-48.

Lorez AUSTIN, A.
1984  Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones de los antiguos nahuas,
I1, Universidad Nacional Auténoma de México, México.

Lozapa, J.
2023 Arte rupestre en las casas de los dioses. Paisaje y peregrinaciones en las
lagunas Mensabak y Pethd, Chiapas. Instituto Nacional de Antropo-
logia e Historia (Coleccion Arqueologia, Serie Logos), México.

Lozapa, J. Y J. PALKA
2022  La colaboracién en el disefio de mecanismos exitosos para la repa-
triacién de un cilindro efigie maya de cerdmica a Chiapas, México.
Revista de Arqueologia Americana, 40: 183-195.

Lozapa, J. Y S. VIGLIANI
2021  Un soplo de vida en la pared. Arte rupestre y la nocién de persona
entre los mayas del Posclasico de Laguna Mensabak, Chiapas. Revista
LiminaR, 19 (1): 225-241.

MARQUEZ MORFIN L.

2011  Las colecciones esqueléticas humanas en México: Algunos aspectos
sobre la normatividad del iNaH y su repercusion en las lineas de in-
vestigaciéon de la bioarqueologia. En L. Marquez Morfiny A. Ortega
(coords.), Colecciones esqueléticas humanas en Meéxico: excavacion,
catalogacion y aspectos normativos, Escuela Nacional de Antropologia



90 J. LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

e Historia-Instituto Nacional de Antropologia e Historia-Consejo
Nacional para la Cultura y las Artes, México: 15-29.

MARQUEZ MORFIN, L. Yy A. ORTEGA (COORDS.)
2011 Colecciones esqueléticas humanas en México: excavacion, catalogacion
y aspectos normativos. Escuela Nacional de Antropologia e Histo-
ria-Instituto Nacional de Antropologia e Historia-Consejo Nacional
para la Cultura y las Artes, México.

MARTINEZ GONZALEZ, R.
2013 Cuiripu: cuerpo y persona entre los antiguos p 'urhépecha de Michoacdn.
Instituto de Investigaciones Histéricas (Culturas Mesoamericanas,
6), Universidad Nacional Auténoma de México, México.

McGeg, J.
2005  Ancient Ruinsand Modern Maya: The Role of Yaxchilan in Non-Chris-
tian Lacandon Maya Beliefs. Mesoamerican Voices, 2: 63-76.
2023  Watching Lacandon Maya Lives. 2a. ed., Rowman & Littlefield,
Lanham.

MENDIOLA, F.
2008  Espacio, territorio y territorialidad simbdlica. Casos y problemadtica
de la arqueologia en el Norte de México. Noesis. Revista de Ciencias
Sociales y Humanidades, 17 (33): 12-44.

MULLER, J.
1994  Anthropology, bioethics, and medicine: a provocative trilogy. Medical
Anthropology Quarterly, 8, (4): 448-467.

ORTEGA, A.
2011  Losrestos denuestros antepasados en la construcciéon del patrimonio
cultural tangible y la identidad de México. En: L. Marquez Morfin
y A. Ortega (coords.), Colecciones esqueléticas humanas en México:
excavacion, catalogacion y aspectos normativos, Escuela Nacional de
Antropologia e Historia-Instituto Nacional de Antropologia e His-
toria-Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, México: 29-50.



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO. .. 91

PALKa, J.
2005  Unconquered Lacandon Maya. Etnohistory and Archaeology of Indige-
nous Culture Change. University Press of Florida, Gainesville.

PorTER, V. R.
1971 Bioethics: Bridge to the future. Prentice Hall, Hoboken.

SANTOS-GRANERO, F.
2009  Introduction: Amerindian Constructional Views of the World. En: F.
Santos-Granero (ed.), The Occult Life of Things. Native Amazonian
Theories of Materiality and Personhood, The University of Arizona
Press, Tucson: 1-29.

SCHERER, A.
2015 Mortuary Landscapes of the Classic Maya. Rituals of Body and Soul.
University of Texas Press. Austin.

ScHUTZ, A. Y T. LUCKMANN
2003  Las estructuras del mundo de la vida. Amorrortu, Buenos Aires.

STUART, D.
1998  The fire enters his house: Architecture and ritual in Classic Maya
texts. En: S. D. Houston (ed.), Function and meaning in Classic Maya
architecture. Dumbarton Oaks, Washington: 373-425.

STRATHERN, M.
1988  The Gender of the Gift. Problems with Women and Problems with
Society in Melanesia. University of California Press, Berkeley.

Ruiz, J.
2021  Vidaymuerteen las postrimerias del colapso maya. Access Archaeology,
Archaeopress, Oxford.

SERRANO, C. Y A. TERRAZAS
2000  Tendenciasactuales de la osteologiaantropolégica en México. Trace,
Procesos Mexicanos y Centroamericanos, 38: 88-92.



92 J- LOZADA TOLEDO Y A. BALSANELLI

TIESLER, V.
1999  Rasgos bioculturales entre los antiguos mayas: aspectos arqueologicos y
sociales. Tesis, Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional
Auténoma de México, México.

TiEsLER, V., A. CucINA Y S. SUzZUKI
2010  Proyecto Arqueol6gico Mensabak, Chiapas. Estancia 6/2010. Informe
técnico entregado al Proyecto Arqueoldgico Mensabak. Facultad de
Ciencias Antropolégicas, Universidad Auténoma de Yucatan, Mérida.

TIESLER, V. Y J. Ruiz
2023  Evidencias de antropofagia en el registro mortuorio mesoamericano.
Arqueologia Mexicana, XXX (180): 45-52.

TiLLEy, C.
1994 A Phenomenology of Landscape. Places, Paths and Mountains, Berg,
Oxford.

TaBares, E., J. RosiQueE Yy M. E. DELGADO
2012  Tendencias de la bioantropologia y un estudio de caso: su desarro-
llo académico en la Universidad del Cauca. Revista Colombiana de
Antropologia, 48 (1): 259-278.

VELASQUEZ GARCIA, E.
2023 Los componentes animicos del cuerpo humano entre los mayas cldsicos.
Fondo de Cultura Econémica, México.

VENTURA, R.
2012  Bioética, antropologiabiolégicay poblacionesindigenas amazénicas.
Estudios De Antropologia Biologica, 9, <https://doi.org/10.22201/
11a.14055066p.1999.30750>.

VIVEIROS DE CASTRO, E.

2004  Perspectivismo y multinaturalismo en la América indigena. En: A.
Surrallés y P. Garcia Hierro (eds.), Tierra adentro. Territorio indige-
na 'y percepcion del entorno, Grupo Internacional de Trabajo sobre
Asuntos Indigenas, Lima: 37-80.



IMPLICACIONES BIOETICAS EN EL ESTUDIO. .. 93

2010  Metafisicas canibales. Lineas de antropologia postestructural. Katz,
Buenos Aires.

2012 Cosmological perspectivism in Amazonia and elsewhere. HAU (Mas-
terclass Series, 1), Manchester.

Vos, J. DE
1988  La paz de Dios ydel rey. Laconquista de la Selva Lacandona (1525-1821).
Fondo de Cultura Econémica, México.

WASHBURN, S. L.
1951  The New Physical Anthropology. Transactions of the New York Acad-
emy of Sciences, Series 11, 13 (7): 298-304.



