El concepto de territorio como debate desde la investigacion y la
resistencia’

The concept of territory as a debate from research and resistance

O conceito de territdrio como debate a partir da pesquisa e da
resisténcia

JORGE SEBASTIAN GALVIS PARRA

Resumen: El presente texto aborda al concepto de territorio a partir de los debates sobre
su significacion en diferentes experiencias de investigacion. Para esto, parte de explorar
la relacion entre tiempo histérico, memoria, espacio, cosmovision, identidad, resistencia
y autonomia, como elementos que estructuran este debate, tomando como referencia
diferentes experiencias de investigacion que indagan la configuracion de las luchas por la
tierra y el territorio por parte de procesos organizativos indigenas en Colombia y México.
Palabras Clave: Territorio, memoria, identidad, transversalidad.

Abstract: This article addresses the concept of territory based on debates about its meaning
in different research experiences. To do this, it explores the relationship between historical
time, memory, space, identity, resistance and autonomy, as elements that structure this
debate, taking as reference different research experiences that investigate the configuration
of struggles for land and territory by indigenous organizational processes in Colombia and
Mexico.

Keywords: Territory, memory, identity, transversality.

Resumo: Este texto aborda o conceito de territdrio a partir de debates sobre o seu significado
em diferentes experiéncias de pesquisa. Para isso, parte de explorar a relagdo entre tempo
histérico, memoria, espago, cosmovisdo, identidade, resisténcia e autonomia, como
elementos que estruturam esse debate, tomando como referéncia diferentes experiéncias
de pesquisa que investigam a configuracdo das lutas pela terra e pelo territdrio no interior
dos processos organizacionais dos povos indigenas na Colémbia e no México.
Palavras-chave: Territorio, memoria, identidade, transversalidade.

Hablar de territorio es alimentar de manera activa el debate sobre la relacion
existente entre los elementos del entorno geografico y del paisaje, incluido su valor
simbdlico, y el territorio vinculado a los procesos productivos, politicos, educativos
y de resistencia cultural por parte de los diferentes sujetos y entidades que cohabitan
un mismo territorio, quienes asumen de manera explicita que existe una discusion
activa y constante sobre el concepto de territorio que se habita. Este articulo busca
abordar esta discusion, principalmente, como objeto de controversia entre posturas
heterogéneas o divergentes, entre sujetos y entidades que habitan un espacio comun.

! El presente texto hace parte de la investigacion que desarrollo actualmente como estudiante del
Doctorado en Estudios Latinoamericanos, en el Programa de Doctorado en Estudios Latinoamericanos
de la UNAM.

151



152

GALVIS PARRA.- El concepto de territorio como debate desde la investigacion y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

En este sentido, tomaré como punto de partida los textos ;Qué pasaria si la
escuela...? 30 anios de construccion de una educacion propia (PEBI-CRIC. 2004),
jSomos Tosepan! 40 aiios haciendo camino (Union de cooperativas Tosepan 2018) y
Codice Masewal. Plan de vida Tikochitah tisentekitiskeh ome powal xiwit-Sofiando
los proximos 40 arios, partes 1 y 2 (Unidn de cooperativas Tosepan 2021A; 2021B),
y la experiencia investigativa de autores como Joanne Rappaport (1982; 2000; 2007),
Beatriz Nates (2011), Pierre Beaucage y Xanath Rojas (Beaucage y Rojas 2022),
cuya practica investigativa ha sido desarrollada en colaboracién con integrantes de
diferentes pueblos indigenas en México y Colombia, e investigadores indigenas de
diferentes pueblos en Colombia y México, como Abelardo Ramos (Rappaport y
Ramos 2005), Inocencio Ramos (s/f), y Floriberto Diaz Gémez (Robles y Cardozo
2007), entre otros.

En adicién a esto, y como punto de partida para problematizar las acepciones
sobre el territorio presentes en la literatura académica, se abordara principalmente la
propuesta de transversalidad de espacios en las que confluyen Renato Ortiz (1998)
y Arturo Escobar (2014) en los textos Otro Territorio. Ensayos sobre el mundo
contemporaneo, y Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo,
territorio y diferencia, respectivamente; y el enfoque sobre la historia propuesto por
Reinhart Koselleck (2001) presente en el texto Los estratos del tiempo: estudios
sobre la historia, donde se busca responder a la discusion acerca de la linealidad
o circularidad del tiempo desde el planteamiento de que “los tiempos historicos
constan de varios estratos que remiten unos a otros y sin que se puedan separar del
conjunto” (Koselleck 2001: 36).

Partiendo de esto, el presente texto esta divido en tres apartados: 1) Territorio
como transversalidad, enfocado en presentar los elementos fundamentales que se
utilizarian desde la literatura abordada. 2) Cosmovision y resistencia, enfocado en
exponer las formas en que es problematizada la teoria abordada desde la accion de
los procesos indigenas en América Latina, haciendo énfasis en los casos de Colombia
y México. Y 3) Corazonar/Co-Razonar: Cosmovision e intersubjetividad, enfocado
en explorar como los términos locales y la teoria subsecuente son abordados desde
la investigacion académica, y como pueden servir de puente para el dialogo en
contextos de investigacion académica y no académica.



De Raiz Diversa, vol. 10, nim. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

153

EL TERRITORIO COMO TRANSVERSALIDAD

Desde la Union de Cooperativas Tosepan Titataniske? en México, se plantea que: “Los
nombremos tierra o los nombremos territorio, el despojo y la defensa de los lugares
que ancestralmente ocupamos y de los recursos de los que nos mantenemos, son
realidades permanentes. Una batalla interminable que de tanto en tanto se hace mas
fuerte” (Union de Cooperativas Tosepan 2018: 14). En este mismo sentido, desde el
Programa de Educacion Bilingiie Intercultural -PEBI- del Consejo Regional Indigena
del Cauca -CRIC-?, al exponer parte de sus logros politicos frente al estado colombiano
a inicios de la década del 2000, explicaban que “.. el reconocimiento constitucional
de las Entidades Territoriales Indigenas, su reglamentacion y conformacion, son de
cierto modo la continuidad de la lucha por la tierra que hace mas de tres décadas se
iniciara”. (PEBI-CRIC 2004: 29)

Esto lleva entonces a la pregunta sobre la influencia de la lectura del tiempo y la
imposicion de la linealidad histérica para abordar, desde la investigacion, las formas
de accidn colectiva de los pueblos indigenas y de sus procesos organizativos, pregunta
que no puede estar desligada de las formas en que, desde ambitos académicos y no
académicos, se asume el entendimiento del tiempo y, por lo tanto, de la presencia
de los individuos en el territorio, y de la transversalidad de elementos de analisis
que parten desde posturas epistémicas diversas en el debate sobre la construccién y
representacion del concepto de territorio.

En este sentido, Koselleck (2001) plantea la necesidad de dilucidar las condiciones
antropoldgicas de posibilidad de las experiencias, y su capacidad metodoldgica, para
poder identificar la relacién entre método y experiencia dentro de la practica de la
investigacion historica en el proceso de busqueda del conocimiento, teniendo en
cuenta a la experiencia como elemento enmarcado en la pugna tedrica que se remite
al inicio de la modernidad entre vivencia como practica y accion, y la experiencia
como investigacion acerca de la recurrencia, repeticion y modificacion de conductas
sociales, politicas o culturales (Koselleck 2001).

2 La Unién de Cooperativas Tosepan, es un proceso organizativo presente en la sierra norte del
Estado de Puebla en México en el cual participa poblacion campesina e indigena de los pueblos masehual
y tutunaku, y cuyo enfoque se centra en la produccion y comercializacién de productos locales, y en el
desarrollo de ejercicios politicos, educativos y de resistencia indigena y campesina a través de diversas
cooperativas, para hacer frente a la mineria y politicas publicas que van en detrimento de la diversidad
epistémica y ontoldgica de los pueblos indigenas en la Sierra Norte del Estado de Puebla en México.

? El Congreso Regional Indigena del Cauca, es un proceso organizativo de origen indigena fundado
en 1971 bajo la premisa de “Unidad, Tierra, Cultura y Autonomia” y conformado por los pueblos
ampiuille, kishu, polindara, nasa, misak, epedara-siapidara, yanakuna, inga, kokonuko, totoroéz y
embera chami.



154

GALVIS PARRA.- El concepto de territorio como debate desde la investigacion y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

Teniendo en cuenta esto, Koselleck plantea el desarrollo de la discusion entre
circularidad ylinealidad del tiempo, mediada a partir delamanera de percibir, entender
y describir del tiempo, y su extensién o distenciéon en relacién con los puntos de
inflexion temporales elegidos por los historiadores como elementos transformadores
en distintos ambitos de las sociedades, y sobre los cuales la historia debe explorar. Es
decir, la exploracion tedrica sobre las correlaciones existentes entre la experiencia y
la accién dentro del entramado social, cultural y politico en los diferentes estratos de
entendimiento del tiempo, para la identificaciéon del desarrollo de transformaciones
que pueden ayudar a consolidar la construccién del conocimiento, que parte,
ademas, de la transversalidad existente entre la percepcion de unicidad (costumbre y
tradicion), de vivencia (sorpresa ante variaciones de las acciones en el espacio) y de
los vestigios de la memoria que contrastan con la vivencia actualizada de la accion,
que llevan a consolidar la posibilidad de repeticion (y transformacioén) de elementos
historicos.

Partiendo de esto, y con la intencion de observar la transversalidad de elementos de
analisis para abordar el concepto de territorio y como es abordado desde los procesos
de investigacion académica, en las siguientes paginas se presentaran diferentes
postulados académicos relacionados con diferentes elementos conceptuales como lo
sonlaidentidad, la globalizacién, la experiencia yla territorializacion, con la intencién
de entender como se tejen estos elementos con los planteamientos tedricos con los
que he tenido la oportunidad de acercarme en diversos escenarios de investigacion
junto a las comunidades indigenas de México y Colombia*. Estos planteamientos
tedricos, que no estan ligados estrictamente al ambito académico, parten de posturas
epistémicas divergentes mas no necesariamente ajenas al mundo occidental, en el
sentido de la relacion de la poblacién con las instituciones y el aparato estatal.

Ahora bien, ya con esto considero relevante la propuesta planteada por Renato
Ortiz (1998) al respecto del concepto de territorio, en la cual aborda al territorio
desde el analisis sobre la modernidad, la globalizacién y la identidad, y expone la
necesidad de “considerar el espacio como un conjunto de planos atravesados por
procesos sociales diferenciados” (Ortiz 1998: 34) que operan jerarquicamente como
“lineas de fuerza” en una constante pugna y negociacion entre ellas.

Ortiz parte de asumir que hay un debate sobre la globalizacién, que “es al mismo
tiempo una reflexion sobre la contemporaneidad y una discusion sobre las ciencias
sociales” (Ortiz 1998: xv-xvi), y plantea que hay tres dimensiones distintas para
abordar el territorio en términos de globalizacién: Lo local, donde se involucran

* Particularmente, voy a remitirme al acercamiento investigativo de tipo etnogréfico, desarrollado
en diferentes momentos y espacios comunitarios junto a comuneros indigenas de los pueblos nasa, en el
suroccidente colombiano, y masehual, en la Sierra Norte del Estado de Puebla en México.



De Raiz Diversa, vol. 10, nim. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

155

historias particulares de cada localidad; lo nacional que redefinen las historias locales
en relacion a una identidad mas amplia; y por ultimo, la mundializacion de la cultura,
una dimension global que actua como proceso que trastoca los escenarios locales y
nacionales. (Ortiz 1998: 34-35)
En este sentido, segtin Ortiz
la mundializacién de la cultura y, en consecuencia, del espacio, debe ser definida como
transversalidad. (...) no existe una oposicion entre local/nacional/mundial. Esto lo
percibimos al hablar de lo cotidiano. (...) [gue] parece asociarse usualmente apenas a los
habitos arraigados en el espacio de las localidades. Se trata, sin embargo de una ilusion.

Tanto lo nacional como lo mundial sélo existen en la medida en que son vivencias (Ortiz
1998: 35)

Esta explicacion, integra al tema del territorio a través de lo local, lo nacional y lo
mundial, desde un analisis actualizado, es decir, desde el momento especifico de su
analisis y asumiendo a las particularidades del momento como elementos derivados
de una construccion ordenada desde una lectura lineal de las acciones humanas, mas
alla de la vivencia, como sorpresa ante la transformacion del espacio, dejando de
lado la posibilidad de asumir al tiempo y a la memoria, como un procesos derivados
del devenir y construccion constante en la cual quepa la posibilidad de transformar
las visiones sobre el pasado y enfocadas unicamente en una perspectiva de futuro y
desarrollo, derivadas de la modernidad.

Lo anterior remite nuevamente al tema de como es entendido el tiempo y como
se desarrollan las acciones humanas frente a la diversidad cultural de los pueblos que
habitan un mismo espacio, ante lo cual considero relevantes los aportes de James
Jasper (2012) sobre la “experiencia vivida” como tema relevante en contextos de
movilizacion dentro de un entramado politico y social especifico, y la necesidad de
atender de manera cuidadosa la dimensién politica y emocional de los actores que se
movilizan, entendiendo a los actores como los individuos o grupos humanos capaces
de llevar a cabo transformaciones en la forma de concebir, definir y conceptualizar
elementos politicos, sociales o culturales para la construccion y transformaciéon de
sus objetivos de movilizacion frente a una figura de poder. Es decir, Jasper plantea
la necesidad de tener en cuenta la emocionalidad y las formas de transformacion
interna de los objetivos dentro de contextos de movilizacion y accion en la relacion
politica entre un individuo o grupo social, y las figuras o entidades politicas que
detentan poder frente a ellos con relacion a una tematica particular.

Esta relacion debe ser abordada por los investigadores, dice Jasper, con “Una
atencion etnografica cuidadosa sobre aquellos que se movilizan (y sobre los que
no lo hacen) en la accién politica [ya que éste] es el primer método para entender
la interaccion social de los puntos de vista de los actores” (Jasper 2012: 36). Este
acercamiento sobre la interaccion, parte de entender que las relaciones entre los



156

GALVIS PARRA.- El concepto de territorio como debate desde la investigacion y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

distintos actores de un proceso social no determinan la interaccion entre ellos en
términos de los objetivos de movilizacion, y que la vivencia, como elemento que
integra emociones frente a la accion y frente a la expectativa del resultado, ayudan a
significar la misma accion en el mundo y sus transformaciones (Jasper 2012: 35-36).

La transformacion, enunciada de esta forma (teniendo en cuenta a Jasper y
Koselleck, y en relacion con la transversalidad expuesta por Ortiz), implica entender
la modernidad como un proceso de constante actualizacion de sus limites, que ya no
estan guiados por el entorno fisico, sino que se construyen a partir de una constante
dindmica de superposicion de paradigmas identitarios en las tres dimensiones en que
actla, y se evidencia en la vivencia de la territorializacion y la desterritorializacion
que, en consonancia con los planteamientos de Beatriz Nates (2011), se define a
partir de la construccion de categorias y clasificaciones sobre el tiempo, el espacio
y las acciones, que parten de la cosmovision y se evidencian en los planos espacial,
politico y conceptual, en relacion con otras experiencias de ser y existir en el mundo.
Lo que resulta en que los hechos culturales, las acciones sociales y las demandas
politicas se desarrollen en un ir y venir de actualizaciones frente al lugar y el tiempo,
mas alla del espacio donde se haga “real” la experiencia, y mas alla de la pretension
de homogeneidad y desarrollo unidireccional en los ambitos historico, politico o
cultural.

Sumado a esto, Arturo Escobar, en el texto Sentipensar con la tierra. Nuevas
lecturas sobre desarrollo. Territorio y diferencia (2014), plantea que, para acercarse
a los procesos de los movimientos sociales es necesario partir de tres dimensiones
interconectadas entre ellas. En primera medida, la “dimensién de la tierra”,
sobre la cual plantea que recaen premisas ontologicas particulares relacionadas
con los procesos historicos de poder presentes en las comunidades; una segunda
dimension que denomina “transicion ecoldgica y cultural profunda”, que parte del
cuestionamiento sobre la premisa acerca de la dualidad entre naturaleza y cultura,
propia de la modernidad, y se enfoca en la identidad, tanto desde el &mbito de la auto
referenciacion de los pueblos en el ambito nacional particular, como de la misma
problematizacion de la vida dentro del plano ontologico de cada pueblo.

Como ultima dimension, plantea el “Paradigma de relocalizacion”, que expone a
través de una propuesta de trabajo denominada Espacio Transiciones como plataforma
“para la construccion del pensamiento, investigacion y praxis para las transiciones
hacia el pluriverso” (Escobar 2014: 19), el cual aborda desde la experiencia de los
Procesos de Comunidades Negras en Colombia, y que expone como un “espacio
de vida donde se garantiza la supervivencia étnica, historica y cultural” (Escobar
2014: 88) de diversos grupos culturales, entendiendo que “el territorio no se ve tanto
en términos de ‘propiedad” (...) sino, de apropiacion efectiva mediante practicas



De Raiz Diversa, vol. 10, nim. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

157

culturales, agricolas, ecologicas, econdomicas, rituales, etc. (...) [El territorio] no
tiene "fronteras’ fijas, sino entramados porosos con otros territorios.” (Escobar 2014:
90)

Ya con esto, segiin Escobar es posible observar al territorio como un elemento
conceptual que se hace efectivo o palpable, a través de la practica, de acciones
politicas, sociales o culturales de un grupo o individuo en concreto, y se manifiesta a
través del debate con las practicas de otros grupos o individuos, en un espacio tiempo
concreto. Construyendo asi, diferentes niveles de interaccion no superpuestos, pero
interrelacionados a través de la reconfiguracion constante de las identidades y de la
puesta en practica de mecanismos de dialogo entre ontologias diversas.

El territorio se presenta entonces a través de la delimitacion de tres dimensiones:
en primer lugar, como un plano que parte de la particularidad; en segundo lugar,
como un plano comunitario o social, ligado a la nacién como espacio de delimitacion
politica y donde se aborda el tema de la diversidad ontolégica; y, finalmente, como un
plano virtual méas amplio que permea las relaciones entre las otras dos dimensiones.

Estos planos territoriales, ademas de estar referenciados de manera conceptual mas
que fisica, estan tejidos a través de la identidad, la naturaleza y la cosmovision, son
presentados por los autores como espacios de confrontacion dentro del paradigma de
la modernidad, y condensados en lo que respecta al presente, dentro del entramado
politico y social del capitalismo neoliberal de los tltimos tiempos.

Un entramado que, como lo expone Maria Jaidopulu Vrijea (2016) en su propuesta
de aproximacion y “encuentros de cotidianidad” en el texto Para mirar lo invisible:
una aproximacion a la dinamica de la vida cotidiana, parte de abordar el concepto
de tiempo-espacio a partir de la delimitacion de periodos de tiempo y de explorar
como se desarrolla la construccion colectiva del tiempo y del espacio, constituidos
a través de las practicas, las cuales a su vez son definidas y se definen a través de las
representaciones simbolicas, producto de los procesos historicos, y las vivencias,
que define como “los pensamientos y los sentimientos producto de y definidos por
los tiempos-espacios”.

En este sentido, se hace relevante la vivencia como elemento con posibilidad de
definir el espacio-tiempo, ya que

Practicas, representaciones y vivencias comunes crean grupos sociales con cotidianidades

similares (...). Las relaciones entre los diversos grupos incluyen también desencuentros

y choques y estan inmersos en una complicada red de geografias de poder” (Jaidopulu
2016: 139).

En este sentido, se afirma una pugna por la identidad, que no parte de la concepcién
de una razoén universal, si partimos desde la vivencia y la cotidianidad, y es entendida
como acepcion de confrontacion entre ontologias diversas en el entramado de la



158

GALVIS PARRA.- El concepto de territorio como debate desde la investigacion y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

modernidad. Y, por lo tanto no acepta la vision de mundo uniforme y unidireccional
impuesta por la herencia epistémica y ontoldgica imperial europea, la cual se consolida
desde la vision de una tnica realidad basada en la dualidad entre naturaleza y cultura
y se “desarrolla” en relacion a los postulados del liberalismo europeo “bajo el léxico
impositivo del individuo, la racionalidad, la eficiencia, la propiedad privada y, por su
puesto, el mercado” (Escobar 2014: 117).

Estos postulados, que se enmarcan con base en las relaciones de intercambio desde
una perspectiva Europea y liberal, son rebatidos por las vivencias de los pueblos con
ontologias alternas de cosmovisiones no europeas, que configuran a la modernidad a
partir del desarraigo y la movilidad (Ortiz 1998: 37-42) como “la primera civilizacion
que hace de la desterritorializacion su principio. Es des-centrada (...) y privilegia la
deslocalizacién de las relaciones sociales” (Ortiz 1998: 41).

Esta vision de modernidad, en pugna, desterritorializada, mévil y transitoria,
integra entonces las visiones no hegemdnicas sobre cosmovisién y ontologia, de
forma similar en que expone Rappaport, quien hablando de los nasa, decia que “los
paeces modernos® no estan aculturalizados, sino que simplemente son diferentes de
lo que eran sus antepasados ya que su tradicion -la cual esta viva y no fragmentada-
encuentra sus fundamentos en las necesidades modernas y no antiguas” (Rappaport
1982: 229).

Esto, considero que aplica no solo a los nasa, sino a la totalidad de pueblos con
pensamientos diversos que interactian los territorios dentro del paradigma de la
modernidad, en lo que Arturo Escobar enuncia como “pluriverso”: una diversidad
de territorialidades que se relaciona a través de debates teodricos, luchas sociales
y confrontaciones en el plano fisico y espiritual a través de la diversidad de
cosmovisiones (Escobar 2012: 66, 147). Concepto que es necesario abordar teniendo
en cuenta su acepcion desde diferentes tradiciones conceptuales.

COSMOVISION Y RESISTENCIA

Ahora bien, Lopez Austin (2015), describia a la cosmovisién como la forma en que es
entendido el universo por un grupo humano a partir del empalme, o suma, entre el
estudio fisico del universo en su conjunto —cosmologia- y la busqueda de explicacion
sobre el origen del universo —cosmogonia- (Lopez Austin 2015: 49), lo que refiere a

3 Paeces fue la forma en que fueron denominados los indigenas nasa desde la época del contacto
con Europa. Sin embargo, en las tltimas décadas, este pueblo decidi6 reivindicar el nombre nasa para
identificarse como pueblo, que significa gente, persona o ser vivo en su lengua, el nasa yuwe (lengua de
la gente).



De Raiz Diversa, vol. 10, nim. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

159

una relacion intrinseca entre las leyes que rigen el universo y los modelos que buscan
explicar las razones de estas leyes, sean o no comprobables empiricamente.
Por su parte, Catharine Good (2015), en su texto Las cosmovisiones, la historia
v la tradicion intelectual en Mesoamérica presente en el libro Cosmovision
Mesoamericana (Lopez Austin 2015) plantea que
La cosmovision es un concepto amplio que postula una vision estructurada y coherente del
mundo natural, del mundo sobrenatural, del mundo social humano, y de la interrelacién
entre ellos. He considerado esto como una logica cosmoldgico-social, o como un modelo
fenomenoldgico. La cosmovision en su expresién empirica no es inmutable, eterna o
preexistente; mas bien surge en un contexto historico, social y especifico, y se modifica
a través del tiempo en distintas coyunturas sociopoliticas. Por eso podemos hablar de
cosmovisiones en plural. (Good 2015: 141)

Sumado a esto, el CRIC, desde su programa de Educacién Bilingiie Intercultural
-PEBI-, presenta un enfoque sobre el concepto de cosmovisién que parte de los
debates sobre como se aprende y vivencia el mundo en relacién con el proceso de
construccion organizativa desarrollada a través de las dltimas décadas, y lo expresa
de la siguiente forma:
La cosmovision no la entendemos como una forma innata para mirar el mundo. Es decir, la
cosmovision no es el conjunto de rituales, de tradiciones orales y practicas culturales de
cada pueblo: no es folclor. Tampoco la podemos entender como una posiciéon mistica,
porque es mucho mas. La cosmovision no se equipara a la religion, porque una cosa es el
manejo de la espiritualidad y otra es la vision integral del mundo. La cosmovision abarca
ambos aspectos, mientras que la religion sdlo se ocupa de la primera. La cosmovision
es el proceso de creacion de dispositivos para analizar el mundo y actuar en él. Eso es
lo que hoy llamamos metodologia y politica. En parte estd enraizada en las vivencias de
un pueblo, en los saberes milenarios que tiene. Pero también se nutre de los hechos del
presente y de herramientas apropiadas de afuera (...). En este sentido, no se puede hablar
de la cosmovision hoy dia sin que relacionarla con el proceso politico-organizativo y en el
contexto de la construccién de la educacion propia. (PEBI-CRIC 2004: 83)

Esto, dialoga con los postulados expresados por Ortiz y Escobar, expuestos en el
apartado anterior, y ayuda a entender como se enmarca la cosmovisién como un
elemento constitutivo de la accidon en el mundo en diferentes planos interrelacionados
y evidentes dentro del entramado politico organizativo donde interactian los pueblos
de herencias alternas a la experiencia politica europea.

Esta interaccion se manifiesta en los procesos de resistencia politica, juridica y
social, a través de mecanismos de accion colectiva frente a las politicas de estado a
los cuales se adscriben, a través de las organizaciones politicas y sociales de las que
hagan parte estos pueblos, pero ademads, dentro de los mecanismos desarrollados a
partir de sus saberes milenarios, estos tltimos, vivenciados en sus practicas politicas,
sociales y culturales.



160

GALVIS PARRA.- El concepto de territorio como debate desde la investigacion y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

En este sentido, planteo que las sociedades con ontologias diversas integran
el modo de produccion capitalista a sus dinamicas culturales y politicas internas,
transformandolo a partir de las interacciones con otras formas de entender el mundo
y larealidad, en contraposicion con posturas que plantean que el modo de produccion
capitalista incorporaalas “sociedades vernaculas” al sistema de relaciones universales
cuando entra en contacto con ella, subordinandolas a la lo6gica de la valorizacion del
valor, como lo exponen Rodrigo Hernandez y Rodolfo Oliveros en el texto Hacia
una modernidad no capitalista (Herndndez y Oliveros 2016).

A este respecto, Hernandez y Oliveros, describen las siguientes etapas a través
de las cuales los grupos econémicos campesinos y rurales se subsumen al modo de
produccioén capitalista: En primer lugar, se desarrolla la integracion al mercado, es
decir, cuando el valor de cambio se regula y se reduce en relacion a la creacion de
necesidades de intercambio de productos que antes no eran necesarios. Una segunda
etapa es la Subordinacion al capital especulativo, que lleva al endeudamiento a
través de préstamos. Como tercer punto se da la Superexplotacion de la fuerza de
trabajo, en la cual se paga por debajo del valor porque la reproduccion de la fuerza de
trabajo se genera en la unidad doméstica. Y finalmente, se desarrolla la Disociacion
de los campesinos de sus medios de produccion, en la cual la tierra es vista ya como
propiedad privada y al campesino o trabajador rural como fuerza de trabajo libre,
desarraigado (Hernandez y Oliveros 2016).

A partir de esto, los autores plantean que

frente a este proceso en el cual la reproduccion social, de estar guiada por la produccién

de valores de uso, se reorienta hacia la acumulacién, las sociedades vernaculas generan

mecanismos de resistencia y rebeldia que se afirman como una forma antimodernidad,

que en realidad serfa la afirmaciéon de una modernidad alternativa a la dominante.
(Hernandez y Oliveros 2016: 72).

Esta modernidad alternativa, o en resistencia, segun estos autores se construye
siguiendo la propuesta de Lenkersdorf (1996), como una relacién intersubjetiva
social y con la naturaleza en la que “se encuentra la concepcién de tierra como
fuente de vida, como madre y no como una mercancia mas del mercado capitalista”
(Hernandez y Oliveros 2016: 74).

Sobre este tema, Floriberto Diaz Gomez, intelectual indigena del pueblo
Ayuukjé “ay® planteaba que

La relacién materno-filial entre la tierra y nosotros la gente, no es un asunto metafisico,

espiritual, algo imaginario; es una relacion material, real, existente. Por eso, entre los
indigenas no podemos concebir una religiosidad abstracta, sino concreta y simbolica,

6 El pueblo Ayuukji dy o mixe, como se les conoce popularmente a partir de la malversacién de la
palabra “Mixy” (hombre) por parte de los europeos para denotar a la totalidad de personas hablantes de
la lengua Ayuuk, ubicados principalmente en el noroeste del estado de Oaxaca en México.



De Raiz Diversa, vol. 10, nim. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

161

pero sin quedarnos solamente en la materia sino trascendiendo en lo profundo de la
misma (Robles y Cardoso 2007: 47-48).

En este mismo sentido, Yu'cta Musse, intelectual nasa perteneciente al CRIC plantea

que
cuando uno habla en nasa yuwe” con los abuelos, el abuelo nunca le va a decir “mi tierra’,
jamas, €l dice “yo soy tierra” porque uno es parte, o sea yo soy muy consciente que yo soy
lo que realmente la creacién quiso que yo fuera®, entonces uno no puede decir, pensado
desde afuera, “es mi tierra’, cuando yo hablo de defender sencillamente existo y defender
significa vivenciar eso que al pueblo se le concedié desde su origen, (...) entonces somos
en la memoria, en la cosmovision de nosotros, nacimos de la tierra, pues a ella la debemos,
por eso nosotros decimos madre tierra, porque ella nos pario, sigue pariendo, sigue dando
de comer, y a ella se vuelve, por eso se convierte en casa misma, nosotros no vamos pa
ningun lado, nacimos aqui y aqui nos quedamos, y cuando seamos viento entonces vamos
a seguir apareciendo por ahi en las melodias, para la otra generacion que va retomando.’

Ahora bien, lo anterior, nos remite a observar entonces la cotidianidad, la vivencia,
el aprendizaje, la experiencia y el ejercicio politico en relacién con los procesos de
transformacion interna, integrando a su analisis las diferentes formas de concebir
la tierra y el territorio por parte de los grupos humanos que cohabitan espacios
comunes. Esta forma de entender las acciones humanas en el mundo, incluyen un
didlogo con los elementos y entidades que puedan ser percibidas desde diversas
herencias culturales, y desde formas de aprender y aprendernos en el mundo, como
una unidad en conjunto con la naturaleza, entendiéndola como el conjunto de
entidades que interactian entre si construyendo limites en relacion con su accién en
el mundo y con esto, territorializando el espacio, en consonancia con lo expuesto en
paginas anteriores.

Ya con esto, y entendiendo que la discusién sobre el territorio se relaciona
directamente con las acepciones diversas sobre categorias no universalizables,
como los son el espacio y tiempo. Cabe preguntarse —como Norbert Elias (1989)— si
es realmente posible medir el tiempo como categoria historica, o lo que hacemos
realmente al usar esa expresion no es mas que identificar, como vivencias (en
relacion con la definicion de cosmovision propuesta desde el CRIC) las variaciones
en los ciclos que podemos percibir en un espectro muy reducido del entorno al que

7 Lengua nasa

8 En este punto cabe aclarar que no se debe abordar esta referencia a “la creacion” desde la optica
judeocristiana, sino que es necesario remitirse al orden logico y mitico del pueblo nasa, tema que fue
abordado de manera mas amplia en el capitulo 1 “MEMORIA, TIEMPO Y ESCUCHA: Tiempo y
territorio nasa” de mi tesis de maestria, titulada Produccidn sensible: Experiencia desde las musicas del
pueblo nasa del suroccidente colombiano (Galvis 2019).

? Conversacion con el mayor Yu'cta Musse, indigena nasa. San Andrés de Pisimbala, julio 28 de
2018



162

GALVIS PARRA.- El concepto de territorio como debate desde la investigacion y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

podemos acceder, configurando una manera de entendimiento del tiempo, subjetivo,
individual, social o comunitario, que nos permita entender el hoy de nuestras
relaciones con los individuos que nos rodean, y reconocer la constante de ciclos
a partir de sus deformaciones eventuales, que llevan a consolidar una memoria de
nuestros pasos en relacion con la transversalidad de los espacios.

Esto, ademas, lleva a pensar en que abordar el tema del tiempo remite a explorar
la vivencia y la experiencia, y hablar de espacio remite a abordar los diferentes
escenarios en que se desarrolla la accion. Y el analisis del espacio y del tiempo en
su conjunto, remiten al analisis de las transformaciones, tanto internas de los grupos
humanos, como de la relacion con estructuras politicas, organizativas, o con el estado,
en aras de la construccidon de conocimiento, entendiendo esta construcciéon como el
desarrollo de herramientas para entendernos en el mundo, un mundo que parte del
entendimiento actualizado de los saberes milenarios a través de las explicaciones
miticas, que se ven enfrentadas constantemente a los prejuicios en ambitos politicos,
educativos y culturales de los estados nacionales, los cuales entiendo como derivados
de la herencia imperial europea.

Alrededor de este ultimo aspecto, Guillermo Paramo planteaba en su texto Logica
de los mitos: logica paraconsistente. Una alternativa en la discusion sobre la logica

del mito (1989), que:

El dilema entre la presuposicion de coherencia y la presuposicion de incoherencia de los
mitos parece representar una falsa alternativa. En los mitos puede ocurrir que, al lado de
pasajes incongruentes, haya pasajes congruentes con plena capacidad asertorica; pasajes
no triviales. Esto resulta admisible a la luz de los nuevos sistemas logicos paraconsistentes,
de acuerdo con los cuales una teoria puede contener contradicciones sin convertirse en
trivial. Esos nuevos desarrollos de la investigacion logica deben ser traidos a la discusion
antropoldgica con todas sus consecuencias. (Paramo 1989: 63)

En este sentido, y teniendo en cuenta que poder dilucidar el origen de los saberes
milenarios es una tarea imposible, e irrelevante (por lo menos en lo que concierne a
esta investigacion), nos debemos remitir a las acciones y vivencias actuales, y siempre
en actualizacion, de estos saberes, a través del seguimiento de las transformacion
de las vivencias, por lo menos de forma tentativa, a partir de las pistas que nos
dan la historia y los vestigios en la memoria de los pueblos, y de la manera en que
es entendida actualmente esta transformacion en relacién con la forma en que es
percibido el tiempo y el espacio, desde la experiencia mitica de los pueblos.

Esto, lo expone Marcos Yule, intelectual indigena nasa de la zona norte del
departamento del Cauca en Colombia, como cosmoaccion, que define como la
expresion de la cosmovision en la manera de concebir cotidianamente al mundo y a
la humanidad (Yule 1998: 20), en el texto Nasa tius yaht n u'hun’i “Por los senderos
de la memoria y el sentimiento Paez”, dedicado a recuperar parte de la herencia



De Raiz Diversa, vol. 10, nim. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

163

mitica del pueblo nasa desde el Programa Educativo Bilingiie Intercultural -PEBI-

del CRIC. En este sentido, Yule plantea que:
Por la imposicién de la cultura dominante, por siglos, realizados a través de la
evangelizacion cristiana, de sectas evangélicas y por ideologias externas, algunos mitos han
desaparecido, otros aparecen en forma sincrética, pocos mayores y médicos tradicionales
hacen memoria de mitos auténticos u originales de la tradicién nasa, es decir que partan
de la propia cosmovision. Por eso nos vemos enfrentados a distintas realidades y visiones
del mundo, y de concepciones del hombre y la vida, y esto en toda su trayectoria histérica
han causado confusiones y conflictos.
Es importante primero hacer un andlisis y claridad sobre las raices propias de nuestra
vida para después comprender la diversidad de formas de concebir el mundo, el hombre,
la vida y la muerte con el fin de concretar, dinamizar y promover nuestro PROYECTO
CULTURAL. (Yule 1998: 20)

Lo anterior, direccionala discusion en este punto a preguntas sobre cdmo se desarrollan
estas transformaciones, como se construyen los debates sobre la cosmovisiéon y como
esto es insumo dentro del debate sobre el territorio. Sobre este tema, es posible
encontrar ejercicios investigativos enfocados en entender, determinar o apoyar
procesos dentro de las comunidades. Como por ejemplo, el acercamiento que hace
James Lockhart (1999) sobre la relacién entre las formas de organizacion politica
y religiosa frente al concepto y delimitacion de espacio fisico en la sociedad nahua
del centro de la Nueva Espana a partir de la reconfiguracion politica y social del
siglo XV1, derivada del contacto entre los mundos europeo y nahua, que evidencia la
existencia de continuidades entre las formas de organizacion politica territorial entre
las épocas prehispanica y colonial en las tierras nahuas.

Lockhart (1999) entiende la constitucion del modelo religioso en América a partir
del siglo XVI como un proceso de confluencia de sistemas de pensamiento, es decir,
un proceso de integracion, mas no de suplantacion, del mundo europeo en el mundo
indigena, desde el cual se asumia una relacion directa entre la cosmovision indigena
y las formas de organizacion, haciendo evidentes rencillas entre las diferentes
estructuras de poder del mundo indigena, y a su vez, las rencillas entre las 6rdenes
religiosas y el orden politico y juridico espafiol, al tiempo que se hacia implicita la
confluencia entre politica y religion, que se evidenciaba en la forma de vivir y actuar
el territorio.

Esta integracion de formas politicas, conceptuales y religiosas dentro dela sociedad
nahua, segun Lockhart (1999), ayudo a la reconfiguraciéon de un nuevo sistema,
distinto al espaiiol, aunque normatizado a través de sus instituciones, y construido
desde la misma logica de dinamismo constante de los pueblos nahuas del centro de
México, basada en la modificacion de la logica de poder frente al territorio, pero
en relacion a una dindmica espacio-temporal preestablecida desde la ancestralidad,



164

GALVIS PARRA.- El concepto de territorio como debate desde la investigacion y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

haciendo implicita la relacién entre cosmovision y formas de organizacion politica y
social. De esta forma, Lockhart plantea que

la resistencia indigena consciente, abierta, no dejé de presentarse, y no es del todo
inadecuado hablar de un esfuerzo por parte de los espafioles para convencer o “convertir”
a los indios a la manera de los evangelistas de nuestros propios tiempos. No obstante,
ninguna de las dos categorias, la conversion o la resistencia, nos dice toda la verdad.
Como en la politica, los patrones nahuas ya existentes fueron los que hicieron posible
el rapido éxito aparente de los modos espafioles; el altéptl'® [sic] era una organizacion
tan importante en la religion como en la politica. Es dificil hablar de una propension
indigena a no creer en el cristianismo. Para la gente de la Mesoamérica prehispanica,
la victoria era evidencia prima facie de la fuerza del dios del vencedor. Se esperaba que
un conquistador impusiera a su dios de alguna manera, sin desplazar del todo al otro;
de cualquier manera, el nuevo dios siempre mostraba ser una aglomeracion de atributos
familiares que ya se conocian dentro del panteon local, por lo que era facil asimilarlo. De
este modo, los nahuas, después de la conquista espafiola, requerian menos ser convertidos
que instruidos. Los religiosos parecen haber tomado una opiniéon muy parecida sobre el
asunto, puesto que hablaban ante todo en términos de instruccién o ensefianza y no de
conversion, y nunca se refirieron a si mismos como misioneros, la palabra que tantos
especialistas modernos han preferido anacronicamente. (Lockhart 1999: 291)

En este sentido, y teniendo en cuenta los procesos de lucha evidentes en la actualidad
por los diferentes pueblos que cohabitan los territorios de México y Colombia, se
hace relevante en este punto, la postura de Angélica Bautista y Gustavo Martinez,
en el texto El sentido de la accion colectiva: La construccion del nosotros (2014),
donde plantean que “Lo que hace que un hecho sea una accion colectiva se ubica en
el plano intersubjetivo. Esto es, un colectivo expresandose, manifiesta un sentido.
Este puede ser un sentido de proyeccion a futuro, o simplemente un sentido del
ser” (2014: 50). Que, en relacion con el concepto de intersubjetividad propuesto por
Carlos Lenkersdorf a partir de su experiencia de investigacién y aprendizaje con
comunidades maya-tojolobales del sur de México, se plantea de la siguiente forma:
La intersubjetividad manifiesta en el idioma tojolabal se ubica dentro del procedimiento
sefalado [Segun percibimos las cosas las nombramos, segun las nombramos hablamos,
v asi también estructuramos nuestro idioma.] El punto de origen, sin embargo, no se
encuentra en el idioma. Dicho fle otro modo, el suelo fértil de las raices intersubjetivas no
lo encontramos en la lengua. Esta s6lo nos permite observar la estructura particular que
se explica por la perspectiva de los hablantes, es decir, por su cosmovision, por su modo
de “ver el mundo”. Es decir, estamos viendo cosas, personas y relaciones que, a su vez,
nos incluyen a nosotros mismos. En el segundo paso, mediante la lengua nombramos el

10 Forma de organizacion politico territorial jerarquica que se basaba en la configuracién de un
orden de mundo. El altépetl es pensado en forma ciclica no circular en relacion con un eje central que
conectaba los distintos mundos humanos y no humanos, y representado en el plano fisico a través de
elementos jerarquicos en cuatro cuadrantes.



De Raiz Diversa, vol. 10, nim. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

165

mundo seglin lo vemos. Por consiguiente, las raices de la intersubjetividad estan bien
implantadas en otro terreno: el modo tojolabal de ver el mundo. (Lenkersdorf 1996: 55)

En este sentido, se plantea la intersubjetividad como un mecanismo de dialogo
constante entre sujetos, humanos y no humanos, en el cual se desarrolla la
construccion conjunta de conocimiento a partir de la interrelacion dialdgica de
las vivencias de los diferentes sujetos que habitan un mismo espacio. Esta forma
de construir conocimiento parte del intercambio de experiencias con miras a una
construccién conjunta como comunidad, mds no como forma de comparacion entre
las diferentes formas de “ver el mundo.” (Lenkersdorf 1996: 55-57)

De esta forma, se plantea entonces que “... los diferentes modos de ver el mundo
representan modelos para los miembros de culturas determinados; modelos de
nombrar el mundo y de comportamiento, de relaciones con los demas y con todo el
cosmos. Por ello afirmamos que con todo esto tocamos los fundamentos de la cultura
y de la sociedad de cada pueblo.” (Lenkersdorf 1996: 61) ya que “Las perspectivas
nos hacen ver otros aspectos del cosmos mismo. No se nos muestra la misma cara
a todos. Queremos decir que la pluralidad de las perspectivas corresponde a una
pluralidad de rostros de la realidad.” (Lenkersdorf 1996: 66)

CORAZONAR | CO-RAZONAR: COSMOVISION E INTERSUBJETIVIDAD

En este punto considero necesario plantear la discusion acerca de la integracion, uso
y delimitacion conceptual de términos que parten desde el interior de las experiencias
politico organizativas de origen indigena o campesino por parte de la experiencia
investigativa desde dmbitos académicos, teniendo en cuenta que muchas veces se
abordan de manera indiscriminada sin tener en cuenta su significaciéon local o la
relacion intrinseca de su uso con otras experiencias en diferentes contextos.

Es el caso por ejemplo del término Corazonar, o como lo aborda Escobar (2014),
Co-razonar, teniendo en cuenta que si bien hace referencia a la conceptualizacion
que se construyd sobre €l a partir de la experiencia zapatista, no se plantea una
problematizacion sobre su significacion, teniendo en cuenta el uso de este término
en otras experiencias politico-organizativas del continente americano, ya que el
término Corazonar (sin guion) esta integrado en diferentes discursos de experiencias
politicas, comunitarias y tradicionales del sur del continente, ejemplo de ello son la
experiencia nasa citada en este articulo, la experiencia de las comunidades negras
en Colombia, abordadas por Escobar (2014) en el texto citado y por diferentes
experiencias de los andes de Pert, Ecuador y Bolivia.

Tomando como referencia esta discusion, se hace pertinente el acercamiento que
realiza sobre estos temas Inocencio Ramos, musico e intelectual nasa, en el texto



166

GALVIS PARRA.- El concepto de territorio como debate desde la investigacion y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

“Corazonar”: pensar con el corazon, saberes para sanar la madre tierra (Ramos
s/f), donde plantea un acercamiento sobre qué es vivir y actuar desde el corazéon
en la experiencia nasa, y como esto hace referencia tanto a la espiritualidad de su
pueblo conforme al territorio, como a la necesidad de orientar las acciones de su
pueblo desde la busqueda constante de armonia entre los mundos que nos atraviesan
como individuos (Ramos s/f). Todo esto, desarrollado a través de la construccion
de procesos de constante aprendizaje desde la investigacion en comunidad. De esta
forma, Inocencio Ramos plantea que
Nasa significa ser vivo, pero nasnasa, esla reiteracion de la vida, la exaltacion delo profundo,
de lo sublime. Nasnasa es una persona que lee el cosmos, interpreta el mundo de las sefas,
los suenos, los simbolos, los sonidos, las visiones, los olores, los colores, los silencios, es
decir, tiene la sensibilidad para interactuar con los espiritus y con la comunidad. (...) En
otras palabras el nasnasa es quien sabe el arte de vivir, pero vivir en verdadera armonia
con su entorno. Nasnasa es quien se deja guiar por el corazén y del sentido comun. Trabaja
siempre y en todo lugar, pero en pro de un -Buen Vivir Comunitario-. (Ramos s/f: 6)

Con esto, Inocencio Ramos plantea una diferenciacion ontoldgica entre estar y ser
en el mundo desde la perspectiva del pueblo nasa. Delimita una territorialidad del
ser con relacion a la accion en el tiempo y el espacio: aquel que interactua desde la
sensibilidad con el entorno y las entidades con que comparte el espacio y el tiempo
es quien sabe el arte de vivir. La sensibilidad, desde esta logica de vida, parte de
la vivencia, del aprendizaje en comunidad, del debate constante sobre el territorio.
(Rappaport y Ramos 2005; Miiiana 2009; PEBI-CRIC 2004; Ramos s/f). Sumado a
esto, Inocencio Ramos contintia diciendo que
En esta logica de vida, damos prelacion a la vida del territorio, porque de nuestra madre
tierra depende la vida de nuestras proximas generaciones. Investigar es saber dar con los
pasos para curar o limpiar el territorio. Investigacion cultural propia, implica trabajar
colectivamente, desde la formulacion misma del proyecto, para que las decisiones nazcan

desde las comunidades y no se repliquen modelos de imposicion y de suplantacion de la
voz de las comunidades. (Ramos s/f: 6)

Esto, parte de una relacion espacio-politica-temporal entre la diversidad de entidades
(humanas y no humanas) con que se comparte el espacio fisico y espiritual (entorno),
y alas que les es adjudicada una emotividad o caracter particular frente al territorio.
Esta relacion tiene implicito el hecho de la interaccion entre dos o mas entidades en
un mismo territorio, a partir de la cual se desarrolla un proceso de debate sobre la
transformacion del entorno (o sobre los elementos fisicos o conceptuales que en él
se encuentran), que busca satisfacer necesidades politicas, sociales o culturales de la
comunidad, siempre en actualizacion''.

" En didlogo con distintos comuneros nasa se decidié nombrar a este proceso como Produccién

Sensible durante el desarrollo de mi tesis de maestria (Galvis 2019)



De Raiz Diversa, vol. 10, nim. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

167

De forma similar, Arturo Escobar, partiendo dela postura politica sobre el territorio
derivada de la experiencia neozapatista, aborda el concepto “co-razonar”, que resume
como “la forma en que las comunidades territorializadas han aprendido el arte de
vivir’ (Escobar 2014: 16). Co-razonar es, segiin este autor, pensar desde el corazén
y la mente, es “Sentipensar el territorio” (Escobar 2014), actitud tedrico-politica
que retoma del sociélogo colombiano Orlando Fals Borda, e implica una accién
participativa constante junto a las comunidades por parte de los investigadores'?,
sobre quienes Joanne Rappaport (2021) plantea que

Un investigador sentipensante combina diferentes tipos de conocimiento, sobre la base de

la aplicacidn colectiva de un conjunto de técnicas investigativas, sustenta su trabajo en un

paradigma investigativo de acuerdo con el cual las luchas populares deben ser respaldadas

y cede, al menos, parte del control del proceso investigativo a los actores que protagonizan
esas luchas. (Rappaport 2021: 289)

En este sentido, pensar e investigar el territorio, tiene inmersa la necesidad de
aprender desde el hoy los procesos organizativos comunitarios en comunion con el
debate desde la tradicion de los mismos pueblos con los que se esta investigando,
entendiendo a la tradicion como el conjunto de significaciones en proceso de
actualizacion constante sobre el mundo que un grupo humano asume como comun,
y la territorializacion de estas significaciones. La conjuncion de estos dos conceptos
(tradicion y territorializacion) remite necesariamente a la pregunta por la identidad,
que, entendida de esta forma, y de forma similar a como la expone Renato Ortiz
(1998: 51-52), podria abordarse como la adscripcidon o autoreferenciaciéon de un
individuo, un grupo o una comunidad a simbolos dindmicos que le permitan pervivir
en el espacio y en el tiempo, en didlogo con individuos, entidades o grupos con
ontologias diversas.

Un ejemplo de esta autorreferenciacion, ligada con el concepto de corazonar
expuesto por Inocencio Ramos y retomado por Arturo Escobar en su acercamiento
tedrico, es visible al observar los planteamientos de Pierre Beaucage y Xanath
Rojas (2022), quienes, a partir de su experiencia investigativa junto a los pueblos
masehual y tutunaku'® de la Sierra Norte del estado de Puebla en México, plantean un
paralelismo entre los relatos cosmogodnicos de estos pueblos y su concepcion sobre

12 Un acercamiento mas profundo sobre el concepto de sentipensar propuesto por Orlando Fals
Borda y de la Investigaciéon Accién Participante, puede encontrarse en los textos Una sociologia
sentipensante para América Latina de Orlando Fals Borda (2015) y El cobarde no hace historia. Orlando
Fals Borda y los inicios de la investigacion-accion participativa de Joanne Rappaport (2021)

B Tutunaku y Masehual, cuya traduccion literal es “indigena” segun el Diccionario Nahuat de la
Sierra Norte de Puebla (Cortez 2017), son las formas en que se autodenominan los indigenas de habla
Totonako y Nahuatl que se ubican en la Sierra Norte de Puebla, respectivamente.



168

GALVIS PARRA.- El concepto de territorio como debate desde la investigacion y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

el cuerpo, la tierra y las fuerzas espirituales'* con las que comparten sus territorios
(Beaucage y Rojas 2022).

A este respecto, la tierra es entendida como una entidad personalizada, dotada
de la capacidad para interactuar con las personas a través de diferentes fuerzas
espirituales, que acompaifian o producen enfermedad a las personas dependiendo de
la forma en que interactiien con ella, y, siguiendo a Lopez Austin, Beaucage y Rojas
hacen referencia a las personas, como portadores de componentes espirituales, o
centros animicos, generadores de “los impulsos basicos de los procesos que dan vida
y movimiento al organismo y permiten la realizacion de las funciones psiquicas”
(Beaucage y Rojas 2022: 8)'. Procesos que parten de la accion en el mundo y del
debate sobre el territorio.

A MANERA DE CONCLUSION

Teniendo en cuenta lo expuesto a lo largo de este texto quedan al aire las siguientes
preguntas: ;Como se configura el paso de la legitimacion de la identidad desde la
diferencia ala lucha por el territorio? ; Qué significa la lucha por él territorio? ;Qué no
es territorio?, sobre las cuales son tutiles nuevamente los planteamientos de Escobar y
Ortiz. Este tltimo, quien plantea que “Toda “diferencia’ es producida socialmente, es
portadora de sentido simbdlico y de sentido histérico” (Ortiz 1998: 148).

Sumado a esto, y teniendo en cuenta los planteamientos de Escobar desde la
experiencia de los Procesos de Comunidades Negras en Colombia, y tomando como
referencia la normativa legal sobre poblaciones negras y territorio promulgada en
la Ley 70 de 1993 en Colombia, donde se plantea que “las dinamicas territoriales
comienzan con el proyecto historico libertario del cimarronaje y contintia en el
presente con la resistencia cultural al mercado y la economia capitalista. Es decir, la

1 El término fuerzas espirituales, que podria ser polémico debido a la carga politica y epistémica
del término “espiritual’, se aborda partiendo de la forma en que ha sido expresado desde el interior de
las comunidades nasa y masehual, y se relaciona con la forma en que desde la herencia epistémica y
ontoldgica de estos pueblos se enuncian aquellas entidades o experiencias que parten de un entendimiento
y relacionamiento con los elementos susceptibles de ser percibidos (emotivos, emocionales y sensitivos).
Esta experiencia se presenta como una alternativa a la propuesta de emocionalidad y sensibilidad
planteada desde las herencia ontoldgica y estética europea que ha impactado las formas en que desde el
hacer cientifico se ha abordado la relacion con la naturaleza y el entorno.

15 Estos centros animicos son, en el caso del pueblo maseual, “el corazén (yolotl), sede de los afectos
y de los pensamientos, la cabeza (cuaitl), sede del juicio, el higado (elli), sede del vigor y de la pasion)”
(Beaucage y Rojas 2022: 8); y para el caso del pueblo tutunakd, “localizados en el corazén y en la cabeza,
respectivamente: el primero no deja el cuerpo sino en la muerte, pero el “alma de la cabeza’ viaja durante
los suefios y puede ser raptada por un espiritu maligno, lo cual provoca el debilitamiento progresivo de
la persona” (Beaucage y Rojas 2022: 8).



De Raiz Diversa, vol. 10, nim. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

169

territorialidad tiene raices profundas en el proceso de esclavizacion y de resistencia
a este” (Escobar 2014: 80), la concepcion étnico-territorial, enmarcada en el
entendimiento de la presencia de identidades diversas, parte de un entendimiento
profundo y particular de la vida, pone en practica estrategias politicas en las distintas
dimensiones espaciales en las que interactua el territorio, propone alternativas
frente a las coyunturas globales de origen social o natural, y promueve desde una
perspectiva relacional, el didlogo entre diversas entidades (humanas y no humanas)
que habitan un mismo territorio (Escobar 2014: 81).

Podriamos asumir entonces que, no es territorio la imposibilidad de actuar
y debatir con las entidades que habitan un entorno comun, sobre la dindmica de
transformacion identitaria de la propia individualidad, comunidad o grupo social
determinado, y desde cualquiera de los tres niveles de interaccion en que se enmarca
el territorio. Por lo tanto, la legitimacion por la identidad, es en si misma, una lucha
constante por el territorio. Es autonomia, que es “en ultima instancia ontoldgica; o
sea, se aplica de forma mas fundamental que nada a la capacidad de toda comunidad
de definirse a si misma, de fijar sus normas de existencia y convivencia, (...) y, en
ultima instancia, de disefiarse a si misma en toda su diversidad y heterogeneidad y
en su entramado con otros mundos.” (Escobar 2014: 122-123)

En este mismo sentido, Pierre Beaucage, en la presentacion del Diccionario
Nahuat-Espariol de la Sierra Nororiental del Estado de Puebla (Cortez 2017), hace
una breve reflexion sobre las estrategias que ha adoptado en los ultimos afios el
pueblo masehual en su labor de resistencia étnica, politica y territorial, frente al
etnocidio que puede acarrear la globalizacion cuando expone que

Frente al peligro de etnocidio que acarrea la globalizacién, también se tuvo que adaptar

esta resistencia. Ya no se puede contar exclusivamente con los mecanismos tradicionales

de transmision cultural y lingiiistica: con la invasién de la comunicacién de masa,
la familia y la comunidad ya no son ambientes que las pertenecen exclusivamente.

Paraddjicamente, se pueden utilizar los mismos medios supuestamente asimiladores para

contrarrestar la asimilacion: la escuela alternativa, la radio comunitaria, el libro en idioma

indigena. La primera reflejara en sus contenidos otra visiéon de la cultura indigena que
no sea el desprecio tradicional para las ‘costumbres locales” y los “dialectos’. La radio
independiente usara el idioma nativo para difundir informaciones y analisis sobre la

situacion local, pero también nacional e internacional. (Cortez 2017: 3)

A este respecto, Beaucage plantea que la resistencia de los pueblos a lo largo de
América, se ha visto en la necesidad de transformarse para confrontar las nuevas
dindmicas de la globalizacién y del capitalismo extractivo (no sélo de minerales sino
también de la cultura inmaterial) (Cortez 2017) que, en el entramado de la mundializacion
dela cultura, se materializa no sélo segun intereses politicos y econémicos, sino como
cotidianidad: como la vivencia de expresiones culturales ajenas, y en transformacion,



170

GALVIS PARRA.- El concepto de territorio como debate desde la investigacion y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

a partir de la dinamica de lucha por el reconocimiento de identidades localizadas
en el entramado de procesos de territorializacion-desterritorializacion de saberes
y centros epistémicos y politicos, ya sea en el plano local o nacional (Ortiz 1998),
ya que, como plantea Miguel Alberto Bartolomé, “Las identidades y las etnicidades
que las expresan son preexistentes a la modernidad y a la globalizacion capitalista
contemporaneas, pero la actual dindmica comunicativa favorece su visualizacion
de tal manera que pareciera constituir un novedoso fenémeno contemporaneo.”
(Bartolomé 2006: 64).

De esta misma forma la Union de Cooperativas Tosepan Titataniske (2018)
plantea, desde la experiencia de los pueblos masehual y tutunaku, la necesidad de
partir de su cosmovision para el ejercicio de defensa territorial y desarrollo econdmico,
politico y educativo en sus territorios, como mecanismo para resistir frente a los que
denominan proyectos de muerte, presentes desde la época de los primeros contactos
con Europa, y representados actualmente a través de los proyectos de mineria a cielo
abierto, el fracking y la construccion de hidroeléctricas, que conllevan al despojo de
sus tradiciones, y al acoso e invisibilizacion politica, econémica y cultural, en una
dinamica de destruccion, representada actualmente a través de las nuevas dinamicas
politicas, sociales y comerciales del sistema capitalista actual (Unién de Cooperativas
Tosepan 2018; Ellison 2020). En este sentido, desde la Tosepan se plantea que

... la humanidad esta en medio de una gran crisis. Es verdad. El capitalismo, que asi se

llama el sistema en que vivimos, solo sabe crecer y crecer. Y en su crecimiento lo devora y

lo arrasa todo: a los pueblos y la naturaleza. Es la suya una loca carrera en la que mata los

suelos, contamina las aguas, tala los bosques, enclaustra los rios, ademas de que desplaza y

destruye a las comunidades y explota sin compasion el trabajo de las personas.

(...) Por salir de esta trampa es que luchamos. Luchamos en la Sierra de Puebla, luchamos

en México, luchamos en el mundo. Y luchamos por la vida contra los proyectos de muerte,

luchamos por el Yeknemilis (Vida Buena). Es por eso que no podemos perder.” (Unién de
Cooperativas Tosepan 2018: 24)

Estos temas, considero que deben ser abordados como insumo para nutrir, desde
una perspectiva critica, las formas en que desde la investigacion social se construya
el debate sobre la tierra y el territorio, ya que los procesos de resistencia que parten
de experiencias organizativas de origen no hegemonico, y con los cuales se dialoga
desde la practica investigativa académica, se configuran dentro de dinamicas
politicas y comunitarias que parten de procesos en constante actualizacién sobre
el entendimiento de la interaccion con su entorno por parte de individuos o
comunidades pertenecientes a herencias epistémicas y ontoldgicas diversas.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS



De Raiz Diversa, vol. 10, nim. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

171

BARTOLOME, M. A. (2006). Procesos interculturales: antropologia politica del
pluralismo cultural en América Latina. México. Siglo XXI editores.

BAUTISTA, A; MARTINEZ, G. (2014). El sentido de la accién colectiva: La
construccion del nosotros. En: Saltalamacchia, H.; Saldivar Garduio, A. (2014).
Acciones y movimientos sociales; aportes para una discusion colectiva. México D.F.:
MAPorraa/UAMI. Pp. 49-64

BEAUCAGE, P; ROJAS MORA, X. (2022). Cosmologias nahua (maseual) y totonaca
(tutunakii) de la Sierra Norte de Puebla (México). Segunda parte: las “almas’,
los duerios, las fuerzas maléficas. En: Anales de Antropologia 56-1. (enero-junio
2022). Instituto de Investigaciones Antropoldgicas UNAM. Pp. 7-22

CORTEZ OCOTLAN, P. (2017). Diccionario Nahuat-Espaiol de la Sierra Nororiental
del Estado de Puebla. Cuetzalan (México). Telesecundaria Tetsijtsilin. Tzinacapan.

ELIAS, N. (1989). Sobre el tiempo. México D. . Fondo de Cultura Econémica.

ELLISON, N. (2020). Altepet /ChuChutsipi: Cosmopolitica territorial totonaca-nahua
y patrimonio biocultural en la Sierra Nororienta de Puebla, México. En: Revista
Trace. Travaux et Recherches dans les Amériques du Centre, No. 78. Pp. 88-122.

ESCOBAR, A. (2014). Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo.
Territorio y diferencia. Medellin, Colombia. Ediciones UNAULA.

FALS BORDA, O. (2015). Una sociologia sentipensante para Ameérica Latina.
(Antologia y presentacion de Victor Manuel Moncayo). México, D. F. CLACSO;
Siglo XXI Editores.

GALVIS PARRA, J. S. (2019). Produccién sensible: experiencia desde las muisicas del
pueblo nasa del suroccidente colombiano. Tesis de maestria; Facultad de Musica,
Universidad Nacional Auténoma de México. Ciudad de México.

GOOD, C. (2015). Las cosmovisiones, la historia y la tradicion intelectual en
Mesoamérica. En: Lopez Austin, A.; Gamez Espinosa, A. (coords.). 2015.
Cosmovision mesoamericana. Reflexiones, polémicas y etnografias. México D.E.
Fondo de Cultura Econdmica; Colmex; FHA, BUAP. Pp. 139-160.

HERNANDEZ GONZALEZ, R ; Oliveros Espinosa, R. (2016). Hacia una modernidad
no capitalista. Elpotencial emancipatorio delas sociedades verndculas. En: INCLAN,
D.; LINSALATA, L.; MILLAN MONCAYO, M. (Coords.). (2016). Modernidades
Alternativas. Ciudad de México. UNAM-Facultad de Ciencias Politicas y Sociales;
Ediciones Lirio S.A. Pp. 62-78

JAIDOPULU VRIJEA, M. (2016). Para mirar lo invisible: una aproximacion a la
dindamica de la vida cotidiana. En: Inclan, D.; Linsalata, L.; Millin Moncayo,
M. (Coords.). (2016). Modernidades Alternativas. Ciudad de México. UNAM-
Facultad de Ciencias Politicas y Sociales; Ediciones Lirio S.A. Pp. 131-154.



172

GALVIS PARRA.- El concepto de territorio como debate desde la investigacion y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

JASPER, J. (2012). ;De la estructura a la accion? La teoria de los movimientos sociales
después de los grandes paradigmas. En: Sociolégica (México), Afo 27 Numero
75. Pp. 7-48. Disponible en: http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_
arttext&pid=S0187-01732012000100001 &Ing=es&tIng=es

KOSELLECK, R. (2001). Los estratos del tiempo: estudios sobre la historia. Barcelona,
Espaia. Ediciones Paidos; ICE de la Universidad Auténoma de Barcelona.

LENKERSDORE, C. (1996). Los hombres verdaderos. Voces y testimonios tojolabales.
México. Siglo XXI.

LOCKHART, J. (1999). Los nahuas después de la conquista. Historia social y cultural
de los indios del México central, del siglo XVI al XVIII. Ciudad de México, México.
Fondo de Cultura Econémica.

LOPEZ AUSTIN, A. (2015). Sobre el concepto de cosmovisién. En: Lopez Austin, A.;
Gamez Espinosa, A. (coords.). (2015). Cosmovision mesoamericana. Reflexiones,
polémicas y etnografias. México D.E. Fondo de Cultura Econdmica; Colmex; FHA,
BUAP. Pp. 17-51.

NATES, B. (2011). La territorializacion del conocimiento. Categorias y clasificaciones
culturales como ejercicios antropolégicos. México. Editorial Anthropos; Universidad
Auténoma Metropolitana, Cuajimalpa.

ORTIZ, R. (1998). Otro territorio. Santafé de Bogota, D.C., Colombia. Cultura Libre,
Convenio Andrés Bello.

PARAMO ROCHA, G. (1989). Légica de los mitos: légica paraconsistente. Una
alternativa en la discusion sobre la légica del mito. En: Ideas y Valores, vol. 38, n.°
79, enero de 1989, pp. 27-68. Disponible en: https://revistas.unal.edu.co/index.
php/idval/article/view/21765

PEBI-CRIC. (2004). ;Qué pasaria si la escuela...? 30 afios de construccion de una
educacion propia. Popayan (Cauca), Colombia. Editorial Fuego Azul.

RAMOS, L. (s/f). “Corazonar™ Pensar con el corazén, saberes para sanar la madre
tierra. Tierradentro, Cauca. Texto inédito facilitado por el autor.

RAPPAPORT, J. (2021). El cobarde no hace historia. Orlando Fals Borda y los inicios de
la investigacion-accion participativa. (Traduccion de Santiago Paredes Cisneros).
Bogota D.C., Colombia. Editorial Universidad del Rosario.

. (2007). Mads alla de la escritura: la epistemologia de la etnografia en
colaboracion. En: Revista Colombiana de Antropologia, vol. 43, enero-diciembre,
2007. Bogota, Colombia. Instituto Colombiano de Antropologia e Historia. Pp.
197-229

. (2000). La politica de la memoria. Interpretacion indigena de la historia en
los andes colombianos. Popayan, Colombia. Editorial Universidad del Cauca.



De Raiz Diversa, vol. 10, nim. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

173

.(1982). Tierra Paez. La etnohistoria de la defensa territorial entre los paeces de
Tierradentro, Cauca. Tesis doctoral, Departamento de Antropologia Universidad
de Illinois. Catonsville, Maryland.

RAPPAPORT, J.; RAMOS PACHO, A. (2005). Una historia colaborativa: retos para
el didlogo indigena- académico. En: Historia Critica, nam. 29, enero-junio, 2005.
Bogotd, Colombia. Universidad de Los Andes. Pp. 39-62.

ROBLES HERNANDEZ, S.; CARDOSO JIMENEZ, R. (Comps.). (2007). Floriberto
Diaz. Escrito. Comunalidad, energia viva del pensamiento mixe Ayuujktséndd’yén
- ayuujkwénmddny - ayuujk mékidjtén. México D.FE. UNAM - Programa
Universitario de Estudios de la Diversidad Cultural y la Interculturalidad.

Unién de Cooperativas Tosepan. (2021a). Cédice Masewal. Plan de vida Tikochitah
tisentekitiskeh ome powal xiwit-Sofiando los proximos 40 afios. Parte 1: Nuestro
ser masewal. Cuetzalan (Puebla), México. Observatorio Nacional para la
Sustentabilidad Socio-ecoldgica.

Unién de Cooperativas Tosepan. (2021b). Cdodice Masewal. Plan de vida Tikochitah
tisentekitiskeh ome powal xiwit-Sofiando los proximos 40 afios. Parte 2: Sofiando
los préximos 40 afios; Lineas estratégicas del Plan de vida y programas para el
fortalecimiento del territorio masewal-tutunaku-mestizo. Cuetzalan (Puebla),
Meéxico. Observatorio Nacional para la Sustentabilidad Socio-ecoldgica.

Unioén de Cooperativas Tosepan. (2018). ;Somos Tosepan! 40 afios haciendo camino,
(Investigacion: Rosario Cobo, Lorena Paz Paredes y Armando Bartra). México
D.F. Unién de cooperativas Tosepan Titataniske y Circo Maya.

YULE YATACUE, M. (1998). Nasa iius yaht'n u'hun’i “Por los senderos de la
memoria y el sentimiento Paez”. Toribio (Cauca), Colombia. PEBI-CRIC; Proyecto
Nasa Toribio.



