
151

El concepto de territorio como debate desde la investigación y la 
resistencia1

The concept of territory as a debate from research and resistance
O conceito de território como debate a partir da pesquisa e da 
resistência

Jorge Sebastián Galvis Parra

Resumen: El presente texto aborda al concepto de territorio a partir de los debates sobre 
su significación en diferentes experiencias de investigación. Para esto, parte de explorar 
la relación entre tiempo histórico, memoria, espacio, cosmovisión, identidad, resistencia 
y autonomía, como elementos que estructuran este debate, tomando como referencia 
diferentes experiencias de investigación que indagan la configuración de las luchas por la 
tierra y el territorio por parte de procesos organizativos indígenas en Colombia y México.
Palabras Clave: Territorio, memoria, identidad, transversalidad.

Abstract: This article addresses the concept of territory based on debates about its meaning 
in different research experiences. To do this, it explores the relationship between historical 
time, memory, space, identity, resistance and autonomy, as elements that structure this 
debate, taking as reference different research experiences that investigate the configuration 
of struggles for land and territory by indigenous organizational processes in Colombia and 
Mexico.
Keywords: Territory, memory, identity, transversality.

Resumo: Este texto aborda o conceito de território a partir de debates sobre o seu significado 
em diferentes experiências de pesquisa. Para isso, parte de explorar a relação entre tempo 
histórico, memória, espaço, cosmovisão, identidade, resistência e autonomia, como 
elementos que estruturam esse debate, tomando como referência diferentes experiências 
de pesquisa que investigam a configuração das lutas pela terra e pelo território no interior 
dos processos organizacionais dos povos indígenas na Colômbia e no México.
Palavras-chave: Território, memória, identidade, transversalidade.

Hablar de territorio es alimentar de manera activa el debate sobre la relación 
existente entre los elementos del entorno geográfico y del paisaje, incluido su valor 
simbólico, y el territorio vinculado a los procesos productivos, políticos, educativos 
y de resistencia cultural por parte de los diferentes sujetos y entidades que cohabitan 
un mismo territorio, quienes asumen de manera explícita que existe una discusión 
activa y constante sobre el concepto de territorio que se habita. Este artículo busca 
abordar esta discusión, principalmente, como objeto de controversia entre posturas 
heterogéneas o divergentes, entre sujetos y entidades que habitan un espacio común.

1     El presente texto hace parte de la investigación que desarrollo actualmente como estudiante del 
Doctorado en Estudios Latinoamericanos, en el Programa de Doctorado en Estudios Latinoamericanos 
de la UNAM.



152
Galvis Parra.- El concepto de territorio como debate desde la investigación y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

En este sentido, tomaré como punto de partida los textos ¿Qué pasaría si la 
escuela...? 30 años de construcción de una educación propia (PEBI–CRIC. 2004), 
¡Somos Tosepan! 40 años haciendo camino (Unión de cooperativas Tosepan 2018) y 
Códice Masewal. Plan de vida Tikochitah tisentekitiskeh ome powal xiwit-Soñando 
los próximos 40 años, partes 1 y 2 (Unión de cooperativas Tosepan 2021A; 2021B), 
y la experiencia investigativa de autores como Joanne Rappaport (1982; 2000; 2007), 
Beatriz Nates (2011), Pierre Beaucage y Xanath Rojas (Beaucage y Rojas 2022), 
cuya práctica investigativa ha sido desarrollada en colaboración con integrantes de 
diferentes pueblos indígenas en México y Colombia, e investigadores indígenas de 
diferentes pueblos en Colombia y México, como Abelardo Ramos (Rappaport y 
Ramos 2005), Inocencio Ramos (s/f), y Floriberto Díaz Gómez (Robles y Cardozo 
2007), entre otros.

En adición a esto, y como punto de partida para problematizar las acepciones 
sobre el territorio presentes en la literatura académica, se abordará principalmente la 
propuesta de transversalidad de espacios en las que confluyen Renato Ortiz (1998) 
y Arturo Escobar (2014) en los textos Otro Territorio. Ensayos sobre el mundo 
contemporáneo, y Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, 
territorio y diferencia, respectivamente; y el enfoque sobre la historia propuesto por 
Reinhart Koselleck (2001) presente en el texto Los estratos del tiempo: estudios 
sobre la historia, donde se busca responder a la discusión acerca de la linealidad 
o circularidad del tiempo desde el planteamiento de que “los tiempos históricos 
constan de varios estratos que remiten unos a otros y sin que se puedan separar del 
conjunto” (Koselleck 2001: 36).

Partiendo de esto, el presente texto está divido en tres apartados: 1) Territorio 
como transversalidad, enfocado en presentar los elementos fundamentales que se 
utilizarían desde la literatura abordada. 2) Cosmovisión y resistencia, enfocado en 
exponer las formas en que es problematizada la teoría abordada desde la acción de 
los procesos indígenas en América Latina, haciendo énfasis en los casos de Colombia 
y México. Y 3) Corazonar/Co-Razonar: Cosmovisión e intersubjetividad, enfocado 
en explorar cómo los términos locales y la teoría subsecuente son abordados desde 
la investigación académica, y cómo pueden servir de puente para el diálogo en 
contextos de investigación académica y no académica. 



153
De Raíz Diversa, vol. 10, núm. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024

Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

El territorio como transversalidad

Desde la Unión de Cooperativas Tosepan Titataniske2 en México, se plantea que: “Los 
nombremos tierra o los nombremos territorio, el despojo y la defensa de los lugares 
que ancestralmente ocupamos y de los recursos de los que nos mantenemos, son 
realidades permanentes. Una batalla interminable que de tanto en tanto se hace más 
fuerte” (Unión de Cooperativas Tosepan 2018: 14). En este mismo sentido, desde el 
Programa de Educación Bilingüe Intercultural -PEBI- del Consejo Regional Indígena 
del Cauca -CRIC-3, al exponer parte de sus logros políticos frente al estado colombiano 
a inicios de la década del 2000, explicaban que “… el reconocimiento constitucional 
de las Entidades Territoriales Indígenas, su reglamentación y conformación, son de 
cierto modo la continuidad de la lucha por la tierra que hace más de tres décadas se 
iniciara”. (PEBI-CRIC 2004: 29)

Esto lleva entonces a la pregunta sobre la influencia de la lectura del tiempo y la 
imposición de la linealidad histórica para abordar, desde la investigación, las formas 
de acción colectiva de los pueblos indígenas y de sus procesos organizativos, pregunta 
que no puede estar desligada de las formas en que, desde ámbitos académicos y no 
académicos, se asume el entendimiento del tiempo y, por lo tanto, de la presencia 
de los individuos en el territorio, y de la transversalidad de elementos de análisis 
que parten desde posturas epistémicas diversas en el debate sobre la construcción y 
representación del concepto de territorio.

En este sentido, Koselleck (2001) plantea la necesidad de dilucidar las condiciones 
antropológicas de posibilidad de las experiencias, y su capacidad metodológica, para 
poder identificar la relación entre método y experiencia dentro de la práctica de la 
investigación histórica en el proceso de búsqueda del conocimiento, teniendo en 
cuenta a la experiencia como elemento enmarcado en la pugna teórica que se remite 
al inicio de la modernidad entre vivencia como práctica y acción, y la experiencia 
como investigación acerca de la recurrencia, repetición y modificación de conductas 
sociales, políticas o culturales (Koselleck 2001).

2     La Unión de Cooperativas Tosepan, es un proceso organizativo presente en la sierra norte del 
Estado de Puebla en México en el cual participa población campesina e indígena de los pueblos masehual 
y tutunaku, y cuyo enfoque se centra en la producción y comercialización de productos locales, y en el 
desarrollo de ejercicios políticos, educativos y de resistencia indígena y campesina  a través de diversas 
cooperativas, para hacer frente a la minería y políticas públicas que van en detrimento de la diversidad 
epistémica y ontológica de los pueblos indígenas en la Sierra Norte del Estado de Puebla en México.
3     El Congreso Regional Indígena del Cauca, es un proceso organizativo de origen indígena fundado 
en 1971 bajo la premisa de “Unidad, Tierra, Cultura y Autonomía” y conformado por los pueblos 
ampiuille, kishu, polindara, nasa, misak, epedara-siapidara, yanakuna, inga, kokonuko, totoroéz y 
embera chami.



154
Galvis Parra.- El concepto de territorio como debate desde la investigación y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

Teniendo en cuenta esto, Koselleck plantea el desarrollo de la discusión entre 
circularidad y linealidad del tiempo, mediada a partir de la manera de percibir, entender 
y describir del tiempo, y su extensión o distención en relación con los puntos de 
inflexión temporales elegidos por los historiadores como elementos transformadores 
en distintos ámbitos de las sociedades, y sobre los cuales la historia debe explorar. Es 
decir, la exploración teórica sobre las correlaciones existentes entre la experiencia y 
la acción dentro del entramado social, cultural y político en los diferentes estratos de 
entendimiento del tiempo, para la identificación del desarrollo de transformaciones 
que pueden ayudar a consolidar la construcción del conocimiento, que parte, 
además, de la transversalidad existente entre la percepción de unicidad (costumbre y 
tradición), de vivencia (sorpresa ante variaciones de las acciones en el espacio) y de 
los vestigios de la memoria que contrastan con la vivencia actualizada de la acción, 
que llevan a consolidar la posibilidad de repetición (y transformación) de elementos 
históricos.

Partiendo de esto, y con la intención de observar la transversalidad de elementos de 
análisis para abordar el concepto de territorio y cómo es abordado desde los procesos 
de investigación académica, en las siguientes páginas se presentarán diferentes 
postulados académicos relacionados con diferentes elementos conceptuales como lo 
son la identidad, la globalización, la experiencia y la territorialización, con la intención 
de entender cómo se tejen estos elementos con los planteamientos teóricos con los 
que he tenido la oportunidad de acercarme en diversos escenarios de investigación 
junto a las comunidades indígenas de México y Colombia4. Estos planteamientos 
teóricos, que no están ligados estrictamente al ámbito académico, parten de posturas 
epistémicas divergentes mas no necesariamente ajenas al mundo occidental, en el 
sentido de la relación de la población con las instituciones y el aparato estatal.

Ahora bien, ya con esto considero relevante la propuesta planteada por Renato 
Ortiz (1998) al respecto del concepto de territorio, en la cual aborda al territorio 
desde el análisis sobre la modernidad, la globalización y la identidad, y expone la 
necesidad de “considerar el espacio como un conjunto de planos atravesados por 
procesos sociales diferenciados” (Ortiz 1998: 34) que operan jerárquicamente como 
“líneas de fuerza” en una constante pugna y negociación entre ellas.

Ortiz parte de asumir que hay un debate sobre la globalización, que “es al mismo 
tiempo una reflexión sobre la contemporaneidad y una discusión sobre las ciencias 
sociales” (Ortiz 1998: xv-xvi), y plantea que hay tres dimensiones distintas para 
abordar el territorio en términos de globalización: Lo local, donde se involucran 

4     Particularmente, voy a remitirme al acercamiento investigativo de tipo etnográfico, desarrollado 
en diferentes momentos y espacios comunitarios junto a comuneros indígenas de los pueblos nasa, en el 
suroccidente colombiano, y masehual, en la Sierra Norte del Estado de Puebla en México.



155
De Raíz Diversa, vol. 10, núm. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024

Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

historias particulares de cada localidad; lo nacional que redefinen las historias locales 
en relación a una identidad más amplia; y por último, la mundialización de la cultura, 
una dimensión global que actúa como proceso que trastoca los escenarios locales y 
nacionales. (Ortiz 1998: 34-35)

En este sentido, según Ortiz
la mundialización de la cultura y, en consecuencia, del espacio, debe ser definida como 
transversalidad. (…) no existe una oposición entre local/nacional/mundial. Esto lo 
percibimos al hablar de lo cotidiano. (…) [que] parece asociarse usualmente apenas a los 
hábitos arraigados en el espacio de las localidades. Se trata, sin embargo de una ilusión. 
Tanto lo nacional como lo mundial sólo existen en la medida en que son vivencias (Ortiz 
1998: 35)

Esta explicación, integra al tema del territorio a través de lo local, lo nacional y lo 
mundial, desde un análisis actualizado, es decir, desde el momento específico de su 
análisis y asumiendo a las particularidades del momento como elementos derivados 
de una construcción ordenada desde una lectura lineal de las acciones humanas, más 
allá de la vivencia, como sorpresa ante la transformación del espacio, dejando de 
lado la posibilidad de asumir al tiempo y a la memoria, como un procesos derivados 
del devenir y construcción constante en la cual quepa la posibilidad de transformar 
las visiones sobre el pasado y enfocadas únicamente en una perspectiva de futuro y 
desarrollo, derivadas de la modernidad.

Lo anterior remite nuevamente al tema de cómo es entendido el tiempo y cómo 
se desarrollan las acciones humanas frente a la diversidad cultural de los pueblos que 
habitan un mismo espacio, ante lo cual considero relevantes los aportes de James 
Jasper (2012) sobre la “experiencia vivida” como tema relevante en contextos de 
movilización dentro de un entramado político y social específico, y la necesidad de 
atender de manera cuidadosa la dimensión política y emocional de los actores que se 
movilizan, entendiendo a los actores como los individuos o grupos humanos capaces 
de llevar a cabo transformaciones en la forma de concebir, definir y conceptualizar 
elementos políticos, sociales o culturales para la construcción y transformación de 
sus objetivos de movilización frente a una figura de poder. Es decir, Jasper plantea 
la necesidad de tener en cuenta la emocionalidad y las formas de transformación 
interna de los objetivos dentro de contextos de movilización y acción en la relación 
política entre un individuo o grupo social, y las figuras o entidades políticas que 
detentan poder frente a ellos con relación a una temática particular.

Esta relación debe ser abordada por los investigadores, dice Jasper, con “Una 
atención etnográfica cuidadosa sobre aquellos que se movilizan (y sobre los que 
no lo hacen) en la acción política [ya que éste] es el primer método para entender 
la interacción social de los puntos de vista de los actores” (Jasper 2012: 36). Este 
acercamiento sobre la interacción, parte de entender que las relaciones entre los 



156
Galvis Parra.- El concepto de territorio como debate desde la investigación y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

distintos actores de un proceso social no determinan la interacción entre ellos en 
términos de los objetivos de movilización, y que la vivencia, como elemento que 
integra emociones frente a la acción y frente a la expectativa del resultado, ayudan a 
significar la misma acción en el mundo y sus transformaciones (Jasper 2012: 35-36).

La transformación, enunciada de esta forma (teniendo en cuenta a Jasper y 
Koselleck, y en relación con la transversalidad expuesta por Ortiz), implica entender 
la modernidad como un proceso de constante actualización de sus límites, que ya no 
están guiados por el entorno físico, sino que se construyen a partir de una constante 
dinámica de superposición de paradigmas identitarios en las tres dimensiones en que 
actúa, y se evidencia en la vivencia de la territorialización y la desterritorialización 
que, en consonancia con los planteamientos de Beatriz Nates (2011), se define a 
partir de la construcción de categorías y clasificaciones sobre el tiempo, el espacio 
y las acciones, que parten de la cosmovisión y se evidencian en los planos espacial, 
político y conceptual, en relación con otras experiencias de ser y existir en el mundo. 
Lo que resulta en que los hechos culturales, las acciones sociales y las demandas 
políticas se desarrollen en un ir y venir de actualizaciones frente al lugar y el tiempo, 
más allá del espacio donde se haga “real” la experiencia, y más allá de la pretensión 
de homogeneidad y desarrollo unidireccional en los ámbitos histórico, político o 
cultural.

Sumado a esto, Arturo Escobar, en el texto Sentipensar con la tierra. Nuevas 
lecturas sobre desarrollo. Territorio y diferencia (2014), plantea que, para acercarse 
a los procesos de los movimientos sociales es necesario partir de tres dimensiones 
interconectadas entre ellas. En primera medida, la “dimensión de la tierra”, 
sobre la cual plantea que recaen premisas ontológicas particulares relacionadas 
con los procesos históricos de poder presentes en las comunidades; una segunda 
dimensión que denomina “transición ecológica y cultural profunda”, que parte del 
cuestionamiento sobre la premisa acerca de la dualidad entre naturaleza y cultura, 
propia de la modernidad, y se enfoca en la identidad, tanto desde el ámbito de la auto 
referenciación de los pueblos en el ámbito nacional particular, como de la misma 
problematización de la vida dentro del plano ontológico de cada pueblo.

Como última dimensión, plantea el “Paradigma de relocalización”, que expone a 
través de una propuesta de trabajo denominada Espacio Transiciones como plataforma 
“para la construcción del pensamiento, investigación y praxis para las transiciones 
hacia el pluriverso” (Escobar 2014: 19), el cual aborda desde la experiencia de los 
Procesos de Comunidades Negras en Colombia, y que expone como un “espacio 
de vida donde se garantiza la supervivencia étnica, histórica y cultural” (Escobar 
2014: 88) de diversos grupos culturales, entendiendo que “el territorio no se ve tanto 
en términos de ´propiedad´ (…) sino, de apropiación efectiva mediante prácticas 



157
De Raíz Diversa, vol. 10, núm. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024

Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

culturales, agrícolas, ecológicas, económicas, rituales, etc. (…) [El territorio] no 
tiene ́ fronteras´ fijas, sino entramados porosos con otros territorios.” (Escobar 2014: 
90)

Ya con esto, según Escobar es posible observar al territorio como un elemento 
conceptual que se hace efectivo o palpable, a través de la práctica, de acciones 
políticas, sociales o culturales de un grupo o individuo en concreto, y se manifiesta a 
través del debate con las prácticas de otros grupos o individuos, en un espacio tiempo 
concreto. Construyendo así, diferentes niveles de interacción no superpuestos, pero 
interrelacionados a través de la reconfiguración constante de las identidades y de la 
puesta en práctica de mecanismos de diálogo entre ontologías diversas.

El territorio se presenta entonces a través de la delimitación de tres dimensiones: 
en primer lugar, como un plano que parte de la particularidad; en segundo lugar, 
como un plano comunitario o social, ligado a la nación como espacio de delimitación 
política y donde se aborda el tema de la diversidad ontológica; y, finalmente, como un 
plano virtual más amplio que permea las relaciones entre las otras dos dimensiones.

Estos planos territoriales, además de estar referenciados de manera conceptual más 
que física, están tejidos a través de la identidad, la naturaleza y la cosmovisión, son 
presentados por los autores como espacios de confrontación dentro del paradigma de 
la modernidad, y condensados en lo que respecta al presente, dentro del entramado 
político y social del capitalismo neoliberal de los últimos tiempos.

Un entramado que, como lo expone María Jaidopulu Vrijea (2016) en su propuesta 
de aproximación y “encuentros de cotidianidad” en el texto Para mirar lo invisible: 
una aproximación a la dinámica de la vida cotidiana, parte de abordar el concepto 
de tiempo-espacio a partir de la delimitación de periodos de tiempo y de explorar 
cómo se desarrolla la construcción colectiva del tiempo y del espacio, constituidos 
a través de las prácticas, las cuales a su vez son definidas y se definen a través de las 
representaciones simbólicas, producto de los procesos históricos, y las vivencias, 
que define como “los pensamientos y los sentimientos producto de y definidos por 
los tiempos-espacios”.

En este sentido, se hace relevante la vivencia como elemento con posibilidad de 
definir el espacio-tiempo, ya que

Prácticas, representaciones y vivencias comunes crean grupos sociales con cotidianidades 
similares (…). Las relaciones entre los diversos grupos incluyen también desencuentros 
y choques y están inmersos en una complicada red de geografías de poder” (Jaidopulu 
2016: 139).

En este sentido, se afirma una pugna por la identidad, que no parte de la concepción 
de una razón universal, si partimos desde la vivencia y la cotidianidad, y es entendida 
como acepción de confrontación entre ontologías diversas en el entramado de la 



158
Galvis Parra.- El concepto de territorio como debate desde la investigación y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

modernidad. Y, por lo tanto no acepta la visión de mundo uniforme y unidireccional 
impuesta por la herencia epistémica y ontológica imperial europea, la cual se consolida 
desde la visión de una única realidad basada en la dualidad entre naturaleza y cultura 
y se “desarrolla” en relación a los postulados del liberalismo europeo “bajo el léxico 
impositivo del individuo, la racionalidad, la eficiencia, la propiedad privada y, por su 
puesto, el mercado” (Escobar 2014: 117).

Estos postulados, que se enmarcan con base en las relaciones de intercambio desde 
una perspectiva Europea y liberal, son rebatidos por las vivencias de los pueblos con 
ontologías alternas de cosmovisiones no europeas, que configuran a la modernidad a 
partir del desarraigo y la movilidad (Ortiz 1998: 37-42) como “la primera civilización 
que hace de la desterritorialización su principio. Es des-centrada (…) y privilegia la 
deslocalización de las relaciones sociales” (Ortiz 1998: 41).

Esta visión de modernidad, en pugna, desterritorializada, móvil y transitoria, 
integra entonces las visiones no hegemónicas sobre cosmovisión y ontología, de 
forma similar en que expone Rappaport, quien hablando de los nasa, decía que “los 
paeces modernos5 no están aculturalizados, sino que simplemente son diferentes de 
lo que eran sus antepasados ya que su tradición -la cual está viva y no fragmentada- 
encuentra sus fundamentos en las necesidades modernas y no antiguas” (Rappaport 
1982: 229).

Esto, considero que aplica no solo a los nasa, sino a la totalidad de pueblos con 
pensamientos diversos que interactúan los territorios dentro del paradigma de la 
modernidad, en lo que Arturo Escobar enuncia como “pluriverso”: una diversidad 
de territorialidades que se relaciona a través de debates teóricos, luchas sociales 
y confrontaciones en el plano físico y espiritual a través de la diversidad de 
cosmovisiones (Escobar 2012: 66, 147). Concepto que es necesario abordar teniendo 
en cuenta su acepción desde diferentes tradiciones conceptuales.

Cosmovisión y resistencia

Ahora bien, López Austin (2015), describía a la cosmovisión como la forma en que es 
entendido el universo por un grupo humano a partir del empalme, o suma, entre el 
estudio físico del universo en su conjunto –cosmología– y la búsqueda de explicación 
sobre el origen del universo –cosmogonía– (López Austin 2015: 49), lo que refiere a 

5     Paeces fue la forma en que fueron denominados los indígenas nasa desde la época del contacto 
con Europa. Sin embargo, en las últimas décadas, este pueblo decidió reivindicar el nombre nasa para 
identificarse como pueblo, que significa gente, persona o ser vivo en su lengua, el nasa yuwe (lengua de 
la gente).



159
De Raíz Diversa, vol. 10, núm. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024

Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

una relación intrínseca entre las leyes que rigen el universo y los modelos que buscan 
explicar las razones de estas leyes, sean o no comprobables empíricamente.

Por su parte, Catharine Good (2015), en su texto Las cosmovisiones, la historia 
y la tradición intelectual en Mesoamérica presente en el libro Cosmovisión 
Mesoamericana (López Austin 2015) plantea que 

La cosmovisión es un concepto amplio que postula una visión estructurada y coherente del 
mundo natural, del mundo sobrenatural, del mundo social humano, y de la interrelación 
entre ellos. He considerado esto como una lógica cosmológico-social, o como un modelo 
fenomenológico. La cosmovisión en su expresión empírica no es inmutable, eterna o 
preexistente; más bien surge en un contexto histórico, social y específico, y se modifica 
a través del tiempo en distintas coyunturas sociopolíticas. Por eso podemos hablar de 
cosmovisiones en plural. (Good 2015: 141)

Sumado a esto, el CRIC, desde su programa de Educación Bilingüe Intercultural 
-PEBI-, presenta un enfoque sobre el concepto de cosmovisión que parte de los 
debates sobre cómo se aprende y vivencia el mundo en relación con el proceso de 
construcción organizativa desarrollada a través de las últimas décadas, y lo expresa 
de la siguiente forma:

La cosmovisión no la entendemos como una forma innata para mirar el mundo. Es decir, la 
cosmovisión no es el conjunto de rituales, de tradiciones orales y prácticas culturales de 
cada pueblo: no es folclor. Tampoco la podemos entender como una posición mística, 
porque es mucho más. La cosmovisión no se equipara a la religión, porque una cosa es el 
manejo de la espiritualidad y otra es la visión integral del mundo. La cosmovisión abarca 
ambos aspectos, mientras que la religión sólo se ocupa de la primera. La cosmovisión 
es el proceso de creación de dispositivos para analizar el mundo y actuar en él. Eso es 
lo que hoy llamamos metodología y política. En parte está enraizada en las vivencias de 
un pueblo, en los saberes milenarios que tiene. Pero también se nutre de los hechos del 
presente y de herramientas apropiadas de afuera (...). En este sentido, no se puede hablar 
de la cosmovisión hoy día sin que relacionarla con el proceso político-organizativo y en el 
contexto de la construcción de la educación propia. (PEBI-CRIC 2004: 83)

Esto, dialoga con los postulados expresados por Ortiz y Escobar, expuestos en el 
apartado anterior, y ayuda a entender cómo se enmarca la cosmovisión como un 
elemento constitutivo de la acción en el mundo en diferentes planos interrelacionados 
y evidentes dentro del entramado político organizativo donde interactúan los pueblos 
de herencias alternas a la experiencia política europea.

Esta interacción se manifiesta en los procesos de resistencia política, jurídica y 
social, a través de mecanismos de acción colectiva frente a las políticas de estado a 
los cuales se adscriben, a través de las organizaciones políticas y sociales de las que 
hagan parte estos pueblos, pero además, dentro de los mecanismos desarrollados a 
partir de sus saberes milenarios, estos últimos, vivenciados en sus prácticas políticas, 
sociales y culturales.



160
Galvis Parra.- El concepto de territorio como debate desde la investigación y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

En este sentido, planteo que las sociedades con ontologías diversas integran 
el modo de producción capitalista a sus dinámicas culturales y políticas internas, 
transformándolo a partir de las interacciones con otras formas de entender el mundo 
y la realidad, en contraposición con posturas que plantean que el modo de producción 
capitalista incorpora a las “sociedades vernáculas” al sistema de relaciones universales 
cuando entra en contacto con ella, subordinándolas a la lógica de la valorización del 
valor, como lo exponen Rodrigo Hernandez y Rodolfo Oliveros en el texto Hacia 
una modernidad no capitalista (Hernández y Oliveros 2016).

A este respecto, Hernández y Oliveros, describen las siguientes etapas a través 
de las cuales los grupos económicos campesinos y rurales se subsumen al modo de 
producción capitalista: En primer lugar, se desarrolla la integración al mercado, es 
decir, cuando el valor de cambio se regula y se reduce en relación a la creación de 
necesidades de intercambio de productos que antes no eran necesarios. Una segunda 
etapa es la Subordinación al capital especulativo, que lleva al endeudamiento a 
través de préstamos. Como tercer punto se da la Superexplotación de la fuerza de 
trabajo, en la cual se paga por debajo del valor porque la reproducción de la fuerza de 
trabajo se genera en la unidad doméstica. Y finalmente, se desarrolla la Disociación 
de los campesinos de sus medios de producción, en la cual la tierra es vista ya como 
propiedad privada y al campesino o trabajador rural como fuerza de trabajo libre, 
desarraigado (Hernández y Oliveros 2016).

A partir de esto, los autores plantean que
frente a este proceso en el cual la reproducción social, de estar guiada por la producción 
de valores de uso, se reorienta hacia la acumulación, las sociedades vernáculas generan 
mecanismos de resistencia y rebeldía que se afirman como una forma antimodernidad, 
que en realidad sería la afirmación de una modernidad alternativa a la dominante. 
(Hernández y Oliveros 2016: 72).

Esta modernidad alternativa, o en resistencia, según estos autores se construye 
siguiendo la propuesta de Lenkersdorf (1996), como una relación intersubjetiva 
social y con la naturaleza en la que “se encuentra la concepción de tierra como 
fuente de vida, como madre y no como una mercancía más del mercado capitalista” 
(Hernández y Oliveros 2016: 74).

Sobre este tema, Floriberto Díaz Gómez, intelectual indígena del pueblo 
Ayuukjä´äy6 planteaba que

La relación materno-filial entre la tierra y nosotros la gente, no es un asunto metafísico, 
espiritual, algo imaginario; es una relación material, real, existente. Por eso, entre los 
indígenas no podemos concebir una religiosidad abstracta, sino concreta y simbólica, 

6     El pueblo Ayuukjä´äy o mixe, como se les conoce popularmente a partir de la malversación de la 
palabra “Mixy” (hombre) por parte de los europeos para denotar a la totalidad de personas hablantes de 
la lengua Ayuuk, ubicados principalmente en el noroeste del estado de Oaxaca en México.



161
De Raíz Diversa, vol. 10, núm. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024

Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

pero sin quedarnos solamente en la materia sino trascendiendo en lo profundo de la 
misma (Robles y Cardoso 2007: 47-48).

En este mismo sentido, Yu´cta Musse, intelectual nasa perteneciente al CRIC plantea 
que

cuando uno habla en nasa yuwe7 con los abuelos, el abuelo nunca le va a decir “mi tierra”, 
jamás, él dice “yo soy tierra” porque uno es parte, o sea yo soy muy consciente que yo soy 
lo que realmente la creación quiso que yo fuera8, entonces uno no puede decir, pensado 
desde afuera, “es mi tierra”, cuando yo hablo de defender sencillamente existo y defender 
significa vivenciar eso que al pueblo se le concedió desde su origen, (…) entonces somos 
en la memoria, en la cosmovisión de nosotros, nacimos de la tierra, pues a ella la debemos, 
por eso nosotros decimos madre tierra, porque ella nos parió, sigue pariendo, sigue dando 
de comer, y a ella se vuelve, por eso se convierte en casa misma, nosotros no vamos pa 
ningún lado, nacimos aquí y aquí nos quedamos, y cuando seamos viento entonces vamos 
a seguir apareciendo por ahí en las melodías, para la otra generación que va retomando.9

Ahora bien, lo anterior, nos remite a observar entonces la cotidianidad, la vivencia, 
el aprendizaje, la experiencia y el ejercicio político en relación con los procesos de 
transformación interna, integrando a su análisis las diferentes formas de concebir 
la tierra y el territorio por parte de los grupos humanos que cohabitan espacios 
comunes. Esta forma de entender las acciones humanas en el mundo, incluyen un 
diálogo con los elementos y entidades que puedan ser percibidas desde diversas 
herencias culturales, y desde formas de aprender y aprendernos en el mundo, como 
una unidad en conjunto con la naturaleza, entendiéndola como el conjunto de 
entidades que interactúan entre sí construyendo límites en relación con su acción en 
el mundo y con esto, territorializando el espacio, en consonancia con lo expuesto en 
páginas anteriores.

Ya con esto, y entendiendo que la discusión sobre el territorio se relaciona 
directamente con las acepciones diversas sobre categorías no universalizables, 
como los son el espacio y tiempo. Cabe preguntarse –como Norbert Elías (1989)– si 
es realmente posible medir el tiempo como categoría histórica, o lo que hacemos 
realmente al usar esa expresión no es más que identificar, como vivencias (en 
relación con la definición de cosmovisión propuesta desde el CRIC) las variaciones 
en los ciclos que podemos percibir en un espectro muy reducido del entorno al que 

7    Lengua nasa
8    En este punto cabe aclarar que no se debe abordar esta referencia a “la creación” desde la óptica 
judeocristiana, sino que es necesario remitirse al orden lógico y mítico del pueblo nasa, tema que fue 
abordado de manera más amplia en el capítulo 1 “MEMORIA, TIEMPO Y ESCUCHA: Tiempo y 
territorio nasa” de mi tesis de maestría, titulada Producción sensible: Experiencia desde las músicas del 
pueblo nasa del suroccidente colombiano (Galvis 2019).
9    Conversación con el mayor Yu´cta Musse, indígena nasa. San Andrés de Pisimbalá, julio 28 de 
2018



162
Galvis Parra.- El concepto de territorio como debate desde la investigación y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

podemos acceder, configurando una manera de entendimiento del tiempo, subjetivo, 
individual, social o comunitario, que nos permita entender el hoy de nuestras 
relaciones con los individuos que nos rodean, y reconocer la constante de ciclos 
a partir de sus deformaciones eventuales, que llevan a consolidar una memoria de 
nuestros pasos en relación con la transversalidad de los espacios.

Esto, además, lleva a pensar en que abordar el tema del tiempo remite a explorar 
la vivencia y la experiencia, y hablar de espacio remite a abordar los diferentes 
escenarios en que se desarrolla la acción. Y el análisis del espacio y del tiempo en 
su conjunto, remiten al análisis de las transformaciones, tanto internas de los grupos 
humanos, como de la relación con estructuras políticas, organizativas, o con el estado, 
en aras de la construcción de conocimiento, entendiendo esta construcción como el 
desarrollo de herramientas para entendernos en el mundo, un mundo que parte del 
entendimiento actualizado de los saberes milenarios a través de las explicaciones 
míticas, que se ven enfrentadas constantemente a los prejuicios en ámbitos políticos, 
educativos y culturales de los estados nacionales, los cuales entiendo como derivados 
de la herencia imperial europea.

Alrededor de este último aspecto, Guillermo Páramo planteaba en su texto Lógica 
de los mitos: lógica paraconsistente. Una alternativa en la discusión sobre la lógica 
del mito (1989), que:

El dilema entre la presuposición de coherencia y la presuposición de incoherencia de los 
mitos parece representar una falsa alternativa. En los mitos puede ocurrir que, al lado de 
pasajes incongruentes, haya pasajes congruentes con plena capacidad asertórica; pasajes 
no triviales. Esto resulta admisible a la luz de los nuevos sistemas lógicos paraconsistentes, 
de acuerdo con los cuales una teoría puede contener contradicciones sin convertirse en 
trivial. Esos nuevos desarrollos de la investigación lógica deben ser traídos a la discusión 
antropológica con todas sus consecuencias. (Páramo 1989: 63)

En este sentido, y teniendo en cuenta que poder dilucidar el origen de los saberes 
milenarios es una tarea imposible, e irrelevante (por lo menos en lo que concierne a 
esta investigación), nos debemos remitir a las acciones y vivencias actuales, y siempre 
en actualización, de estos saberes, a través del seguimiento de las transformación 
de las vivencias, por lo menos de forma tentativa, a partir de las pistas que nos 
dan la historia y los vestigios en la memoria de los pueblos, y de la manera en que 
es entendida actualmente esta transformación en relación con la forma en que es 
percibido el tiempo y el espacio, desde la experiencia mítica de los pueblos.

Esto, lo expone Marcos Yule, intelectual indígena nasa de la zona norte del 
departamento del Cauca en Colombia, como cosmoacción, que define como la 
expresión de la cosmovisión en la manera de concebir cotidianamente al mundo y a 
la humanidad (Yule 1998: 20), en el texto Nasa üus yaht´n u´hun´i “Por los senderos 
de la memoria y el sentimiento Paez”, dedicado a recuperar parte de la herencia 



163
De Raíz Diversa, vol. 10, núm. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024

Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

mítica del pueblo nasa desde el Programa Educativo Bilingüe Intercultural -PEBI- 
del CRIC. En este sentido, Yule plantea que:

Por la imposición de la cultura dominante, por siglos, realizados a través de la 
evangelización cristiana, de sectas evangélicas y por ideologías externas, algunos mitos han 
desaparecido, otros aparecen en forma sincrética, pocos mayores y médicos tradicionales 
hacen memoria de mitos auténticos u originales de la tradición nasa, es decir que partan 
de la propia cosmovisión. Por eso nos vemos enfrentados a distintas realidades y visiones 
del mundo, y de concepciones del hombre y la vida, y esto en toda su trayectoria histórica 
han causado confusiones y conflictos.
Es importante primero hacer un análisis y claridad sobre las raíces propias de nuestra 
vida para después comprender la diversidad de formas de concebir el mundo, el hombre, 
la vida y la muerte con el fin de concretar, dinamizar y promover nuestro PROYECTO 
CULTURAL. (Yule 1998: 20)

Lo anterior, direcciona la discusión en este punto a preguntas sobre cómo se desarrollan 
estas transformaciones, cómo se construyen los debates sobre la cosmovisión y cómo 
esto es insumo dentro del debate sobre el territorio. Sobre este tema, es posible 
encontrar ejercicios investigativos enfocados en entender, determinar o apoyar 
procesos dentro de las comunidades. Como por ejemplo, el acercamiento que hace 
James Lockhart (1999) sobre la relación entre las formas de organización política 
y religiosa frente al concepto y delimitación de espacio físico en la sociedad nahua 
del centro de la Nueva España a partir de la reconfiguración política y social del 
siglo XVI, derivada del contacto entre los mundos europeo y nahua, que evidencia la 
existencia de continuidades entre las formas de organización política territorial entre 
las épocas prehispánica y colonial en las tierras nahuas.

Lockhart (1999) entiende la constitución del modelo religioso en América a partir 
del siglo XVI como un proceso de confluencia de sistemas de pensamiento, es decir, 
un proceso de integración, más no de suplantación, del mundo europeo en el mundo 
indígena, desde el cual se asumía una relación directa entre la cosmovisión indígena 
y las formas de organización, haciendo evidentes rencillas entre las diferentes 
estructuras de poder del mundo indígena, y a su vez, las rencillas entre las órdenes 
religiosas y el orden político y jurídico español, al tiempo que se hacía implícita la 
confluencia entre política y religión, que se evidenciaba en la forma de vivir y actuar 
el territorio.

Esta integración de formas políticas, conceptuales y religiosas dentro de la sociedad 
nahua, según Lockhart (1999), ayudó a la reconfiguración de un nuevo sistema, 
distinto al español, aunque normatizado a través de sus instituciones, y construido 
desde la misma lógica de dinamismo constante de los pueblos nahuas del centro de 
México, basada en la modificación de la lógica de poder frente al territorio, pero 
en relación a una dinámica espacio-temporal preestablecida desde la ancestralidad, 



164
Galvis Parra.- El concepto de territorio como debate desde la investigación y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

haciendo implícita la relación entre cosmovisión y formas de organización política y 
social. De esta forma, Lockhart plantea que

la resistencia indígena consciente, abierta, no dejó de presentarse, y no es del todo 
inadecuado hablar de un esfuerzo por parte de los españoles para convencer o “convertir” 
a los indios a la manera de los evangelistas de nuestros propios tiempos. No obstante, 
ninguna de las dos categorías, la conversión o la resistencia, nos dice toda la verdad. 
Como en la política, los patrones nahuas ya existentes fueron los que hicieron posible 
el rápido éxito aparente de los modos españoles; el altéptl10 [sic] era una organización 
tan importante en la religión como en la política. Es difícil hablar de una propensión 
indígena a no creer en el cristianismo. Para la gente de la Mesoamérica prehispánica, 
la victoria era evidencia prima facie de la fuerza del dios del vencedor. Se esperaba que 
un conquistador impusiera a su dios de alguna manera, sin desplazar del todo al otro; 
de cualquier manera, el nuevo dios siempre mostraba ser una aglomeración de atributos 
familiares que ya se conocían dentro del panteón local, por lo que era fácil asimilarlo. De 
este modo, los nahuas, después de la conquista española, requerían menos ser convertidos 
que instruidos. Los religiosos parecen haber tomado una opinión muy parecida sobre el 
asunto, puesto que hablaban ante todo en términos de instrucción o enseñanza y no de 
conversión, y nunca se refirieron a sí mismos como misioneros, la palabra que tantos 
especialistas modernos han preferido anacrónicamente. (Lockhart 1999: 291)

En este sentido, y teniendo en cuenta los procesos de lucha evidentes en la actualidad 
por los diferentes pueblos que cohabitan los territorios de México y Colombia, se 
hace relevante en este punto, la postura de Angélica Bautista y Gustavo Martínez, 
en el texto El sentido de la acción colectiva: La construcción del nosotros (2014), 
donde plantean que “Lo que hace que un hecho sea una acción colectiva se ubica en 
el plano intersubjetivo. Esto es, un colectivo expresándose, manifiesta un sentido. 
Éste puede ser un sentido de proyección a futuro, o simplemente un sentido del 
ser” (2014: 50). Que, en relación con el concepto de intersubjetividad propuesto por 
Carlos Lenkersdorf a partir de su experiencia de investigación y aprendizaje con 
comunidades maya-tojolobales del sur de México, se plantea de la siguiente forma:

La intersubjetividad manifiesta en el idioma tojolabal se ubica dentro del procedimiento 
señalado [Según percibimos las cosas las nombramos; según las nombramos hablamos; 
y así también estructuramos nuestro idioma.] El punto de origen, sin embargo, no se 
encuentra en el idioma. Dicho de otro modo, el suelo fértil de las raíces intersubjetivas no 
lo encontramos en la lengua. Ésta sólo nos permite observar la estructura particular que 
se explica por la perspectiva de los hablantes, es decir, por su cosmovisión, por su modo 
de “ver el mundo”. Es decir, estamos viendo cosas, personas y relaciones que, a su vez, 
nos incluyen a nosotros mismos. En el segundo paso, mediante la lengua nombramos el 

10     Forma de organización político territorial jerárquica que se basaba en la configuración de un 
orden de mundo. El altépetl es pensado en forma cíclica no circular en relación con un eje central que 
conectaba los distintos mundos humanos y no humanos, y representado en el plano físico a través de 
elementos jerárquicos en cuatro cuadrantes.



165
De Raíz Diversa, vol. 10, núm. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024

Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

mundo según lo vemos. Por consiguiente, las raíces de la intersubjetividad están bien 
implantadas en otro terreno: el modo tojolabal de ver el mundo. (Lenkersdorf 1996: 55)

En este sentido, se plantea la intersubjetividad como un mecanismo de diálogo 
constante entre sujetos, humanos y no humanos, en el cual se desarrolla la 
construcción conjunta de conocimiento a partir de la interrelación dialógica de 
las vivencias de los diferentes sujetos que habitan un mismo espacio. Esta forma 
de construir conocimiento parte del intercambio de experiencias con miras a una 
construcción conjunta como comunidad, más no como forma de comparación entre 
las diferentes formas de “ver el mundo.” (Lenkersdorf 1996: 55-57)

De esta forma, se plantea entonces que “… los diferentes modos de ver el mundo 
representan modelos para los miembros de culturas determinados; modelos de 
nombrar el mundo y de comportamiento, de relaciones con los demás y con todo el 
cosmos. Por ello afirmamos que con todo esto tocamos los fundamentos de la cultura 
y de la sociedad de cada pueblo.” (Lenkersdorf 1996: 61) ya que “Las perspectivas 
nos hacen ver otros aspectos del cosmos mismo. No se nos muestra la misma cara 
a todos. Queremos decir que la pluralidad de las perspectivas corresponde a una 
pluralidad de rostros de la realidad.” (Lenkersdorf 1996: 66)

Corazonar / Co-Razonar: Cosmovisión e Intersubjetividad

En este punto considero necesario plantear la discusión acerca de la integración, uso 
y delimitación conceptual de términos que parten desde el interior de las experiencias 
político organizativas de origen indígena o campesino por parte de la experiencia 
investigativa desde ámbitos académicos, teniendo en cuenta que muchas veces se 
abordan de manera indiscriminada sin tener en cuenta su significación local o la 
relación intrínseca de su uso con otras experiencias en diferentes contextos. 

Es el caso por ejemplo del término Corazonar, o como lo aborda Escobar (2014), 
Co-razonar, teniendo en cuenta que si bien hace referencia a la conceptualización 
que se construyó sobre él a partir de la experiencia zapatista, no se plantea una 
problematización sobre su significación, teniendo en cuenta el uso de este término 
en otras experiencias político-organizativas del continente americano, ya que el 
término Corazonar (sin guion) está integrado en diferentes discursos de experiencias 
políticas, comunitarias y tradicionales del sur del continente, ejemplo de ello son la 
experiencia nasa citada en este artículo, la experiencia de las comunidades negras 
en Colombia, abordadas por Escobar (2014) en el texto citado y por diferentes 
experiencias de los andes de Perú, Ecuador y Bolivia.

Tomando como referencia esta discusión, se hace pertinente el acercamiento que 
realiza sobre estos temas Inocencio Ramos, músico e intelectual nasa, en el texto 



166
Galvis Parra.- El concepto de territorio como debate desde la investigación y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

“Corazonar”: pensar con el corazón, saberes para sanar la madre tierra (Ramos 
s/f), donde plantea un acercamiento sobre qué es vivir y actuar desde el corazón 
en la experiencia nasa, y cómo esto hace referencia tanto a la espiritualidad de su 
pueblo conforme al territorio, como a la necesidad de orientar las acciones de su 
pueblo desde la búsqueda constante de armonía entre los mundos que nos atraviesan 
como individuos (Ramos s/f). Todo esto, desarrollado a través de la construcción 
de procesos de constante aprendizaje desde la investigación en comunidad. De esta 
forma, Inocencio Ramos plantea que 

Nasa significa ser vivo, pero nasnasa, es la reiteración de la vida, la exaltación de lo profundo, 
de lo sublime. Nasnasa es una persona que lee el cosmos, interpreta el mundo de las señas, 
los sueños, los símbolos, los sonidos, las visiones, los olores, los colores, los silencios, es 
decir, tiene la sensibilidad para interactuar con los espíritus y con la comunidad. (...) En 
otras palabras el nasnasa es quien sabe el arte de vivir, pero vivir en verdadera armonía 
con su entorno. Nasnasa es quien se deja guiar por el corazón y del sentido común. Trabaja 
siempre y en todo lugar, pero en pro de un -Buen Vivir Comunitario-. (Ramos s/f: 6)

Con esto, Inocencio Ramos plantea una diferenciación ontológica entre estar y ser 
en el mundo desde la perspectiva del pueblo nasa. Delimita una territorialidad del 
ser con relación a la acción en el tiempo y el espacio: aquel que interactúa desde la 
sensibilidad con el entorno y las entidades con que comparte el espacio y el tiempo 
es quien sabe el arte de vivir. La sensibilidad, desde esta lógica de vida, parte de 
la vivencia, del aprendizaje en comunidad, del debate constante sobre el territorio. 
(Rappaport y Ramos 2005; Miñana 2009; PEBI-CRIC 2004; Ramos s/f). Sumado a 
esto, Inocencio Ramos continúa diciendo que

En esta lógica de vida, damos prelación a la vida del territorio, porque de nuestra madre 
tierra depende la vida de nuestras próximas generaciones. Investigar es saber dar con los 
pasos para curar o limpiar el territorio. Investigación cultural propia, implica trabajar 
colectivamente, desde la formulación misma del proyecto, para que las decisiones nazcan 
desde las comunidades y no se repliquen modelos de imposición y de suplantación de la 
voz de las comunidades. (Ramos s/f: 6)

Esto, parte de una relación espacio-política-temporal entre la diversidad de entidades 
(humanas y no humanas) con que se comparte el espacio físico y espiritual (entorno), 
y a las que les es adjudicada una emotividad o carácter particular frente al territorio. 
Esta relación tiene implícito el hecho de la interacción entre dos o más entidades en 
un mismo territorio, a partir de la cual se desarrolla un proceso de debate sobre la 
transformación del entorno (o sobre los elementos físicos o conceptuales que en él 
se encuentran), que busca satisfacer necesidades políticas, sociales o culturales de la 
comunidad, siempre en actualización11.

11     En diálogo con distintos comuneros nasa se decidió nombrar a este proceso como Producción 
Sensible durante el desarrollo de mi tesis de maestría (Galvis 2019)



167
De Raíz Diversa, vol. 10, núm. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024

Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

De forma similar, Arturo Escobar, partiendo de la postura política sobre el territorio 
derivada de la experiencia neozapatista, aborda el concepto “co-razonar”, que resume 
como “la forma en que las comunidades territorializadas han aprendido el arte de 
vivir” (Escobar 2014: 16). Co-razonar es, según este autor, pensar desde el corazón 
y la mente, es “Sentipensar el territorio” (Escobar 2014), actitud teórico-política 
que retoma del sociólogo colombiano Orlando Fals Borda, e implica una acción 
participativa constante junto a las comunidades por parte de los investigadores12, 
sobre quienes Joanne Rappaport (2021) plantea que

Un investigador sentipensante combina diferentes tipos de conocimiento, sobre la base de 
la aplicación colectiva de un conjunto de técnicas investigativas, sustenta su trabajo en un 
paradigma investigativo de acuerdo con el cual las luchas populares deben ser respaldadas 
y cede, al menos, parte del control del proceso investigativo a los actores que protagonizan 
esas luchas. (Rappaport 2021: 289)

En este sentido, pensar e investigar el territorio, tiene inmersa la necesidad de 
aprender desde el hoy los procesos organizativos comunitarios en comunión con el 
debate desde la tradición de los mismos pueblos con los que se está investigando, 
entendiendo a la tradición como el conjunto de significaciones en proceso de 
actualización constante sobre el mundo que un grupo humano asume como común, 
y la territorialización de estas significaciones. La conjunción de estos dos conceptos 
(tradición y territorialización) remite necesariamente a la pregunta por la identidad, 
que, entendida de esta forma, y de forma similar a como la expone Renato Ortiz 
(1998: 51-52), podría abordarse como la adscripción o autoreferenciación de un 
individuo, un grupo o una comunidad a símbolos dinámicos que le permitan pervivir 
en el espacio y en el tiempo, en diálogo con individuos, entidades o grupos con 
ontologías diversas.

Un ejemplo de esta autorreferenciación, ligada con el concepto de corazonar 
expuesto por Inocencio Ramos y retomado por Arturo Escobar en su acercamiento 
teórico, es visible al observar los planteamientos de Pierre Beaucage y Xanath 
Rojas (2022), quienes, a partir de su experiencia investigativa junto a los pueblos 
masehual y tutunakú13 de la Sierra Norte del estado de Puebla en México, plantean un 
paralelismo entre los relatos cosmogónicos de estos pueblos y su concepción sobre 

12    Un acercamiento más profundo sobre el concepto de sentipensar propuesto por Orlando Fals 
Borda y de la Investigación Acción Participante, puede encontrarse en los textos Una sociología 
sentipensante para América Latina de Orlando Fals Borda (2015) y El cobarde no hace historia. Orlando 
Fals Borda y los inicios de la investigación-acción participativa de Joanne Rappaport (2021)
13    Tutunaku y Masehual, cuya traducción literal es “indígena” según el Diccionario Nahuat de la 
Sierra Norte de Puebla (Cortez 2017), son las formas en que se autodenominan los indígenas de habla 
Totonako y Nahuatl que se ubican en la Sierra Norte de Puebla, respectivamente.



168
Galvis Parra.- El concepto de territorio como debate desde la investigación y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

el cuerpo, la tierra y las fuerzas espirituales14 con las que comparten sus territorios 
(Beaucage y Rojas 2022).

A este respecto, la tierra es entendida como una entidad personalizada, dotada 
de la capacidad para interactuar con las personas a través de diferentes fuerzas 
espirituales, que acompañan o producen enfermedad a las personas dependiendo de 
la forma en que interactúen con ella, y, siguiendo a López Austin, Beaucage y Rojas 
hacen referencia a las personas, como portadores de componentes espirituales, o 
centros anímicos, generadores de “los impulsos básicos de los procesos que dan vida 
y movimiento al organismo y permiten la realización de las funciones psíquicas” 
(Beaucage y Rojas 2022: 8)15. Procesos que parten de la acción en el mundo y del 
debate sobre el territorio.

A manera de conclusión

Teniendo en cuenta lo expuesto a lo largo de este texto quedan al aire las siguientes 
preguntas: ¿Cómo se configura el paso de la legitimación de la identidad desde la 
diferencia a la lucha por el territorio? ¿Qué significa la lucha por él territorio? ¿Qué no 
es territorio?, sobre las cuales son útiles nuevamente los planteamientos de Escobar y 
Ortiz. Este último, quien plantea que “Toda ́ diferencia´ es producida socialmente, es 
portadora de sentido simbólico y de sentido histórico” (Ortiz 1998: 148).

Sumado a esto, y teniendo en cuenta los planteamientos de Escobar desde la 
experiencia de los Procesos de Comunidades Negras en Colombia, y tomando como 
referencia la normativa legal sobre poblaciones negras y territorio promulgada en 
la Ley 70 de 1993 en Colombia, donde se plantea que “las dinámicas territoriales 
comienzan con el proyecto histórico libertario del cimarronaje y continúa en el 
presente con la resistencia cultural al mercado y la economía capitalista. Es decir, la 

14     El término fuerzas espirituales, que podría ser polémico debido a la carga política y epistémica 
del término “espiritual”, se aborda partiendo de la forma en que ha sido expresado desde el interior de 
las comunidades nasa y masehual, y se relaciona con la forma en que desde la herencia epistémica y 
ontológica de estos pueblos se enuncian aquellas entidades o experiencias que parten de un entendimiento 
y relacionamiento con los elementos susceptibles de ser percibidos (emotivos, emocionales y sensitivos). 
Esta experiencia se presenta como una alternativa a la propuesta de emocionalidad y sensibilidad 
planteada desde las herencia ontológica y estética europea que ha impactado las formas en que desde el 
hacer científico se ha abordado la relación con la naturaleza y el entorno.
15     Estos centros anímicos son, en el caso del pueblo maseual, “el corazón (yolotl), sede de los afectos 
y de los pensamientos, la cabeza (cuaitl), sede del juicio, el hígado (elli), sede del vigor y de la pasión)” 
(Beaucage y Rojas 2022: 8); y para el caso del pueblo tutunakú, “localizados en el corazón y en la cabeza, 
respectivamente: el primero no deja el cuerpo sino en la muerte, pero el ́ alma de la cabeza´ viaja durante 
los sueños y puede ser raptada por un espíritu maligno, lo cual provoca el debilitamiento progresivo de 
la persona” (Beaucage y Rojas 2022: 8).



169
De Raíz Diversa, vol. 10, núm. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024

Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

territorialidad tiene raíces profundas en el proceso de esclavización y de resistencia 
a este” (Escobar 2014: 80), la concepción étnico-territorial, enmarcada en el 
entendimiento de la presencia de identidades diversas, parte de un entendimiento 
profundo y particular de la vida, pone en práctica estrategias políticas en las distintas 
dimensiones espaciales en las que interactúa el territorio, propone alternativas 
frente a las coyunturas globales de origen social o natural, y promueve desde una 
perspectiva relacional, el diálogo entre diversas entidades (humanas y no humanas) 
que habitan un mismo territorio (Escobar 2014: 81).

Podríamos asumir entonces que, no es territorio la imposibilidad de actuar 
y debatir con las entidades que habitan un entorno común, sobre la dinámica de 
transformación identitaria de la propia individualidad, comunidad o grupo social 
determinado, y desde cualquiera de los tres niveles de interacción en que se enmarca 
el territorio. Por lo tanto, la legitimación por la identidad, es en sí misma, una lucha 
constante por el territorio. Es autonomía, que es “en última instancia ontológica; o 
sea, se aplica de forma más fundamental que nada a la capacidad de toda comunidad 
de definirse a sí misma, de fijar sus normas de existencia y convivencia, (…) y, en 
última instancia, de diseñarse a sí misma en toda su diversidad y heterogeneidad y 
en su entramado con otros mundos.” (Escobar 2014: 122-123)

En este mismo sentido, Pierre Beaucage, en la presentación del Diccionario 
Nahuat-Español de la Sierra Nororiental del Estado de Puebla (Cortez 2017), hace 
una breve reflexión sobre las estrategias que ha adoptado en los últimos años el 
pueblo masehual en su labor de resistencia étnica, política y territorial, frente al 
etnocidio que puede acarrear la globalización cuando expone que

Frente al peligro de etnocidio que acarrea la globalización, también se tuvo que adaptar 
esta resistencia. Ya no se puede contar exclusivamente con los mecanismos tradicionales 
de transmisión cultural y lingüística: con la invasión de la comunicación de masa, 
la familia y la comunidad ya no son ambientes que las pertenecen exclusivamente. 
Paradójicamente, se pueden utilizar los mismos medios supuestamente asimiladores para 
contrarrestar la asimilación: la escuela alternativa, la radio comunitaria, el libro en idioma 
indígena. La primera reflejará en sus contenidos otra visión de la cultura indígena que 
no sea el desprecio tradicional para las ´costumbres locales´ y los ´dialectos´. La radio 
independiente usará el idioma nativo para difundir informaciones y análisis sobre la 
situación local, pero también nacional e internacional. (Cortez 2017: 3)

A este respecto, Beaucage plantea que la resistencia de los pueblos a lo largo de 
América, se ha visto en la necesidad de transformarse para confrontar las nuevas 
dinámicas de la globalización y del capitalismo extractivo (no sólo de minerales sino 
también de la cultura inmaterial) (Cortez 2017) que, en el entramado de la mundialización 
de la cultura, se materializa no sólo según intereses políticos y económicos, sino como 
cotidianidad: como la vivencia de expresiones culturales ajenas, y en transformación, 



170
Galvis Parra.- El concepto de territorio como debate desde la investigación y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

a partir de la dinámica de lucha por el reconocimiento de identidades localizadas 
en el entramado de procesos de territorialización-desterritorialización de saberes 
y centros epistémicos y políticos, ya sea en el plano local o nacional (Ortiz 1998), 
ya que, como plantea Miguel Alberto Bartolomé, “Las identidades y las etnicidades 
que las expresan son preexistentes a la modernidad y a la globalización capitalista 
contemporáneas, pero la actual dinámica comunicativa favorece su visualización 
de tal manera que pareciera constituir un novedoso fenómeno contemporáneo.” 
(Bartolomé 2006: 64).

De esta misma forma la Unión de Cooperativas Tosepan Titataniske (2018) 
plantea, desde la experiencia de los pueblos masehual y tutunaku, la necesidad de 
partir de su cosmovisión para el ejercicio de defensa territorial y desarrollo económico, 
político y educativo en sus territorios, como mecanismo para resistir frente a los que 
denominan proyectos de muerte, presentes desde la época de los primeros contactos 
con Europa, y representados actualmente a través de los proyectos de minería a cielo 
abierto, el fracking y la construcción de hidroeléctricas, que conllevan al despojo de 
sus tradiciones, y al acoso e invisibilización política, económica y cultural, en una 
dinámica de destrucción, representada actualmente a través de las nuevas dinámicas 
políticas, sociales y comerciales del sistema capitalista actual (Unión de Cooperativas 
Tosepan 2018; Ellison 2020). En este sentido, desde la Tosepan se plantea que

… la humanidad está en medio de una gran crisis. Es verdad. El capitalismo, que así se 
llama el sistema en que vivimos, solo sabe crecer y crecer. Y en su crecimiento lo devora y 
lo arrasa todo: a los pueblos y la naturaleza. Es la suya una loca carrera en la que mata los 
suelos, contamina las aguas, tala los bosques, enclaustra los ríos, además de que desplaza y 
destruye a las comunidades y explota sin compasión el trabajo de las personas.
(…) Por salir de esta trampa es que luchamos. Luchamos en la Sierra de Puebla, luchamos 
en México, luchamos en el mundo. Y luchamos por la vida contra los proyectos de muerte, 
luchamos por el Yeknemilis (Vida Buena). Es por eso que no podemos perder.” (Unión de 
Cooperativas Tosepan 2018: 24)

Estos temas, considero que deben ser abordados como insumo para nutrir, desde 
una perspectiva crítica, las formas en que desde la investigación social se construya 
el debate sobre la tierra y el territorio, ya que los procesos de resistencia que parten 
de experiencias organizativas de origen no hegemónico, y con los cuales se dialoga 
desde la práctica investigativa académica, se configuran dentro de dinámicas 
políticas y comunitarias que parten de procesos en constante actualización sobre 
el entendimiento de la interacción con su entorno por parte de individuos o 
comunidades pertenecientes a herencias epistémicas y ontológicas diversas.

Referencias bibliográficas



171
De Raíz Diversa, vol. 10, núm. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024

Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

BARTOLOMÉ, M. A. (2006). Procesos interculturales: antropología política del 
pluralismo cultural en América Latina. México. Siglo XXI editores.

BAUTISTA, A; MARTÍNEZ, G. (2014). El sentido de la acción colectiva: La 
construcción del nosotros. En: Saltalamacchia, H.; Saldivar Garduño, A. (2014). 
Acciones y movimientos sociales; aportes para una discusión colectiva. México D.F.: 
MAPorrúa/UAMI. Pp. 49-64

BEAUCAGE, P.; ROJAS MORA, X. (2022). Cosmologías nahua (maseual) y totonaca 
(tutunakú) de la Sierra Norte de Puebla (México). Segunda parte: las ´almas´, 
los dueños, las fuerzas maléficas. En: Anales de Antropología 56-1. (enero-junio 
2022). Instituto de Investigaciones Antropológicas UNAM. Pp. 7-22

CORTEZ OCOTLÁN, P. (2017). Diccionario Nahuat-Español de la Sierra Nororiental 
del Estado de Puebla. Cuetzalan (México). Telesecundaria Tetsijtsilin. Tzinacapan.

ELÍAS, N. (1989). Sobre el tiempo. México D. F. Fondo de Cultura Económica.
ELLISON, N. (2020). Altepet /ChuChutsipi: Cosmopolítica territorial totonaca-nahua 

y patrimonio biocultural en la Sierra Nororienta de Puebla, México. En: Revista 
Trace. Travaux et Recherches dans les Amériques du Centre, No. 78. Pp. 88-122.

ESCOBAR, A. (2014). Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo. 
Territorio y diferencia. Medellín, Colombia. Ediciones UNAULA.

FALS BORDA, O. (2015). Una sociología sentipensante para América Latina. 
(Antología y presentación de Víctor Manuel Moncayo). México, D. F. CLACSO; 
Siglo XXI Editores.

GALVIS PARRA, J. S. (2019). Producción sensible: experiencia desde las músicas del 
pueblo nasa del suroccidente colombiano. Tesis de maestría; Facultad de Música, 
Universidad Nacional Autónoma de México. Ciudad de México.

GOOD, C. (2015). Las cosmovisiones, la historia y la tradición intelectual en 
Mesoamérica. En: López Austin, A.; Gámez Espinosa, A. (coords.). 2015. 
Cosmovisión mesoamericana. Reflexiones, polémicas y etnografías. México D.F. 
Fondo de Cultura Económica; Colmex; FHA, BUAP. Pp. 139-160.

HERNÁNDEZ GONZÁLEZ, R.; Oliveros Espinosa, R. (2016). Hacia una modernidad 
no capitalista. El potencial emancipatorio de las sociedades vernáculas. En: INCLÁN, 
D.; LINSALATA, L.; MILLÁN MONCAYO, M. (Coords.). (2016). Modernidades 
Alternativas. Ciudad de México. UNAM-Facultad de Ciencias Políticas y Sociales; 
Ediciones Lirio S.A. Pp. 62-78

JAIDOPULU VRIJEA, M. (2016). Para mirar lo invisible: una aproximación a la 
dinámica de la vida cotidiana. En: Inclán, D.; Linsalata, L.; Millán Moncayo, 
M. (Coords.). (2016). Modernidades Alternativas. Ciudad de México. UNAM-
Facultad de Ciencias Políticas y Sociales; Ediciones Lirio S.A. Pp. 131-154.



172
Galvis Parra.- El concepto de territorio como debate desde la investigación y la resistencia
Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

JASPER, J. (2012). ¿De la estructura a la acción? La teoría de los movimientos sociales 
después de los grandes paradigmas.  En: Sociológica (México),  Año 27 Número 
75. Pp. 7-48. Disponible en: http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_
arttext&pid=S0187-01732012000100001&lng=es&tlng=es

KOSELLECK, R. (2001). Los estratos del tiempo: estudios sobre la historia. Barcelona, 
España. Ediciones Paidos; ICE de la Universidad Autónoma de Barcelona.

LENKERSDORF, C. (1996). Los hombres verdaderos. Voces y testimonios tojolabales. 
México. Siglo XXI.

LOCKHART, J. (1999). Los nahuas después de la conquista. Historia social y cultural 
de los indios del México central, del siglo XVI al XVIII. Ciudad de México, México. 
Fondo de Cultura Económica.

LÓPEZ AUSTIN, A. (2015). Sobre el concepto de cosmovisión. En: López Austin, A.; 
Gámez Espinosa, A. (coords.). (2015). Cosmovisión mesoamericana. Reflexiones, 
polémicas y etnografías. México D.F. Fondo de Cultura Económica; Colmex; FHA, 
BUAP. Pp. 17-51.

NATES, B. (2011). La territorialización del conocimiento. Categorías y clasificaciones 
culturales como ejercicios antropológicos. México. Editorial Anthropos; Universidad 
Autónoma Metropolitana, Cuajimalpa.

ORTIZ, R. (1998). Otro territorio. Santafé de Bogotá, D.C., Colombia. Cultura Libre, 
Convenio Andrés Bello.

PÁRAMO ROCHA, G. (1989). Lógica de los mitos: lógica paraconsistente. Una 
alternativa en la discusión sobre la lógica del mito. En: Ideas y Valores, vol. 38, n.º 
79, enero de 1989, pp. 27-68. Disponible en: https://revistas.unal.edu.co/index.
php/idval/article/view/21765 

PEBI–CRIC. (2004). ¿Qué pasaría si la escuela...? 30 años de construcción de una 
educación propia. Popayán (Cauca), Colombia. Editorial Fuego Azul.

RAMOS, I. (s/f). “Corazonar”: Pensar con el corazón, saberes para sanar la madre 
tierra. Tierradentro, Cauca. Texto inédito facilitado por el autor.

RAPPAPORT, J. (2021). El cobarde no hace historia. Orlando Fals Borda y los inicios de 
la investigación-acción participativa. (Traducción de Santiago Paredes Cisneros). 
Bogotá D.C., Colombia. Editorial Universidad del Rosario.

_______. (2007). Más allá de la escritura: la epistemología de la etnografía en 
colaboración. En: Revista Colombiana de Antropología, vol. 43, enero-diciembre, 
2007. Bogotá, Colombia. Instituto Colombiano de Antropología e Historia. Pp. 
197-229

_______. (2000). La política de la memoria. Interpretación indígena de la historia en 
los andes colombianos. Popayán, Colombia. Editorial Universidad del Cauca.



173
De Raíz Diversa, vol. 10, núm. 21, enero-junio, pp. 151-173, 2024

Doi: https://doi.org/10.22201/ppela

_______. (1982). Tierra Paez. La etnohistoria de la defensa territorial entre los paeces de 
Tierradentro, Cauca. Tesis doctoral, Departamento de Antropología Universidad 
de Illinois. Catonsville, Maryland.

RAPPAPORT, J.; RAMOS PACHO, A. (2005). Una historia colaborativa: retos para 
el diálogo indígena- académico. En: Historia Crítica, núm. 29, enero-junio, 2005. 
Bogotá, Colombia. Universidad de Los Andes. Pp. 39-62.

ROBLES HERNANDEZ, S.; CARDOSO JIMÉNEZ, R. (Comps.). (2007). Floriberto 
Diaz. Escrito. Comunalidad, energía viva del pensamiento mixe Ayuujktsënää’yën 
- ayuujkwënmää’ny – ayuujk mëk’äjtën. México D.F. UNAM - Programa 
Universitario de Estudios de la Diversidad Cultural y la Interculturalidad.

Unión de Cooperativas Tosepan. (2021a). Códice Masewal. Plan de vida Tikochitah 
tisentekitiskeh ome powal xiwit-Soñando los próximos 40 años. Parte 1: Nuestro 
ser masewal. Cuetzalan (Puebla), México. Observatorio Nacional para la 
Sustentabilidad Socio-ecológica.

Unión de Cooperativas Tosepan. (2021b). Códice Masewal. Plan de vida Tikochitah 
tisentekitiskeh ome powal xiwit-Soñando los próximos 40 años. Parte 2: Soñando 
los próximos 40 años; Líneas estratégicas del Plan de vida y programas para el 
fortalecimiento del territorio masewal-tutunaku-mestizo. Cuetzalan (Puebla), 
México. Observatorio Nacional para la Sustentabilidad Socio-ecológica.

Unión de Cooperativas Tosepan. (2018). ¡Somos Tosepan! 40 años haciendo camino, 
(Investigación: Rosario Cobo, Lorena Paz Paredes y Armando Bartra). México 
D.F. Unión de cooperativas Tosepan Titataniske y Circo Maya.

YULE YATACUÉ, M. (1998). Nasa üus yaht´n u´hun´i “Por los senderos de la 
memoria y el sentimiento Paez”. Toribío (Cauca), Colombia. PEBI-CRIC; Proyecto 
Nasa Toribío. 


