
24

24

Conocimiento, diversidad 
y comunidades 
emergentes 

por Claudia Gabriela Ortiz Chao
ilustraciones: Ale García

Entrevista a 
Antonio Lafuente 

Ba_56.indb   24 06/06/25   16:12



25 Conversatorio

RESUMEN A pesar de que vivimos en una 
realidad diversa, heterogénea y compleja, históri-
camente, la producción de saberes codificados, 
llamada «ciencia», ha sido excluyente, vertical y 
producida por unos cuantos en la clase domi-
nante. Antonio Lafuente propone otro enfoque, 
la ciencia abierta, en el que el conocimiento es 
coproducido por múltiples voces, incluyendo los 
saberes locales y la experiencia. Las maneras de 
aproximarse a la diversidad que se presentan 
buscan ser ventanas de oportunidad que miren 
hacia diseños pluriversales.

ABSTRACT Although we live in a diverse, 
heterogeneous, and complex reality, the histor-
ical production of codified knowledge —termed 
"science"— has traditionally  been exclusive, hier-
archical, and primarily generated by a select few 
within the ruling class. Antonio Lafuente advo-
cates for an alternative paradigm: open science. 
This approach emphasizes the co-production of 
knowledge by incorporating multiple voices, in-
cluding local knowledge and experiential insights. 
The strategies for embracing diversity discussed 
aim to serve as gateways to opportunities that as-
pire toward pluriversal designs.

Palabras clave 

Ciencia abierta | Saberes locales | Pluriverso | Ciencia ciudadana | Diseño abierto. 

—

Página anterior  

Foto: Cortesía 

Antonio Lafuente. 

Ba_56.indb   25 06/06/25   16:12



26 56Bitácora Arquitectura

Antonio Lafuente es un físico teórico nacido en Granada. La vida le ha llevado por los 
mundos de la historia de la ciencia, los estudios posco-
loniales, las políticas del procomún y, más recientemente, 
de la innovación social y la cultura del prototipado.1 Como 
investigador del Consejo Superior de Investigaciones Cien-
tíficas en España ha desarrollado una larga carrera cen-
trada en los procesos de transferencia del conocimiento. 
Esta postura plantea la reinvención de la política y la pro-
ducción de conocimiento mediante soluciones innovadoras 
que incluyan el intercambio de saberes dentro de grupos 
diversos, que pudieran ser antagónicos y un compromiso 
por la defensa del bien común. Estos grupos comprenden 
personas con saberes académicos y otros, situados o ex-
perienciales, produciendo por lo tanto soluciones, no sólo 
más justas en tanto más incluyentes, sino también más 
adecuadas para enfrentar las crisis actuales y preservar el 
futuro y la vida.2 

CGOC Llevas un tiempo hablando, escribiendo y traba-
jando sobre la ciencia abierta; es decir, la apertura y de-
mocratización del conocimiento, que no estaría reservado 
a los técnicos o especialistas. ¿Nos podrías hablar de 
esto y comentar por qué es un lugar hacia donde debe-
mos ver y dirigir la producción de conocimiento?

AL En la ciencia se cometen muchas irregularidades, a veces injusticias. Es frecuente 
que el descubrimiento de algo importante se atribuya a una sola persona. La ciencia, 
como decía Bachelard, está habitada por los trabajadores de la prueba. Miles de cien-
tíficos que por todas partes hacen contribuciones minúsculas hasta constituir eso que 
Thomas Kuhn llamó ciencia normal. Siendo una empresa colectiva, mayoritariamente anó-
nima y cosmopolita, los premios siempre tienen nombre propio y se asignan a personas 
o instituciones. Es una organización tremendamente polarizada hacia algunos centros del 
saber, que también acaban siendo de poder. La ciencia se hace con dinero público, se 
hace entre todos, pero se benefician unos pocos, los menos.

Desde 2008, cuando se aprobó la ley Bayh-Dole Act en Estados Unidos, se permite 
reclamar derechos de propiedad intelectual para descubrimientos. Antes sólo se reco-
nocían derechos exclusivos a las invenciones, una lógica que habíamos aceptado como 
progresista porque permitía compartir el conocimiento mediante el pago de royalties. 
Pero la expansión de estos derechos a los descubrimientos autoriza la privatización del 
conocimiento. Si antes nos limitábamos a reconocer sólo a los primeros de la fila en detri-
mento de toda la comunidad, ahora, además, les convertimos en propietarios que pueden 
reclamar derechos sobre ese saber.

Hay un movimiento que nace a partir de esta ley que reclama la noción de ciencia 
abierta. Durante un tiempo, abrir la ciencia era sinónimo de hacerla accesible y gratuita 
para todo el mundo. Hoy no estamos seguros de que esto sea suficiente. Ahora nos 
preguntamos si también deberían abrirse los contextos, es decir, las formas en las que 
se decide dónde están las prioridades, cuáles son los criterios con los que se asignan 
los recursos o cómo se define lo que es el mérito. Toda la economía del mérito se hace 
con criterios discutibles y a veces un poco opacos. Y tenemos evidencias desde hace 
tiempo de que hay una enorme cantidad de ciencia que no se hace, la llamada undone 
science, por el hecho de que quienes deciden, suprimen muchas líneas de investigación 
que cuestionan políticas científicas diseñadas con frecuencia de común acuerdo con las 
grandes corporaciones.

Otra dimensión que a mí me importa mucho tiene que ver con la necesidad de abrir 
las ontologías.3 Los expertos se comportan como si fueran los únicos que supieran a qué 

 1. La cultura del prototipado se refiere a la construcción y desarrollo de prototipos o modelos. Es un concepto que viene del design thinking, una metodología orientada a la generación 

de soluciones a partir de un problema concreto. Algunas de sus características importantes son que está centrada en el usuario y orientada a la acción, por lo que es imperativo que 

las ideas se materialicen en soluciones tangibles o dispositivos concretos, lo que fomenta la creatividad, la cultura de la experimentación y la capacidad de innovación.  

(Más en Brown, 2009; Kelley, 2016; Design Thinking España, 2014; Rodríguez-Ortega, 2018; entre otros.)

 2. Sousa Santos, Boaventura de. (2014) Epistemologies of the South. Justice Against Epistemicide. Routledge. Escobar, Arturo. (2018) Designs for the Pluriverse: Radical Interdepen-

dence, Autonomy, and the Making of Worlds. Duke University Press.

«En general, la ciencia formal tiene 
muchas dificultades para incorporar 
todo aquello que es local, experiencial, 
situado, tácito, porque no hemos sido 
entrenados en el arte de escuchar, 
sino en el arte de diagnosticar».

Ba_56.indb   26 06/06/25   16:12



27 Conversatorio

vamos a llamar conocimiento fiable. Pero cada día descubrimos que hay más asuntos que 
no pueden ser abordadas con garantía de éxito sin incorporar al diseño de las solucio-
nes y de las preguntas a los propios concernidos, una constelación de agentes locales o 
afectados cuyas aportaciones se basan en lo que la literatura especializada llama conoci-
miento tácito, experiencial, situado o local, un conocimiento que por su propia naturaleza 
no puede ser codificado sin destruirlo.

CGOC ¿Consideras que ciertos grupos han sido más 
ignorados, más invisibilizados, en esta concepción «tradi-
cional» de la ciencia?

AL Yo creo que cuando uno se arriesga a hacer declaraciones generalistas y universales 
comete el mismo error que aquellos a quienes quieres criticar. Unos y otras deberían re-
nunciar a los planteamientos abstractos, grandilocuentes y totalizadores.

 3. En este contexto, el autor utiliza el término ontologías para aludir a las maneras en que se define de modo formal el vocabulario de un área temática, sus términos y relaciones, así 

como las reglas para combinarlos y definir sus límites con el objetivo de llegar a una conceptualización compartida. (Neches et al., 1991; Gruber, 1993). Pero, al ser unos cuantos 

quienes definen lo anterior, «abrir las ontologías» hace referencia tanto a desformalizar estas prácticas para volverlas más inclusivas como a considerar el conocimiento no codificado 

o no codificable.

Para mí, ese problema es más fácil de pensar desde lo concreto. Si yo soy autista, vivo 
en un entorno autista, o tengo relaciones con autistas, sé, sin que me lo venga a explicar 
ningún catedrático de Harvard, que hay muchas cosas que tienen que ver con el autismo 
que la academia no sabe ver. No es por falta de sensibilidad o inteligencia, sino porque han 
sido entrenados para unas formas de organización del saber que son muy eficientes para 
una serie de objetivos y no tanto para otros. En general, la ciencia formal tiene muchas difi-
cultades para incorporar todo aquello que es local, experiencial, situado, tácito, porque no 
hemos sido entrenados en el arte de escuchar, sino en el arte de diagnosticar.

Lo que he dicho para el autismo podría haberlo dicho para la biodiversidad, donde 
también tenemos problemas muy severos. Pronto va a ser evidente que todo lo que tie-
ne que ver con la crisis climática va a necesitar observadores locales. Tendremos que 
incorporar a los campesinos, indígenas, pescadores, a las gentes con muy fuerte arraigo 
al territorio que habitan. En vez de desdeñar esos saberes situados por su condición de 
no generalizables, empezaremos a ponerlos en valor. Por supuesto, no estoy diciendo que 
todo lo que saben los campesinos es perfecto y deberíamos asumirlo. Lo que importa no 
es saber quién tiene razón o no, sino cuál es la clase de conversación que necesitamos 

Ba_56.indb   27 06/06/25   16:12



28 56Bitácora Arquitectura

organizar entre distintos saberes. Desde lo concreto es fácil entender y asumir las muchas 
carencias que tiene la ciencia académica y que desde las colonias o el feminismo ha sido 
calificada de occidental o patriarcal de modo justo. El desafío que tenemos por delante es 
el de asegurar un encuentro fructífero entre «los que saben» y los que «no saben».

CGOC Hablando de estos diálogos de saberes, ¿podrías 
platicarnos sobre las comunidades de aprendizaje, por 
ejemplo, los laboratorios ciudadanos4?

AL Los laboratorios ciudadanos y las cocinas cívicas son nuevos modos de entender las 
comunidades de aprendizaje, un concepto que viene de Estados Unidos y que tiene mu-
chas lecturas e intérpretes. Todas estas denominaciones, sin embargo, miran a lo mismo: 
cómo se produce el conocimiento en contextos de alta heterogeneidad, donde hay per-
sonas que vienen de mundos muy distintos y que deciden hacer cosas juntos. Unos tie-
nen títulos académicos y otros no. Unos están en un régimen de disciplinariedad y otros 
de no disciplinariedad. Unos vienen de la física, otros de la antropología, otros de la so-
ciología. Y hay una interdisciplinariedad en el encuentro de los muchos modos de saber 
académico, pero también hay una indisciplinariedad porque, con frecuencia, necesitamos 
incorporar a quienes tienen un saber no codificado. Y el encuentro puede ser caótico.

El encuentro entre personas con motivaciones muy distintas, incluso contrarias, puede 
ser muy difícil, pero sucede todos los días. Los movimientos sociales, los colectivos ciu-
dadanos operan de esa manera, pues mezclan personas de mundos distintos que tienen 
el interés compartido de arreglar una problemática que les afecta y que se focalizan en lo 
que pueden hacer juntos. En ese contexto, cada día experimentamos de una manera más 
urgente la necesidad de entender qué sucede ahí, cómo puede suceder y cómo real-
mente logran hacerse preguntas nuevas y obtienen respuestas diferentes. Y cómo logran 
contarlo con un lenguaje que puede ser entendido por otros para que les resulte más 
fácil encontrar aliados, expandir su mensaje, en ámbitos de los que estaban distantes.

Tenemos siglos de experiencia y abundantes estudios sobre cómo sucede en la aca-
demia el conocimiento y cómo cambia. Pero es que además de ese conocimiento formal 
y contrastado, también contamos con otro que se produce de modo informal, extramuros, 
que sostiene gran parte del tejido social y productivo. De este conocimiento sabemos 
muy poco y cada vez lo sentimos más necesario. Así que está muy bien que unos cuantos 
académicos creamos que ahí debemos poner el foco. 

 4. Un laboratorio ciudadano se refiere a la conjunción de métodos, herramientas, valores y prácticas que facilitan la colaboración entre personas, ciudadanos, para experimentar, diseñar 

e implementar proyectos que mejoren la vida en relación a un problema específico (Fundación para el Conocimiento madri+d, s/f; Zasso, 2021). Aunque hay diversas definiciones, 

presentan en común «una ideología de inclusión, innovación y experimentación para el bien común» (Zasso, 2021).

Ba_56.indb   28 06/06/25   16:12



29 Conversatorio

CGOC En el mismo contexto, ¿nos podrías contar qué 
es un prototipo y por qué prototipar es un paso clave en 
estas comunidades de aprendizaje?

AL El prototipo no es más que la respuesta provisional a una pregunta que todos los par-
ticipantes concuerdan que es importante, urgente o necesaria y que, sobre todo, quieren 
hacer suya. El prototipo es un espacio de experimentación, porque todas estas personas 
distintas que vienen de mundos tan diferentes logran, después de un trabajo conjunto, 
encontrar una formulación de las preguntas y de las respuestas que representa a todos 
los participantes por igual.

El prototipado sucede de modo afectivo, porque, de ninguna manera, personas que 
no se conocen entre sí van a producir algo si no hacen todos el esfuerzo de encontrar 
alguna inteligencia en lo que dicen los demás, sino desaprenden algo, hacen suya una 
pequeña parte de lo que están escuchando y si no admiten que, a diferencia de lo que 
ocurre en la academia y en política, donde gastamos todo el tiempo en deliberar, el proto-
tipo nace de la voluntad de encontrar respuestas, nace en un espacio que es de produc-
ción, donde no tenemos tiempo, no tenemos recursos, no tenemos casi nada, pero sí nos 
urge resolver algunos problemas. 

Aparte de ser afectivo y experimental, es algo que pertenece a la cultura de la produc-
ción. Cuando la gente se reúne no es para discutir hasta la saciedad, como ocurre en la 
academia o en política. En la vida ordinaria, la gente tiene hijos, tiene trabajo, se enferma 
y está invadida de obligaciones. Nadie tiene tiempo. Tenemos que ponernos de acuerdo 
en el tiempo del que disponemos y hay un compromiso en lograrlo. Entonces, en vez de 
poner la atención en lo que nos falta para lograrlo, sumamos nuestras capacidades y 
ofrecemos una respuesta que sólo puede ser provisional, tentativa, mejorable, incompleta. 
Todo eso no lo vivimos como expresión de carencias, sino como una potencia, porque es 
una condición sine qua non para que otros se puedan sumar y nos ayuden a desarrollar-
lo. Así que el prototipo, además de afectivo y experimental, también tiene que ser abierto.

CGOC Tú has dicho que «es el prototipo el que genera 
comunidad, no al revés». ¿Qué nos puedes decir de esto? 

AL Cuando una comunidad de personas muy heterogénea se reúne para intentar poner 
el foco en algo que todos han decidido mirar simultáneamente, se comprometen y nece-
sitan encontrar las palabras con las que nombrar el problema y esas palabras deben re-
presentar a todos por igual; ese trabajo colaborativo crea un espacio común donde todos 
se ponen de acuerdo en cuáles son los términos que deben usar y cuáles son los que 
deben excluir porque les separan, porque no logran más que acentuar las divisiones en 
vez de provocar la focalización. Así que antes de lograr el prototipo, tenemos que ser una 
pequeña comunidad, emergente, en construcción y, desde luego, provisional. Pero antes 
de lograr aquello que nos convocó tenemos previamente que haber hecho un trabajo que 
suele invisibilizarse, porque nuestra cultura está obsesionada con los resultados. Es muy 
resultadista y no le presta atención al proceso. Y lo más importante del proceso es que 
construye una comunidad previa.

CGOC ¿Qué rol tiene el fracaso en el proceso de esta 
experimentación e integración de visiones?
AL Total. Yo soy admirador de un autor alemán, antropó-
logo, Hans-Jörg Rheinberger, que dedicó su vida a hacer 
etnografía de laboratorios para preguntarse qué significa 
experimentar. Hasta entonces, la gente que hablaba de ex-
perimentación eran filósofos que pensaban, pero no sabían 
bien lo que era un laboratorio y que especulaban acerca de 
lo que imaginaban que sucedía en su interior. Rheinberger, 
como hacen los antropólogos, se fue a convivir con los cien-
tíficos y observar cuándo toman café, de qué hablan, cómo 

interactúan, cómo argumentan, a dónde van o cuáles son sus prácticas comunicativas. Y aca-
ba llegando a una conclusión espectacular: que no experimentamos para comprobar cosas 
que ya sabemos, sino que experimentar es el locus mismo de producción del conocimiento. 
Ya sé que lo primero es lo que nos dicen en la universidad. Es mentira. Para el antropólogo, se 
experimenta para crear un entorno que permita descubrir lo que no sabemos. 

Así que experimentar, de alguna manera, es la acción que describe lo que sucede en 
un espacio donde necesitamos poner a prueba conexiones que no sabemos bien si van 

«Me parece importante que un 
estudiante sepa que no solamente 
vamos a valorar su trabajo por la belleza 
y perfección del resultado, sino también 
por su capacidad para cuidar del mundo 
en que vivimos».

Ba_56.indb   29 06/06/25   16:12



30 56Bitácora Arquitectura

a funcionar, relaciones que son posibles, pero no tenemos garantías. Experimentar en 
realidad es lo que hacemos cuando le damos mucho valor a lo situado, a la diferencia, a 
la exclusión, a todo lo que por algún motivo hemos dejado fuera y queremos incorporar. 
Cuando así operamos, percibimos que los factores a tomar en cuenta son nuevos y, con 
frecuencia, los procesos se hacen difícilmente controlables. Los académicos tienden a 
calificarlos de caóticos. Pero muchos pensamos que al no darse las condiciones óptimas 
que se dan en el laboratorio, pueden hacerse visibles conexiones improbables, variacio-
nes imperceptibles o matices inadvertidas que al hacerlas visibles abren el mundo a reali-
dades nuevas, actores distintos o procesos notables. 

CGOC ¿Qué consejos les darías a nuestros estudiantes, 
que son diseñadores (arquitectos urbanistas, paisajistas 
y diseñadores industriales) para lograr diseños abiertos 
que consideren todo esto que has dicho? 

AL No sé si la palabra consejo es la que a mí me gustaría utilizar, pero yo creo que es 
apasionante la idea de construir entre varios, de no confiar todos los aprendizajes al des-
pliegue de habilidades o capacidades individuales, sino de siempre trabajar en equipo, 
trabajar en común. A mí me parece que sólo cabe hablar de verdadero aprendizaje cuan-
do se hace de modo colectivo, cuando es con otras personas. 

Nuestras universidades deberían promover más los aprendizajes en común, los 
aprendizajes colectivos. Hay un filósofo que yo admiro mucho, Kurt Lewin, a quien se le 
atribuye la frase «si quieres entender algo, atrévete a cambiarlo». Lo que está intentando 
decir, creo, es que un objeto, cuando lo vemos descrito en los libros, está bien definido e 
identificadas las fronteras que lo distinguen del resto del mundo, pero cuando te acercas 
a él te das cuenta que hay un sinfín de mediaciones hasta que aquello llega allí. Desde la 
cámara que lo fotografió al financiero que lo pagó, desde las personas que imaginaron el 
espacio donde fue posible hasta las que crearon las condiciones de validación del saber, 
las que asignaron recursos o implementaron su difusión.

Cada una de esas intervenciones modifica el objeto, lo transforma de forma impercep-
tible en algo que contiene un saber que es periférico, fragmentario, pero que ha influido 
en su construcción. Esto es como decir que si tú quieres intervenir para cambiarlo, vas 
a tener que interactuar con todas esas mediaciones. Vas a necesitar una inteligencia del 
mundo que habitas donde no es fácil excluir a todo ese sinfín de actores secundarios que 
están en la constitución misma de los objetos y los procesos. Asumir que esas mediacio-
nes deben ser entendidas, es una forma de poner los objetos en la vida ordinaria, en la 
vida real, allí donde se construye.

Con frecuencia tendemos a subestimar y a despreciar el trabajo de esas mediaciones 
invisibles, pero que también son constitutivas de las cosas. Animar a los estudiantes a 
que cambien el mundo, no solamente a que lo interpreten, a que intervengan sobre él, es 

+
LECTURAS PARA REPENSAR  

EL CONOCIMIENTO

1. Peras con manzanas. Cómo hacer 

prototipos sin tener ni idea,  

de Antonio Lafuente 

Este, el libro más reciente del autor, 

contiene los principales conceptos y 

prácticas para aprender a trabajar en 

contextos de alta heterogeneidad. Para 

ello, propone y explica cómo se pone 

en práctica la cultura del prototipado, 

donde los prototipos son soluciones 

incompletas, provisionales y realistas, 

promoviendo prácticas abiertas, experi-

mentales y afectivas.

¬

Experimenta Editorial | 2024 

2. Itinerarios comunes. Laboratorios 

ciudadanos y cultura experimental,  

de Antonio Lafuente

Este libro aborda la necesidad de una 

colaboración más profunda y un en-

foque en el bien común mediante la 

cultura experimental en tiempos de 

crisis, como la pandemia por COVID-19. 

Se argumenta que la crisis puede ser 

una oportunidad para repensar nuestras 

relaciones y construir un futuro más 

equitativo y resiliente.

¬

Ediciones Ned | 2022

3. «Science as a Commons: Improving 

the Governance of Knowledge Throu-

gh Citizen SciencPelacho», de M., Ro-

dríguez, H., Broncano, F., Kubus, R., 

Sanz García, F., Gavete, B. y Lafuente

En este capítulo encontrarás más sobre 

la discusión de considerar la ciencia 

como bien común, enfatizando la im-

portancia de la ciencia ciudadana. Inclu-

ye varias metodologías y proyectos de 

ciencia ciudadana y sus contribuciones.

¬

En K. Vohland et al. (eds.) | The Science of 

Citizen Science | Springer | 2021

4. Medialab Prado 

<https://www.miteco.gob.es/es/ceneam/

recursos/pag-web/medialab-prado.html>

En la página web de este centro cultural 

y de innovación encontrarás información 

sobre el Laboratorio del Procomún y otros 

laboratorios de innovación ciudadana.

Ba_56.indb   30 06/06/25   16:12



31 Conversatorio

Referencias

Brown, Tim
 2009 Change by Design: How Design Thinking Transforms Organizations 

and Inspires Innovation. Harper Collins Publishers.
Design Thinking España
 2014 <https://xn--designthinkingespaa-d4b.com/>.
Escobar, Arturo
 2018 Designs for the Pluriverse: Radical Interdependence, Autonomy, and 

the Making of Worlds. Duke University Press.
Fundación para el Conocimiento madri+d. Página web. (s/f) Los laboratorios ciudada-

nos en el ecosistema de innovación. <https://www.madrimasd.org/cultura-ci-
entifica/red-laboratorios-ciudadanos/que-son-los-laboratorios-ciudadanos>.

Gruber, TR.
 1993 A translation approach to portable ontology specifications. Knowl 

Acquis.; 5(2): 199-220.
Kelley, Tom
 2016 The Art Of Innovation. Doubleday.
Neches, R., et al. 
 1991 Enabling technology for knowledge sharing. AI Mag.; 12(3): 36.
Rodríguez-Ortega, Nuria
 2018 «Design thinking y metodologías de prototipado para repensar pro-

cesos de crítica y acción en el ámbito artístico-cultural». En Calderón Roca, 
Choque Porras y Quiles García (coords.), Nuevas tecnologías e interdisci-
plinariedad en la comunicación del Patrimonio Cultural, Universidad Pablo 
de Olavide, Universidad de Córdoba, Universidad Peruana Simón Bolívar, 
pp. 46-75.

Sousa Santos, Boaventura de
 2014 Epistemologies of the South. Justice Against Epistemicide. Routledge.
Zasso, Mariel
 13 mayo 2021 «Laboratorios ciudadanos: tejiendo mundos comunes». Revista 

Tlatelolco: democracia democratizante y cambio social. Programa de Estudios 
sobre Democracia, Justicia y Sociedad, UNAM. <https://puedjs.unam.mx/revis-
ta_tlatelolco/laboratorios-ciudadanos-tejiendo-mundos-comunes/>.

una manera de enseñarles a valorar las muchas mediaciones presentes que se dan en la 
construcción de cualquier objeto sobre el que quieran proyectar la mirada. Es una forma 
también de hacer más porosas las fronteras entre el dentro y el afuera de la academia. Es 
una manera de expresar empatía con el mundo que nos rodea, asumir su lenguaje, sus 
preocupaciones, sus intereses, como algo que merece ser respetado y considerado.

Me parece importante que un estudiante sepa que no solamente vamos a valorar su 
trabajo por la belleza y perfección del resultado, sino también por su capacidad para 
cuidar del mundo en que vivimos, para hacer que ese mundo sea un poco más habitable, 
más hospitalario, más «convivial». Que han venido, si puede ser, a cuidar del mundo que 
han heredado.

«Es apasionante la idea de construir entre 
varios, de no confiar todos los aprendizajes 
al despliegue de habilidades o capacidades 
individuales, sino de siempre trabajar en 
equipo, trabajar en común».

Ba_56.indb   31 06/06/25   16:12


